GOVERNMENT OF INDIA

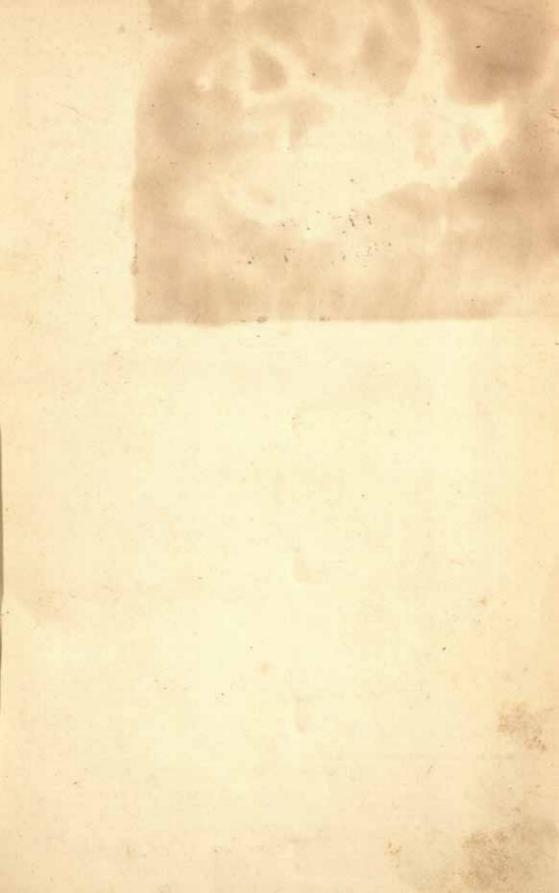
ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

# CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO 19840.

CALL No. 181.43/ Tar.

D.G.A. 79



#### GOVERNMENT OF INDIA

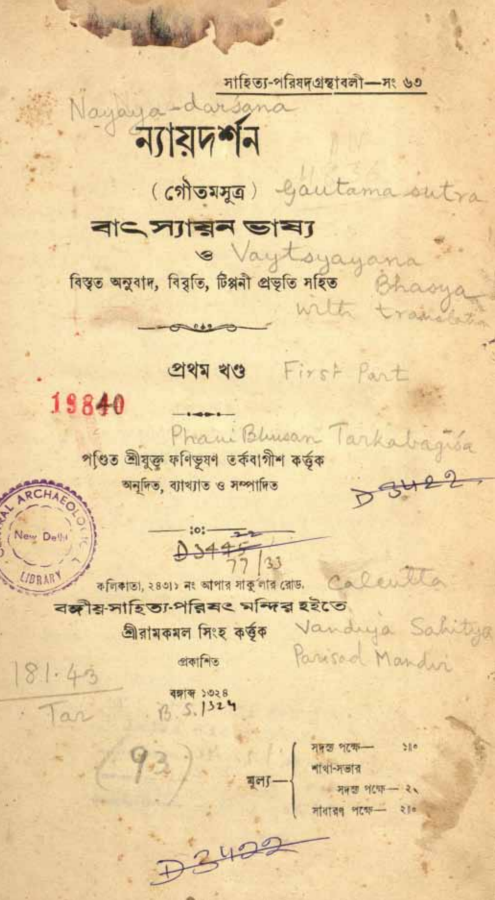
### ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

# CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO

CALL No.

D.G.A. 79



কলিকাতা, ২এনং ব্লায়বাগান খ্রীট্, ভারতমিহির দয়ে, শ্রীহরিচরণ রক্ষিত যারা মুদ্রিত।

CENTRAL ARCHAEOLOGICAL
LIBRARY, NEW DELMI.

A. No. 19.8 10...

Date 22.6.63...

[81.43] Tax.

# ভূমিকা

### ग्रायमर्गानन श्रीत्रा ७ श्रीतामान

যে বড় দুর্শন পুণাতীর্থ ভারতের অপুর্ব্ব অধ্যাত্ম-জ্ঞানগৌরবের গৌরবময়, বিশ্বরময় বিজয়-পভাকারপে আজিও দীর্ঘদশীকে বিশ্বস্তার বিচিত্র দীলা দর্শন করাইতেছে, ভারদর্শন ভাহারই অস্ততম দর্শনশাস্ত্র। জীবের পরমপুরুষার্থ মোক্ষলাভে আত্মাদি পদার্থের যে দর্শন বা তত্ত্ব-শাক্ষাংকার চরম কর্ত্তব্য ও পরম কর্ত্তবারূপে বেদে উপদিষ্ট হইয়াছে, যাহার জন্ত প্রথমে শাস্ত্র-ছারা আ্যাদি পদার্থের এবণ্ডপ উপাসনা, তাহার পরে হেত্র ছারা মনন অর্থাৎ ব্থার্থ অনুমান-রূপ উপাসনা, তাহার পরে নিদিধাাসন অর্থাৎ ধ্যানাদিরূপ উপাসনা উপদিষ্ট হইরাছে', ভারশাল ঐ আত্মাদি দর্শনের সাধন-মননত্রপ বিতীয় উপাসনা নির্বাহত্তপ মুখ্য উদ্দেশ্তে প্রকাশিত হওয়ায় দর্শনশাস্ত্র নামেও অভিহিত হইরাছে। আত্মাদি পদার্থের প্রবণের পরে যুক্তির দ্বারা তাহার বে "क्रेका" বা মনন অর্থাং শাস্ত্রসন্মত জংগে অনুমান, তাহাকে "অবীকা" বলে। এই অবীকা নির্পাহের জন্ম প্রকাশিত হইরাছে বলিয়া ইহা "আনীক্ষিকী" নামে অভিহিত হইরাছে। ভাষ্যকার বাংস্তারন বলিয়াছেন যে, প্রত্যক্ষ ও আগমের অবিরোধী অনুমানকে "অন্বীকা" বলে, "স্তার"ও ৰলে। ঐ অৱীকা বা ভাষের জন্ম অর্থাৎ উহাতে বে দকল পদার্থ-তত্ত্তান আবছক, তাকা সম্পাদন করিয়া উহা নির্নাহের জন্ম যে বিদ্যা প্রকাশিত হইয়াছে, তাহাকে ঐ জন্ম আন্মীকিকী বলে, ভার-বিদ্যা বলে, ভারশাস্ত বলে; এই আবীক্ষিকী বিদ্যা উপনিষদের ভার কেবল অধ্যাত্ম-বিদ্যা না হইলেও অধ্যাত্ম-বিদ্যা। এই আখীক্ষিকী বিদ্যা তর্কের নিরূপণ করিয়াছে, তর্কশান্ত্রের দকল তত্ত প্রকাশ করিয়াছে; এ জন্ম ইহাকে তর্কবিদ্যা ও তর্কশান্ত্রও বলে। ইহা "ছায়" ও "তক" নামেও উলিখিত হইয়াছে।

ভগবান্ অক্ষপাদ মহবি-স্ত্ত্রগ্রেরে দারা এই আবীক্ষিকী বিদার প্রকাশ করিয়াছেন, তিনি ইহার প্রস্তা নহেন। আবীক্ষিকী বিদ্যা বেদাদি বিদ্যার স্তায় বিশ্বপ্রহার অন্তর্গহ-দান। মহাভারতে পাওয়া যায়, নীতি, ধর্ম ও সদাচারের প্রতিষ্ঠার হুল্ত দেবগণের প্রার্থনায় স্বয়ন্ত ভগবান্ শত সহস্র অধ্যায় প্রকাশ করিয়াছেন। তাহাতে ধর্ম, অর্থ, কাম, মোক্ষ প্রভৃতি বহু বিষয় এবং এয়ী, আবীক্ষিকী, বার্দ্ধা ও দওনীতি — এই চতুর্বিধ বিপুল বিদ্যা দর্শিত হইয়াছেই। ভাষাকার ভগবান্ বাংস্তায়নও বলিয়াছেন যে, প্রাণিগণ বা মানবগণকে অন্তর্গ্রহ করিবার জন্ত (এয়ী প্রভৃতি) এই চারিট বিদ্যা উপদিষ্ট হইয়াছে, বাহাদিগের মধ্যে চতুর্গী এই আবীক্ষিকী স্তায়বিদ্যা। প্রীমদ্ব

১। আল্লা বা অরে এইবাং লোতবো মন্তবো নিবিধানিতবো মৈত্রেযাল্পনো বা অরে দর্শনেন এবংশন মতা বা বিজ্ঞানেনেকং সর্বাং বিদিতম্।—বৃহদারণাক ।২।৪।৫। শ্রেতিবাং পূর্ক্রাচার্যাত আগমতকঃ। পশ্চায়ন্তবান্তবঁতঃ।—শৃত্বরভাষা।
২। এইটি চারীক্ষিকী চৈব বার্ত্তি চ ভরতর্বত। দওনীতিক বিপুলা বিদাপ্তিত নিপ্রিভাঃ।—শান্তিপর্কা (৫৯)৩০।

ভাগৰতে পাওয়া বাৰ, আৰীক্ষিকী, অন্নী বাৰ্জা ও দওনীতি —এই চতুৰ্নিধ বিদ্যা এবং ব্যাহ্নতি ও প্রাণৰ বিশ্বমন্ত্রীর জনমাকাশ হইতে উৎপন্ন হইয়াছে?। তাই বলিয়াছি, আন্ত্রীক্ষিকী বিদ্যা বিশ্বস্তার অনুপ্রহ-দান। ছানোগ্যোগনিষদের সপ্তম অধ্যারের প্রথম খতে পাওয়া বার, কোন সময়ে নারদ ভগবান্ সনংকুমারের নিকটে উপস্থিত হইরা বিদ্যাপ্রার্থী হইলে, সনংকুমার বলিলেন, "তুমি কি কি বিদ্যা জান, তাহা অধ্রে বল ; তাহার পরে তোমার অক্সাত বিষয়ে উপদেশ করিব।" তছত্ত্বে নারদ বলিলেন, — আমি গুগ্বেদ, যজুর্বেদ, সামবেদ ও চতুর্থ অথব্রবেদ জানি, পঞ্চম বেদ ইতিহাস, প্রাণও জানি এবং ঐ সমস্ত বেদের বেদ অর্থাৎ ব্যাকরণশান্ত্রও জানি। পিত্রা ( প্রান্ধকর ), রাশি ( গণিত ), দৈব ( উৎপাতবিদ্যা ), নিবি, ( দহাকালাদি নিধিশাস্ত্র ), বাকোবাক্য ( তর্কশাস্ত্র ), একারন ( নীতিশাস্ত্র ), দেববিদ্যা ( নিকক্ত ), এমাবিদ্যা [ বেদাক শিকাকলাদি ], ভূতবিদ্যা [ ভূততম্ব ], কত্রবিদ্যা [ ধয়ুর্কেদ ], নকত্রবিদ্যা [ জ্যোতিষ ], সর্পবিদ্যা [ গাকড়], দেবজনবিদ্যা অর্থাৎ গদ্ধগুলি নৃত্য-গীত, বাদ্যশিল্লাদি-বিজ্ঞান, এই সমস্তও জানি<sup>ব</sup>। নারদের অধিগত কথিত বিদ্যার মধ্যে যে "বাকোবাক্য" আছে, ভাষ্যকার ভগবান্ শঙ্করাচার্য্য তাহার ব্যাখ্যার বলিরাছেন,—"বাকোবাক্যং তর্কশাল্লম্"। সংহিতাকার মহর্বি কাত্যায়ন প্রত্যন্থ বাকোবাক্য পাঠের হল কীর্ত্তন করিয়াছেন<sup>2</sup>। সংহিতাকার গৌতম বছশ্রুত ব্রান্ধণের লক্ষণ বলিতে বেদাদি শান্তের সহিত বাকোবাক্যে অভিজ্ঞতার কথা বলিয়াছেন<sup>8</sup>। কোৰকার অমরসিংহ আয়ীকিকী শব্দের অর্থ বলিয়াছেন—'তর্কবিদ্যা'°। আচার্য্য শন্ধরের ব্যাথাানুসারে আরীক্ষিকী বিদ্যাকেই বাকোবাক্য বলিয়া বুঝা যায়। মহাভারতের সভাপর্কে বহুঞ্ত নারদের বিদ্যার বর্ণনার নারদকে পঞ্চবিশ্বব স্থান্ত্ৰবাক্যের গুণ-দোষবেতা বলা হইয়াছে<sup>†</sup>। গোতম স্থান্ত্ৰমান্ত্ৰোক্ত প্ৰতিক্ৰাদি পঞ্চাবন্ত্ৰব্যুক্ত ভারবাকোর অনুকৃত তর্করাপ গুণ এবং হেরাভাগ প্রভৃতি দোষ নারন জানিতেন। টীকাকার নীলকণ্ঠও দেখানে এইরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। মহাভারতে নারদের পঞ্চাব্যব আয়বিদ্যায় পাণ্ডিত্য বৰ্ণিত হওয়ায় ছান্দোগ্যোপনিষদে বৰ্ণিত নারদের অধিগত তর্কশাল্পকে পঞ্চায়ৰ ভায়বিদ্যা বৰ্ণিয়া

ভাষাদীনাং পূর্বাদিক্রমেণাংপত্তিমাহ আখীক্ষিকাতি। আখীক্ষিকাদাা মোক-ধর্মকামার্থবিদাাঃ। জনমাকাশাং।—স্বামিটাকা।

<sup>)।</sup> আহীকিকী এৱী বাৰ্ত্তা দণ্ডনীতিস্তথ্যৈর চ। এবং বাজ্তরকাসন্ প্রণবো হৃত বহুত: ।—ভূতীর ক্ষম। ১২।৪৪।

২। কগ্ৰেকা ভগৰেহিখামি বজুর্কেকা দামবেদমাথর্কণা চতুর্বা, ইতিহাসপুরাণা পঞ্চমা, বেদানা বেকা, পিক্রা, নাশিং দৈবং নিবিং বাকোৰাক্যমেকাগ্ননং দেববিদ্যাং ব্ৰহ্মবিদ্যাং ভূতবিদ্যাং ক্ষত্ৰবিদ্যাং নক্ষত্ৰবিদ্যাং সৰ্পদেবজনবিদ্যামেতন্ ভগৰোহধোমি" ৷গ্ৰামৰ ৷

 <sup>।</sup> মাংসকীরৌদনমবুকুলাভিত্তপুরেৎ পঠন। বাকোবাকাং পুরাণানি ইতিহাসানি চার্যং। ১৪শ গও।>>

 <sup>।</sup> স এব বহুঞ্জে ভবতি লোকবেদবেদাঞ্চবিদ্বাকোবাকোতিহাসপ্রাবহুশবা: । ইত্যাদি । अष्टेम था: ।

अधिकिकी मधनीठिछक्विमार्थनाञ्चरप्राः।—अमत्त्काव । अर्थवर्ग ।১৫० ।

 <sup>।</sup> পঞ্চাবদ্ধবহুক্ত বাকান্ত ভালেবিং।—সভাপক ।

বুঝা যাইতে পারে। কারণ, ইতিহাস ও পুরাণের সাহায়ে বেদার্থ নির্ণয় করিবে, ইহা মহাভারতই বলিয়াছেন'। অন্ত উপনিষদেও বেদাদি বিদারে সহিত স্তায়বিদ্যারও উল্লেখ দেখা যায়'। ক্লায়স্ত্র-বৃত্তিকার মহামনীয়া বিশ্বনাথ "ভারো মীমাংসা বর্মশারাদি" এই বাক্যাট শ্রুতি বলিয়াই উল্লেখ করিয়াছেন। শ্বুতি ও পুরাণে স্তায়বিদ্যা চতুর্দ্ধশ বিদ্যার মধ্যে পরিগণিত ইইয়াছে।

বিষ্ণুপ্রাণে চতুর্দশ বিদ্যার পরিগণনায় যে "প্রায়বিস্তর" বলা হইরাছে, তাহা স্তায়, বৈশেষিক, সাংখ্য, পাতঞ্জল প্রভৃতি সমস্ত স্তায়তয়, ইহা অনেকে বলিয়াছেন। স্তায়মঞ্জরীকার মহামনীয়ী জয়স্ত ভট্ট ইহা স্থীকার করেন নাই। তাঁহার মতে গোঁতমীয় স্তায়বিদ্যাই ঐ স্তায়বিস্তর শব্দের ঘারা পরিগৃহীত, উহাই আঘাজিকী। বৈশেষিক ঐ স্তায়শাস্তের সমান তয়, স্কৃতরাং বৈশেষিকের আর পৃথক্ উল্লেখ হয় নাই। কিন্তু জায় না বলিয়া "স্তায়বিস্তর" কেন বলা হইরাছে, ইহা চিম্বা করা আবশ্রক। পরস্ত মহাভারত বলিয়াছেন,—"স্তায়তম্ব অনেক"। মহাভারতের টীকাকার নালকণ্ঠ ঐ স্তায়তম্বের ব্যাখ্যার বলিয়াছেন,—বৈশেষিক, স্তায়, সাংখ্য, পাতঞ্জল প্রভৃতি। সাংখ্যাচার্য্য বিজ্ঞান ভিঙ্গুও সাংখ্যপ্রবচন-ভাষ্যের ভূমিকায় মহাভারতের ঐ শ্লোক উদ্ধৃত করিয়া স্তাম্বর্দেশিকাদির সহিত ব্রহ্মমীমাংসাও বে অংশবিশেষে স্তান্মতম, ইহা প্রকাশ করিয়াছেন। পরস্ত গৌতমীয় স্তামবিদ্যা ভিন্ন কেবল অধ্যাম্ববিদ্যাবিশেষেরও আঘীজিকী নামে উল্লেখ দেখা যায়। ভগবানো বন্ধ অবতার দল্লাত্রেয় অলর্ক ও প্রহলাদ প্রভৃতিকে "আঘাজিকী" বলিয়াছিলেন, ইহা প্রমিন্তানতের বর্ণিত আছে । দল্লাত্রেয়-প্রোক্ত ঐ আঘীজিকী যে কেবল অধ্যাম্ববিদ্যা, উহা স্তোমীয় স্তামবিদ্যা নহে, ইহা অস্বীকার করা যায় না। প্রীপর স্থামী প্রভৃতি টীকাকারগণও উহাকে স্বধ্যাম্ববিদ্যা বলিয়াই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। "প্রাণতোবিণী" নামক তম্ব-সংগ্রহকার,

১। ইতিহাসপুরাণাভাাং বেদং সমুপারুংহরেৎ। বিভেজজঞ্চাবেদো মাময়ং প্রহরিদাতি । আদিশকা, ১ম আঃ।২৬৭।

২। তত্তৈততা সহতে। ভূততা নিঃখনিতমেবৈতনুগ্রেদে। যতুর্কেনঃ দামবেদেহিগ্রব্বেঃ শিকা করো বাকরণং নিজকং ছন্দো জ্যোতিষাময়নং জাল্লো মীমাংসাধর্ষশাস্ত্রানি ইত্যাদি। ত্বালোগনিবং। ২র বাত ।

প্রাণভারমীমানো-ধর্মণাপ্রাক্সমিত্রিতাঃ। বেবাঃ স্থানানি বিবানাং ধর্মপ্ত চ চতুর্মশ । যাজ্ঞবন্ধানংহিতা ।।১।৩
 আফানি চতুরো বেবা সীমানো স্থায়বিভারঃ।
 প্রাণং ধর্মপারক বিদ্যালেতাশতকৃর্মণ ।
 আযুর্কেনো ধর্মের্কেরো গান্ধর্মশেতি তে এয়ঃ।
 অর্থণারং চতুর্বন্ধ বিবা হস্তাদনৈব তু ।—বিকুপ্রাণ, ৩ আংশ, ৩ আং।

छ। छ।য়-তয়য়েনকানি তৈতৈয়ভানি বাদিজিঃ।
 হেরাগম-সলাচারেয়য়ুলং তয়ুপাজতাং ।—শান্তিপর্বা ।২১০।২২।
 য়ায়তয়ানি তার্কিক-বৈশেষিক-কাপিল পাতয়লানীনি। হেতুমুজিঃ, আগমো বেদঃ, সলাচারঃ প্রভাকং, তৈঃ
 প্রমাশেঃ কয়া এতৈমুনিভিম্বরেয় উজং তয়পাজতাং।—নীলকর্ত ।

 <sup>।</sup> বঠমতেরপতাক বৃত্য প্রাথ্যেইনপ্রয়।
 আর্মাকিকীনলকার প্রজাবাধিকা উচিবান্। ভাগবত (২)প) প্রাথমিকীর প্রাশ্ববিধার। —-শ্রীধরসামী।

নব্য বাঙ্গালী রামতোষণ বিদ্যালন্ধার দত্তাত্তের-প্রোক্ত আন্বীক্ষিকী ও গৌতম-প্রকাশিত আনীক্ষিকী এই উভয়কেই আন্নীফিকা বলিয়া, তন্মধ্যে গৌতন ভায়শান্তের নিন্দা বিষয়ে গন্ধর্কতন্তের বচনাবলঘনে অবতারিত পূর্মপক্ষের নিরাস করিয়াছেন এবং মহাভারতের শান্তিপর্মের যে শ্লোকের ছারা আরীক্ষিকীর নিন্দা সমর্থন করা হয়, তাহারও উল্লেখ করিয়া অন্তরূপ তাৎপর্য্য বর্ণন করিরাছেন। তাঁহার মীমাংশার বহু বক্তবা থাকিলেও তিনি গৌতমীয় ভায়বিদ্যা ও তাহার অধায়ন নিন্দিত, ইহা সিদ্ধান্ত করেন নাই; পরস্ত তাহার প্রতিবাদই করিয়াছেন, এই মাত্রই এই প্রমঙ্গে এথানে বক্তব্য। অর্থশাস্ত্রে কোটিলা সাংখ্যকেও আরীক্ষিকীর মধ্যে উল্লেখ করিয়াছেন। তাহার কথা পরে আলোচনা করিব। শান্তিপুরের মহামনীবী, স্থতি ও ফ্রার প্রস্তের বহু টীকাকার রাধামোহন গোস্বামি ভট্টাচার্য্য ভারস্ত্রবিবরণ প্রন্তে লিপিরাছেন যে, শ্রবণের পরে ঈক্ষা অর্থাৎ বেদোপদিষ্ট আত্মমননকে স্বীক্ষা বলে। তাহার নির্বাহক শান্ত আ্বীক্ষিকী, ইহা আ্বীক্ষিকী শব্দের যৌগিক অর্গ। এই অর্গে অন্ত শাস্ত্রও আধীক্ষিকী হইতে পারে, কিন্ত ন্তারশাস্ত্রে ভারের বলব ত্রবিশতঃ এবং উহাতেই আবীক্ষিকী শক্ষের ভূরি ভূরি প্রারোগ থাকার গৌতমীয় ভাষ-বিদ্যাতেই আশ্বীক্ষিকী শব্দের কড়ি কল্পনা করিতে হইবে। অর্থাৎ স্তান্তশান্ত্র-বোধক আশ্বীক্ষিকী শস্কৃটি ৰোগক্ষ । তাহা হইলে কোন বৌগিক অৰ্থ গ্ৰহণ করিৱাই কোন কোন অধ্যাত্মবিদ্যা বা মনন-শান্তও আনীক্ষিকী নামে ক্ষিত হইয়াছে, ইহা বলা ধাইতে পারে। কিন্তু ভাষ্যকার বাংস্রায়ন আরীক্ষিকী শব্দের বে বৃংপত্তি প্রদর্শন করিয়াছেন, প্রথমেই বলিয়াছি, তদকুদারে গৌতম-প্রকাশিত স্থায়বিদ্যাই আৰীক্ষিকী। বাৎস্থায়নও স্থায়বিদ্যা ও স্থায়শাস্ত্র বলিয়া তাহা বিশদ করিয়া বলিয়াছেন ৷ এবং প্রমাণ ও প্রমেয় বলিলেই সকল পদার্থ বলা হয়, আবার পৃথক্ করিয়া সংশয় প্রভৃতি চতুর্দ্ধশ পদার্থ কেন বলা হইয়াছে, এই প্রশ্নের উত্তরে বাৎভায়ন বলিয়াছেন যে, সংশয়াদি চতুৰ্দশ পদাৰ্থ এই চতুৰ্থী আৰীক্ষিকী বিদ্যার পৃথক্ প্রস্থান অর্থাৎ অসাধারণ প্রতিপাদ্য। প্রস্থানের তেনেই বিদ্যার ভেদ হইয়াছে। এয়ী, বার্ত্তা, দণ্ডনীতি ও আয়ীক্রিকী, এই চতুর্লিধ বিদ্যার ভিন্ন ভিন্ন প্রস্থান আছে। তন্মধ্যে আরীক্ষিকীর প্রস্থান সংশ্যাদি চতুর্দ্ধশ পদার্থ। উহা আর কোন বিদ্যায় বর্ণিত হয় নাই। উহারা ভায়বিদ্যার পুথক্ প্রস্থান কেন.? উহাদিগের তত্ত্ব-জ্ঞানের প্রয়োজন কি ? তাহা প্রথম স্ত্র-ভাষো বাৎজায়ন বিশেষ করিয়া বুঝাইয়াছেন। জ্ঞায়-বার্ত্তিকে উদ্যোতকর ভাষ্যকারের বক্তব্য সমর্থন করিতে বলিয়াছেন যে, যদি ভাষ্যবিদ্যায় সংশ্রাদি চতুর্দশ পদার্থের উল্লেখ না থাকিও, তাহা হইলে ইহা চতুর্থী বিদ্যা হইত না। তাহা হইলে ইহা কেবল মাত্র অধ্যাত্মবিদ্যা হইরা জ্য়ীর অন্তর্গত হইত। ফলকথা, ত্ররী, বার্ত্তা ও দঞ্চনীতি হইতে চতুৰ্থী বে আৰীক্ষিকী বিন্যার উল্লেখ শাল্পে পাওয়া যায়, ঐ চতুৰ্থী আৰীক্ষিকী বিদ্যা গোতদ-প্রকাশিত ভারবিদ্যা। ঐ বিদ্যা অক্ষপাদের পূর্ব্ব হইতেই আছে। অক্ষপাদ স্তঞ্জছের দারা উহা বিস্তৃত ও প্রণালীবন্ধরণে প্রকাশ করিয়াছেন, তিনি উহার কর্তা নহেন। ইহাই বাৎস্তায়ন, উদ্যোতকর প্রভৃতি ভারাচার্য্যগণের সিদাস্ত বুঝা বার ।

আমরাও দেখিতেছি, ম্বাদি সংহিতাকার ক্ষিণ্ণ বিচার হারা রাজ্য রক্ষার জন্ম

রাজাকে ত্রন্তী, বার্স্তা ও দশুনীতির সহিত চতুর্থী বিদ্যা আশ্বীক্ষিকী শিক্ষা করিতে উপদেশ করিয়াছেন<sup>2</sup>।

মন্বাদি অধিগণ যে উদ্দেশ্রে রাজাকে আন্বীক্ষিকী বিদ্যার আলোচনা করিতে বলিয়াছেন, তাহা পর্যালোচনা করিলে উহা যে জায়বিদ্যা, তাহা বুরা যায়। কুনুকভট্টও মন্ত্রবচনোক্ত আন্ত্রীক্রিকীর অন্তরূপ কোন অর্থ ব্যাখ্যা করেন নাই। ক্রায়স্থতবৃত্তিকার মহামনীধী বিশ্বনাথ্ও মন্ক আৰীক্ষিকীকে ভাষশান্ত্ৰই বলিয়াছেন। মেগাতিথি প্ৰথমে তৰ্কবিদ্যা ও অৰ্থশাস্ত্ৰ প্রভৃতিকে আন্বীক্রিকী বলিয়া শেষে বলিয়াছেন বে, মন্ত্র-বচনে 'আন্থবিদ্যা' আন্বীক্রিকীর বিশেষণ। রাজা আত্মহিতকরী তর্কাশ্রয়া আন্ত্রীজিকী শিক্ষা করিবেন। নান্তিক তর্কবিদ্যা শিক্ষা করিবেন না। বস্ততঃ মন্ত্রাদি ঋষিগণ বেদবিক্ত শাস্ত্রকে অসংশাস্ত্র বলিয়া তাহার অধ্যয়নাদিকে উপপাতকের মধ্যে গণ্য করায় রাজার শিক্ষণীয়রপে তাঁহাদিগের কথিত আনীফিকীকে নান্তিক তর্কবিদ্যা বলিয়া বুঝিবার সম্ভাবনাই নাই। কিন্তু নান্তিক গ্রন্থে "শাস্ত্র" শব্দের ন্তায় নান্তিক তর্কবিদ্যাতে আন্নীক্ষিকী শব্দের গৌণ প্রারোগ হইতে পারে এবং কোন কোন হলে তাহা ইইয়াছে, ইহা আমরা মেণাতিথির কথার নারাও ব্রিতে পারি এবং মন্ত্রাদি সংহিতায় বেদবিক্স শাজের নিন্দা দেখিয়া তদমুসারে মহাভারতেও নাস্তিক তর্ক-বিদ্যারই নিন্দা বুরিতে পারি। मूनकथा, मस्-तहरन बाख्यिना। बाबीकिकीत विस्थान इट्टेल अ बाबीकिकी, छात्रविमा इट्टेंड পারে। কারণ, স্তাধবিদ্যা উপনিবদের স্তাধ্ব কেবল আত্মবিদ্যা না হইলেও আত্মবিদ্যা। কেবল আত্মবিদ্যারূপ কোন আধীক্ষিকী আধীক্ষিকী শব্দের দ্বারা রাজার শিক্ষণীয়রূপে কথিত হয় নাই, ইহা যাজ্ঞবন্ধ্য ও গৌতমের বচনের স্থারাও বুঝা যায়। বিচারের জন্ত, বাদ-প্রতিবাদের মন্ত্র, মুক্তির দারা তত্ত্বনির্ণয়ের জন্ম ন্যায়বিদ্যায় অভিজ্ঞতা রাজার বিশেষ আবশুক। মহাভারতও রাজ-ধর্ম্মবর্ণনায় রাজাকে শব্দ-শাস্ত্রাদির সহিত যুক্তি-শাস্ত্রও জানিতে বলিয়াছেন?। শ্রীরামচন্দ্র

১। তৈর্নবিলোভারায়ীং বিকান্দেশুনীতিক শাখতীং।
আনীকিকীকাল্বিলোং বার্ন্তারভাগে লোকতং ।—মনুসংহিতা। গাঙ্গ
বরন্তবোগুলীকিকাং দশুনীতাং তথৈব চ।
বিনীতত্বদ বার্ন্তায়াং অনাথেক কর্মাদিশঃ।—মাজবদ্ধসংহিতা। ১০০১১।
রাজা সর্বস্থেত্তে রাজ্যবর্জ্জং সাধুকারী
আৎ সাধুবালী, এবলং আনীজিকাকাভিবিনীতং।—গোঁতসসংহিতা।১১ অং।

অসজ্জান্তাধিগমনং কৌশীলবাক চ জিয়। — মনুসংহিতা ।২১।৬৬ ।

অসজ্জান্তাধিগমনং কৌশীলবাক চ জিয়। — মনুসংহিতা ।২১।৬৬ ।

অসজ্জান্তাধিগমন তিথি চালি ।

অসজ্জান্তাধিগমনমাকরেমধিকারিতা ।—বাজ্ঞবন্ধাসংহিতা ।পাই৪১ ।

এলাগালন্তুভক ন কতিং লভতে কচিং।
 বুভিশাপ্রক তে জেরং শক্ষণাপ্রক ভারত ।— অবুশাসন পর্ক, ১৬৪।>৪৮।

উত্তরোত্র যুক্তিতে বৃহস্পতির স্থার বক্তা ছিলেন, ইহা বান্মীকি বর্ণন করিরাছেন'। দেখানে বান্মীকি স্থান-শাস্ত্রোক্ত পারিভাষিক 'কথা' শব্দের প্রয়োগ করিরাছেন, ইহা রামায়ুক্তের ব্যাথ্যার দারাও বুঝা বার। ভগবান্ শ্রীকৃষ্ণ ও বলরাম ধনুর্বেন ও রাজনীতির সহিত আন্ধীকিকী বিদ্যারও অধ্যয়ন করিয়াছিলেন, ইহা শ্রীমন্ত্রাগবতে বর্ণিত আছেই।

মহাভারতের শাস্তিপর্মে জনক-বাজ্ঞবন্ধ্য-সংবাদে দেখিতে পাই, বাজ্ঞবন্ধ্য জনক রাজাকে বিলয়াছিলেন যে," বেলান্ত-জ্ঞান-কোবিদ বিশ্বাবস্থ গন্ধর্ম আমার নিকটে বেদ বিষয়ে চতুর্মিংশতি প্রশ্ন এবং আদ্বীক্ষিকী বিষয়ে একটি প্রশ্ন করেন। আমি তাহার উত্তর দিবার জন্ম ডিস্তা করিতে একটু সময় লইখা, সরস্বতী দেবীকে ধ্যান করিয়া পরা অদ্বীক্ষিকীর সাহায়্যে উপনিষৎ ও ভাহার বাক্যশেষ অর্থাৎ উপসংহার-বাক্যকে মনের দ্বারা মহ্দ করি। হে রাজশ্রেষ্ঠ ! এই চতুর্থী অর্থাৎ এত্রী, বার্ত্তা ও দণ্ডনীতি হইতে চতুর্থী বিদ্যা আদ্বীক্ষিকী মোক্ষের নিমিত্ত হিতকরী। এই বিদ্যা তোমাকে বলিয়াছি। বিশ্বাবস্থ গন্ধর্ম আদ্বীক্ষিকী বিষয়ে বে পঞ্চবিংশ প্রশ্ন করিয়াছিলেন, যাজ্ঞবন্ধ্য তাহার উত্তরে গৌতম মতের ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ইহা মহাভারতের টীকাকার নীলকণ্ঠও সেই শ্লোকের ব্যাখ্যায় প্রকাশ করিয়াছেন। স্মৃতরাং বিশ্বাবস্থর প্রশ্ন যে অন্ত কোন আদ্বীক্ষিকী বিষয়ে নহে, ইহা নীলকণ্ঠেরও স্বীক্ষত। তাহার পরে যাজ্ঞবন্ধ্য যে তত্ত্বী বিদ্যা

বিশোণেতং ধনা আধীজিকা। বিষয়ে। সহিত্য ধন্য নেগৰিকা। ধনা, তাং সোপগন্তিকাং সম্পান্য প্রবশমননে কুছেতি ভাবঃ ।৪৮। প্রজননে অনিতাপর্গে অক্ষয়ং পরোক্তা শ্রহণ অকপানার আচার্যা। অন্ত ব্যবহারে বর্ষ-নাকালানি তদেবাবার্ষিঠাহেঃ ।৪৬।—নীলক্ষ্ঠ।

শাল ন বিপৃষ্ঠ কথাক্ষতিঃ। উত্তরোভরগুলৌ চ বক্তা বাচম্পতির্বণা ঃ—অনোধ্যাকাও। ২।৪২।৪৩।

 <sup>।</sup> সরহত্তং ধকুর্কেবং ধর্মান ন্তান্তপথাংগুপা।
 তথা চারীক্ষিকীং বিদাং রাজনীতিক বড়্বিধাং (—)০।৪৫।৩৪।
 ভারপথান নীমাংসারীন। আবীক্ষিকীং তর্কবিলাং।—শ্রীধ্বস্থামী।

ত। বিশ্বাবহন্ততো রাজন্ বেদান্তজ্ঞানকোবিদঃ।
 চতুর্কিংশাংক্ততোহপৃদ্ধহ প্রধান্ বেদক্ত পার্থিব ।
 পঞ্চবিংশতিমং প্রধাং পপ্রজ্ঞোরীন্দিকীং তদা। ২৭২৮।
 তত্ত্বোপনিবদক্ষিক পরিশোক পার্থিব।
 মধ্যামি মনসা তাত দৃষ্ট্র। চারীন্দিকীং পরাং ৪০৪।
 চতুর্থী রাজশার্ক্ষ্ ল বিংদার্থা সাম্পরান্তিকী ।
 উদীরিতা ময়া তৃত্তাং পঞ্চবিংশাদবিভিতা ।
 এবা তেহেবীন্দিকী বিদ্যা চতুর্থী সাম্পরান্তিকী ৪৪৭৪
 বিংলাপেতং ধনং কৃত্তা ইত্যাদি। ৪৮৮।
 কাক্তবাং প্রজন্মন ইত্যাদি। ৪৯৪৪ শান্তিপর্ব্ব ৩০১৮ অন।
 নব্দমন্ত ইক্যা মাজোচনস্বর্ধীকা তৎপ্রধানামারীন্দিকীং ৪২৮।
 চতুর্থী, ত্রন্তীং বার্ত্তাং বন্ধনীতিকাপেক্যা। সাম্পরান্তিকী—মোক্যান্ত হিতা ৩৫।

আবীক্ষিকীর সাহাত্যে মনের হারা উপনিষদের মন্থন করিয়াছিলেন, তাহাও বে বিচার হারা, তর্কের দারা শাস্ত্রার্থ নির্ণয়ের অন্তক্ত কোন তর্কবিদ্যা, ইহাও বুবা যায়। মহাভারতের পূর্বো জ স্থলে ঐ আৰীক্ষিকীকে চতুৰ্থী বিদা ও মোকের নিমিত্ত হিতকরী বলিয়া বেদবিদ্যাকে ঐ আৰীক্ষিকী বিদ্যাযুক্ত করিবে অর্থাৎ বেববিদ্যার দ্বারা প্রবণ ও আনীক্ষিকী বিদ্যার দ্বারা মনন করিবে, ইহাও বলা হইয়াছে। এবং পরে সাঞ্চোপাল সমগ্র বেদ পড়িয়াও বেদবেদ্য না বুঝিলে দে ব্যক্তি 'বেদভারহর' এই কথা ৰলিয়া বেদবাক্য বিচারের আবশুকতাও স্থৃচিত হইয়াছে। এবং ভায়শাস্ত্র পরিত্যাগ করিয়া কেবল বেদবাদের আশ্রয়ে মোক্ষণাভ হয় না ; মোক্ষ আছে, এই মাত্র বলা যায়। অগাঁৎ বিচার ছারা বেদার্থের প্রথণ আবশুক, তর্কের ছারা মনন আবশুক; নচেৎ কেবল বেদ পড়িলেই মুক্তি হয় না, এই কথাও শান্তিপর্কে পাওয়া বার'। স্তরাং মহাভারতোক ঐ আনীক্ষিকী — ভাষবিদ্যা, বাজ্ঞবন্ধ্য উহার সাহায়ে বেদার্থ বিচার করিয়াছেন এবং ঐ বিদ্যার পূর্কোক্তরূপ প্রশংসা করিয়াছেন, ইহা বুঝা যাইতে পারে। স্তায়স্ত-বৃত্তিকার মহামনীধী বিধনাণও মহাভারতের পূর্কোক্ত "ত্ত্রোপনিষদকৈ" ইত্যাদি শ্লোকটি উদ্ধৃত করিয়া নিজ বক্তব্য সমর্থন করিয়াছেন। বাৎস্কায়ন, উদ্যোতকর, বাচস্পতি মিশ্র ও উদয়নাচার্য্য —চতুর্ধী আমীক্ষিকী বিদ্যাকে ভাষবিদ্যাই বলিরাছেন। বৈদান্তিক-চূড়ামণি শ্রীহর্ষও নৈষধীয় চরিতে গৌতম-প্রকাশিত ভাষ-বিদ্যাকে আন্ত্রীক্ষিকী বলিয়া মোকোপযোগী বলিয়া বর্ণন করিয়াছেন?। তত্তবিস্তামণিকার গঙ্গেশ উপাধ্যায় গোত্ম-প্রণীত স্তায়শাস্ত্রকে আধীক্ষিকী নামে উল্লেখ করিয়া সর্কবিদ্যার মধ্যে প্রেষ্ঠ বিদ্যা প্রশংশা করিরাছেন। স্কুতরাং পূর্বাচার্য্যগণের কথার দারাও মহাভারতোক্ত ঐ চতুর্থী বিদ্যা আখীক্ষিকীকে বে তাঁহারা গৌতম-প্রকাশিত ভারবিল্যাই বুঝিয়াছিলেন, ইহা বুঝা যায়। তাহা হইলে এই প্রদক্ষে ইহাও বলিতে পারি যে, মহাভারতের শান্তিপর্কে ইক্র-কাশ্রপ-সংবাদে যে আনীক্ষিকীকে 'নির্ন্থিকা' বলিয়া নিন্দা করা হইয়াছে, তাহা নান্তিক তর্কবিদ্যা। তাহাকে গৌতম-প্রকাশিত বেদানুগত আধীক্ষিকী বলিয়া পূর্ব্বোক্ত আচার্য্যগণ বুঝেন নাই। মধাদি সংহিতা ও মহাভারতে বেরূপে আরীক্ষিকী বিদ্যার উল্লেখ আছে এবং মহাভারত সভাপর্বে যে ভাষবিদ্যায় নারদ মুনির পাণ্ডিত্য বর্ণন করিয়াছেন এবং তত্ত্বজিজ্ঞাস্থ বিখাবস্ত বে আই ক্ষিকী বিবরে যাজ্ঞবক্যের নিকট প্রশ্ন করিয়াছেন, যাজ্ঞবক্য তাহার উত্তর দিয়াছেন, ইহাও মহাভারত বর্ণন করিয়াছেন, সেই আবীক্ষিকী বিদ্যাকে মহাভারত 'নির্থিকা' বলিয়া নিন্দা করিতে পারেন না, ইহাও প্রণিধান করা আবগুক।

বস্ততঃ মহাভারত শান্তিপর্কো ইন্দ্রকাশুপ-সংবাদে বেদনিন্দক, নান্তিক, সর্কাশন্ধী, বেদবাক্য বিষয়ে ব্রহ্মণদিগের আক্রমণকারী, কটুভাষী, মুর্থ ইত্যাদি বাক্যের দারা ঐরপ ব্যক্তিরই নিন্দা

বেশ্বাদ বাগালিত মোলোহন্তাতি প্রভাবিতৃং।
 অপেতলায়শায়েন সর্কলোকবিগহিনা ।—শান্তিপর্কা, ২৬৮ জঃ। ৬৪।

ইক্রেশপর্কশাপি লক্ষণেহণি বিধেবিতৈঃ বোক্রণতিঃ গরাগৈঃ।
 কারীক্রিকীং গর্বশন্ধিমালীং আং মৃক্তিকামা কলিতাং প্রতীমঃ। ২০ সর্গ। ৮১

করিয়া, তন্তারা বৈদিক মত পরিত্যাগপূর্ব্বক নান্তিক-মতাবলদ্বী হইবে না, বৈদিক মার্গেই অবস্থান করিবে, এই উপদেশ করিয়াছেন। ঐ প্রলে যে তর্কবিদ্যায় অন্তরক্ত হইলে বেদপ্রামাণা, পর্লোকাদি কিছুই মানে না, নান্তির্বাদী ও সংশর্ষবাদী হয়, বেদনিন্দাদি তথাকথিত কার্য্য করে, সেই তর্কবিদ্যায় অন্তরক্ত হইবে না, অর্থাৎ তাহার মত গ্রহণ করিবে না—ইহাও উপদেশ করিবার উল্লেখ্য তাহাকে নির্গ্বক তর্কবিদ্যা বলিয়া নিন্দা করা হইয়াছে?। মহাভারতের ঐ নিন্দার উল্লেখ্য ব্রুলে এবং সমস্ত কথাগুলি চিন্তা করিলে ঐ তর্কবিদ্যা বে বার্হস্পত্য স্থ্যাদি নান্তিরক তর্কবিদ্যা এবং তর্কবিদ্যায়্ম নিরন্ধন তাহাতে আরীক্ষিকী শব্দের গোণ প্রয়োগ হইয়াছে, ইহা স্পন্ত বুর্যায়ায় । বেদনিন্দক, নান্তিক, বেদবিষয়ে ব্রাহ্মণদিগের আক্রমণকারী, কটুভাষী ইত্যাদি কথার ছারা মহাভারত ঐরপ ব্যক্তিকে কোন্ তর্কবিদ্যায় অন্তরক্ত বলিয়াছেন, তাহা স্থবীগণ চিন্তা করিবেন। শেষে অন্তর্শাসন পর্ব্বে ঐ কথা আরও স্পন্ত করিয়া বলা হইয়াছে এবং অনুশাসনপর্ব্বে অন্তর্জ যুধিন্তিরের প্রয়োভরে ভীয়দের প্রত্যাভ্যমার-প্রামাণ্যবাদী নান্তিকদিগকে হৈতৃক বলিয়া নান্তিকবাদী ও সংশ্রমাদী এবং অন্ত হইয়াও পণ্ডিতাভিমানী ইত্যাদিরপে উরেশ্ব করিয়াছেন । ভগবান্ মন্তর্গ বলিয়াছেন যে, হেতৃশাস্ত্র আপ্রম করিয়া যে রাহ্মণ মূলশান্তরম প্রতিও অবজ্ঞ করিবে, সেই বেদনিন্দক নান্তিককে সাধুগণ বহিরত করিয়া দিবেন্ত্ব। ভাষাকার মেধাতিথি, টাকাকার গোবিন্দরাজ ও

অহমাসং পণ্ডিতকো হৈতুকো বেদনিক্ক:। व्याचीकिकीः उक्तिनामसूत्राक्षा निर्तार्थिकाः । হেতৃবাদান প্রবন্ধিতা বক্তা সংস্কৃত হেতৃমং। আফ্রেটা চাভিবক্তা চ ব্রহ্মবাকোর চ বিজ্ঞান । নান্তিক: সর্বাশধী চ সূর্য: পত্তিতমানিক:। अखबुः क्वनिर्क् वि: नृत्रांबदः सम विक ।—नाखिशका । ३৮०।8५।8५। वश्रामान्य दहानाः गाञ्चानाकात्रिमञ्चनः।। অব্যবস্থা চ স্বৰ্জত এতরাশ্নমান্ত্রনঃ ১১১। ভবেং পণ্ডিতমানী গো ব্রাহ্মশো বেদনিব্দকঃ। আনীজিকীং তক্ৰিলাসমূৱক্তো নিৱৰ্থিকাং ।১২। হেতবাদান প্রথম সংস্থ বিজেতাহতেত্বাদিক:। আলোষ্টা চাতিবকা চ ব্ৰাহ্মশানাং সবৈব হি। ১৩ স্কাভিশদ্বী মৃচ্ন্ত বালঃ কটুকবাগণি। বোছবাণ্ডাদুশন্তাত নরং বানং হি তং।বিছঃ ।১৪।—সমূশাসনপর্ক, ৩৭ জঃ। প্রতাকং কারণং দৃষ্টা হৈতুকাঃ প্রাক্তমানিনঃ। 101 নাজীতোবং বাবগুল্পি সতাং সংশয়দেব চ। তৰৰুক্তং ব্যবক্ততি বালাঃ পান্ধিতমানিনঃ। ইত্যাদি। অনুশাসন, ১৬২।৫।৬। যোহবমজ্যেত তে মুলে হেতুলাপ্রালয়াদ্বিক:। 8.1 স সাধৃতিক্তিভাগোঁ নান্তিকো বেদনিকক: ।—সনুসংহিতা, ২।১১।

নারায়ণ মত্রচনোক্ত ঐ হেডুশাল্পকে নাজিক-তর্কশাল্প বলিয়াই ঝাখ্যা করিয়াছেন। অবখা যে কোন তর্কশাল্প আশ্রন্থ করিয়া, নাজিক হইয়া বেদনিন্দা করিলেও সাধুগণ তাহার শাসন করিবেন, ইহাও বেদনিন্দক ও নাজিক শব্দের ছারা হেডু স্ফুচনা করিয়া মন্ত প্রকাশ করিয়াছেন। পরস্ক মহুশংহিতার নাজিক ও আজিক দিবিধ হৈডুক ব্রাহ্মণের কথা পাওয়া য়ায়। য়ায়ায় শাল্প না মানিয়া শাল্পের বিরুদ্ধে হেডুবাদবক্তা, তাহারা নাজিক হৈডুক। মন্ত এই হৈডুককেই লক্ষ্য করিয়া বলিয়াছেন,—"হৈডুকান্ বকর্ত্তীংশ্চ বাঙ্গ মাক্রেণাপি নার্চ্চয়েং"। ৪০০। এখানে পার্মনী, বকরন্তি প্রস্তৃতি নিন্দিত ব্যক্তিগণের সাহচর্যারশতঃ হৈডুক শব্দের দ্বারা নাজিক হৈডুক-দিগকেই বুঝা য়ায়। ভাষাকার মেয়াতিথি প্রস্তৃতিও সেইয়প ব্যাথা। করিয়াছেন।

তাহার পরে বর্ণাতত্ব নির্ণয়ের জন্ত, শাস্তার্থ নির্ণয়ের জন্ত মন্থ প্রথমে যে মহাপরিবদের বর্ণন করিয়াছেন, তন্মধ্যে মন্থ — বেদজ্ঞ, মীমাংসা-তর্কজ্ঞ, নিকজ্ঞ্ঞ ও ধর্মাশাস্ত্রজ্ঞ পণ্ডিতের সহিত হৈতৃক পণ্ডিতেরও উরেশ করিয়াছেন ওবাং নির্বাচিন এবাংন মেবাতিথি অনুমানাদি-কুশল পণ্ডিতকে এবং কুরক ভট্ট ক্রিজ্মিতির অবিক্রম আমুশাস্ত্রজ্ঞ পণ্ডিতকে হৈতৃক বলিয়াছেন। মন্থ কেবল তর্কা বলিলেও মীমাংসাতর্কজ্ঞ পণ্ডিতর আর ভারতর্কজ্ঞ পণ্ডিতও বুঝা বাইত। তথাপি বিশেষ করিয়া তর্কার পূর্ব্বে হৈতৃক পণ্ডিতের উরেখ করিয়াছেন। তাহা হইলে শ্রুতির অবিক্রম ভায়শাস্ত্র মতিরকাল হইতেই আছে এবং ঐ শাস্তে বৃংপয় আন্তিক হৈতৃক পণ্ডিতও ধর্মতন্ত্রির্বাহিন, ইহা মন্থর কথার হারাই বুঝা বাইতেছে এবং মন্থ প্রের্বি হৈতৃকদিগকে অসন্মান্য বলিয়াছেন, তাহারা নান্তিক হৈতৃক, ইহাও বুঝা বাইতেছে। তাহা হইলে মন্থসংহিতা ও মহাভারতের পুর্বের্বিক্র সমস্ত বঙ্গনগুলির সমন্বরের হারা মহাভারতে বেদপ্রামাণ্য পরলোকাদি-সমর্থক সর্বান্ত্রপারিশ গোতম আন্ত্রমণ্ত্রের নিন্দা নাই, নান্ত্রিক তর্কশাস্ত্রের নিন্দা আছে, ইহা আমরা বুঝিতে পারি।

বালীকি রামায়ণে পাওরা বার, জীরামচক্র ভরতকে বলিয়াছিলেন বে, বংস! ভূমি ত

<sup>&</sup>gt;। ত্রেবিদ্যো হৈতুকস্তর্কী নৈরুক্তো ধর্মপাঠকঃ।

অন্নকাত্রমিশঃ পূর্বে পরিষৎ ক্ষাৎ দশাবরা।—মনুসংহিতা।১২।১১১।

<sup>(</sup>হৈতুকঃ) অনুমানাদিকুশলঃ। তকাঁ অৱন্হাপোহবৃদ্ধিকৃতঃ। মেধাতিথি। (হৈতুকঃ) শ্রতিশ্বতা-বিভদ্ধভারশাস্তভঃ। (তকাঁ) মীমাংসাশ্বকতক্বিং। কৃষ্কভাট।

২। শৃষ্ক ও লিখিত মুনিও নৈয়াত্মিক পণ্ডিতকে ধর্মনির্ণয়-পরিধনের অক্সতসরূপে উল্লেখ করিয়াছেন, ইং। ভাষ্মশ্বরীকার জয়স্কভট্টের কথার পাওয়া বায়। "শৃষ্কালিখিতো চ অগ্যজুংসামাধর্কবিদঃ বড়ঙ্গবিদ্ ধর্মবিদ্-বাকাবিদ্ নৈয়ায়িকো নৈতিকো ব্রন্ধচারী পঞ্চাল্লিরিতি দশাবর। পরিবদিত্যততুঃ"।—ভাষ্মগ্রনী, ২০০ পৃষ্ঠা।

শতির লোকারতিকান্ এক্ষিশাংস্তাত দেবনে।
 অনর্থকুশলা ক্লেতে বালাঃ পণ্ডিতমানিনঃ ।
 ধর্মশান্তের্ মুখোব্ বিকামানের্ মুখ্য ধাঃ।
 বুদ্ধিমাখীক্ষিকীং প্রাপা নির্থাং প্রবাদ্ধি তে।—অ্যোধ্যাকাও।>০০াবলাক)

লোকায়তিক ব্রাপ্সণদিগকে দেবা কর না ? পরে কেন তাহাদিগের দেবা করা রামচন্দ্রের অনভি-প্রেত, তাহা বলিতে রামচক্র বলিয়াছিলেন যে, যেহেত তাহারা অনর্থ-কুশল এবং অজ্ঞ হইয়াও পণ্ডিতাভিমানী। মুখ্য ধর্মশাস্ত্র অর্থাৎ বেদ এবং তক্ম লক ধর্মশাস্ত্র পরিত্যাগ করিয়া সেই ছর্ম্ম ধর্গণ আরীক্ষিকী বৃদ্ধি লাভ করিয়া অনুর্থক প্রবাদ করে। এখানে লোকারতিক ব্রাহ্মণ-মাজকেই অনর্গকুশল ছর্ম্ম প্রভৃতি বলিরা যে নিন্দা করা হইয়াছে, তদ্বারা ধর্মশান্ত্র পরিত্যাগ कतिया नाष्ट्रिक-मठावनधी डाम्मनगरनवर निन्मा वृका यात्र । स्ट्रुजाः এधान आबीकिकी वृक्षि বলিতে নান্তিক-তর্কবিদ্যায় অনুরাগাদি মুলক নান্তিকের বৃদ্ধি বা মতবিশেষই বুঝা যায়। টীকাকার বামাত্রজ এথানে চার্ন্ধাক-মতাবণদীদিগকে প্রথম প্রকাব লোকায়তিক বলিয়া ভাষ-মতাবলম্বীদিগকে দ্বিতীয় প্রকার লোকায়তিক বলিয়াছেন। রামান্তজের সাম্প্রদায়িক ব্যাপ্যা গ্রহণ করা না গেলেও পূর্ব্বকালে ভাষশাস্ত্রও যে লোকায়ত নামে অভিহিত হইত, ইহা রামান্তবের কথার বুঝা যায়। স্কুতরাং নৈয়ায়িকদিগকেও রামাত্রজ গোকায়তিক শব্দের দারা গ্রহণ করিতে পারিয়াছেন। কিন্তু রামায়ণে প্রথম শ্লোকে যে লোকায়তিকগণ নিন্দনীয়ন্ত্রপে বৃদ্ধিস্থ, দ্বিতীয় শ্লোকেও তাহারাই "তৎ"শব্দের দারা বৃদ্ধিস্থ, ইহা প্রণিধান করা আবশ্রক। আন্তিক হৈতৃক মাত্রকেই বালীকি ঐলপে বর্ণন করিতে পারেন না। নান্তিক হৈতৃক সম্প্রদার গৌতম ক্লারশাল হইতে তর্ক শিক্ষা করিয়া তাহার সাহাব্যে নাস্তিক-মতের সমর্থন করিতে পারেন। বালীকি ভাহা বলিলেও ভারশাস্ত্রের নিন্দা হয় না। তাহা হইলে অন্ত শাস্ত্রেরও নিন্দা হইতে পারে। বেলপ্রামাণ্য-সমর্থক ভাদ-বৈশেষিকের আর্য সিদ্ধান্তের ঐরপে নিন্দা প্রীরামচন্দ্র করিরাছেন, ইহাও বাল্লীকি বর্ণন করিতে পারেন না। পরস্ক শ্রীরামচন্দ্রের রাজসভার হেতবাদকুশল হৈতক পণ্ডিতগণেরও অক্সায় জান্তিক শাস্ত্রজ্ঞ পণ্ডিতের সহিত সসম্মানে নিমন্ত্রণ দেখিতে পাই । মূল কথা, লোকায়তিক শব্দের প্রয়োগ করিয়া রামায়ণে হৈতক পণ্ডিত মাত্রেরই নিন্দা হয় নাই। মন্ত্ৰসংহিতায় যেমন হৈতৃক শব্দের প্রয়োগ করিয়াই নান্তিক হৈতৃকদিগকে অসমান্য বৰা হইরাছে, তদ্রুপ রামায়ণেও লোকায়তিক শব্দের প্রয়োগ করিয়া নান্তিক হৈতক-দিগকেই অসন্মান্য বলা হইয়াছে। তবে প্রাচীন কালে ন্যায়শাস্ত্রও লোকায়ত নামে অভিহিত হুইত, ইহা বছুক্রত প্রাচীনের নিকটে গুনিবাছি। রামান্তরের কথাতেও তাহা বুঝা বার। পরম্ব অর্থশাল্পে কোটিল্য ভাষার দশত আবীক্ষিকী বিদ্যার মধ্যে লোকায়ত বলিবাছেন । কোটিল্য

অধীপঃ দর্কবিদ্যানাং উপায়ঃ দর্ককর্মণাং। আত্রয়ং দর্কধর্মাণাং শবদাবীক্ষকী মতা ।—অর্থশাস্ত।

১। হেতৃপচারকুশলান্ হৈতৃকাংক বত্ঞতান্।—রামারণ, উত্তরকাও, ১০৭-৮। হৈতৃকান্ তারিকান্।—
রামার্জ।

২। চতত্র এব বিলা ইতি কৌটলাঃ। তাভির্মপ্রাপে বদ্বিলাৎ তব্বিলায়। বিলাজং। সাংবাং বোজং লোকায়্তঞ্ ইতাামীককী। ধর্মাধর্মে । অর্থানর্থে বার্তায়াং। নয়ানরৌ বঙ্গীতাং। বলাবলে চৈতাসাং হেতৃভিরবীক্ষমাণা লোকভোগকরোতি বাসনেহভালয়ে চ বৃদ্ধিববস্থাপয়তি, প্রজ্ঞাবাকা-ক্রিয়া-বৈশায়লাঞ্চ করোতি—

ভাষশান্ত না বলিয়া লোকায়ত শব্দের হারা বার্হস্পতা সূত্রাদি নান্তিক তর্কবিদ্যাকেই গ্রহণ ক্রিলে তিনি "বিদ্যা" ও "আশ্বীক্ষকী" শব্দের যে ব্যুৎপত্তি স্থচনা করিয়াছেন এবং আশ্বীক্ষকী বিদ্যার যে সকল ফল কীর্ন্তনপূর্ব্বক প্রশংসা করিয়াছেন, তাহা স্থানংগত হয় না। সর্ববিদ্যার প্রদীপ, দর্জ কর্ম্মের উপায়, দর্জ ধর্মের আশ্রন্ন বলিয়া শেষে যে প্রশংসা বলিয়াছেন, তাহার ছারাও তিনি যে ন্যায়শাস্ত্রকেও আহীক্ষিকীর মধ্যে বলিয়াছেন, তাহা বুঝা যায়। বাৎস্তায়ন ভাষ্যেও "প্রদীপ: সর্কবিদ্যানাং" ইত্যাদি বাক্যের হারা ন্যায়শান্তের ঐক্লপ প্রশংসা দেখা যায়। স্থতরাং কৌটিল্য লোকায়ত শব্দের দারা ছায়শান্তেরই উনেধ করিয়াছেন, ইহা বুঝিতে পারি। বার্হস্পতা 🎙 স্থুত্তের মত লোকসম্মত—লোকবিস্তৃত। অধিকাংশ লোকই দেহকেই আত্মা মনে করে, পরলোকে বিশ্বাস করে না, প্রত্যক্ষ প্রমাণের ছারা ঐ মত লোকসিন্ধ, ইত্যাদি প্রকার ব্যুৎপত্তি অনুসারে ঐ মত ও ঐ মত-প্রতিপাদক গ্রন্থ স্রচিরকাল হইতে "লোকায়ত" নামে উলিখিত দেখা যায়। বাৎস্তায়নের কামস্থত্তেও (১)২ অঃ, ২৪ স্থত্তে ) পরলোকে অবিখাসী সংশয়বাদীর "লৌকায়তিক" নামে উরেধ দেখা যায়। এইরূপ বহু প্রস্তেই লৌকায়তিক ও কোন কোন স্থলে লোকায়তিক শব্দেরও প্রয়োগ পুর্ব্বোক্ত অর্থে দেখা যায়। বিকন্ত ভাষদর্শনের অনেক মত লোকদিন। আন্তার কর্তৃত্বাদি দর্ম-লোকসিদ্ধ এবং সকল লোকই তর্ক করে, অনুমান করে, অনুমানের হারা লোকষাত্রা নির্বাহ করে; স্থুতরাং ন্যায়শাস্ত্রের অনেক সিদ্ধান্ত লোকসিদ্ধ, উহা লোকষাত্রা-নির্মাহক বলিয়া লোকে বিস্তৃত, এইরূপ কোন বৃংপত্তি অনুসারে প্রাচীন কালে ন্যায়শাস্ত্রও'লোকায়ত'নামে অভিহিত হওয়া অসম্ভব নহে। নাত্তিক শান্তবিশেষেই লোকায়ত শব্দের ভূরি প্রয়োগে লোকায়ত শব্দের ঐ অর্থই প্রাসিদ হওয়ায় পরিবর্তী কালে ন্যায়শাস্ত্র বলিতে লোকায়ত শব্দের প্রয়োগ পরিত্যক হইয়াছে, ইহাও অসম্ভব নহে। প্রাচীনগণের প্রযুক্ত অনেক শব্দ পরবর্তিগণ সেই অর্থে ব্যবহার করেন নাই, ইহার প্রচুর প্রমাণ আছে। ভাষাপ্রয়োগের পরিবর্ত্তন স্মৃচিরকাল হইতেই হইতেছে। প্রাচীন কালে বৈশেষিক অর্থে বোগ শব্দেরও প্ররোগ হইত। হেমচক্র স্থরি বোগ শব্দের অন্যতম অর্থ বলিয়াছেন—'নৈয়ায়িক' ( বাচপ্পত্য অভিবানে যোগ শব্দ স্ৰষ্ঠবা )। প্ৰাচীন কাণে নৈয়ায়িকগৰ যৌগ নামেও অভিহিত হইতেন। পরত হরিবংশের কোন শ্লোকে<sup>২</sup> "লোকায়তিকমুখা" শব্দ দেখিতে পাই। দেখানে টীকাকার নীলকণ্ঠ প্রসিদ্ধ অর্থে অনুপপত্তি দেখিয়া লক্ষণা অবলম্বনে

১। লোকান্তত শব্দের পরে তদ্ধিতপ্রতারে "লৌকান্নতিক" প্রয়োপের স্থার "লোকান্নতিক" এইরূপ প্রয়োপিও হয়, ইহা রামানুল ও নীলকটোর বাাখানুসারে উাহাদিপের সম্মত বুঝা বার। রামানুল ও হরিবংশে "লৌকান্নতিক" এইরূপ পাঠও প্রকৃত হইতে পারে। কোন বহুপ্রত উপাধাার মহাশরের নিকটে শুনিরাছি, "লোকান্নতি" শব্দের উত্তরে তদ্ধিত প্রতারেই কোন কোন হলে লোকান্নতিক শব্দের প্রয়োগ হইবাছে। ইহ লোকেই বাহাদিপের প্রায়তি, (উত্তরকাল) স্বর্থাৎ বাহাদিপের মতে উত্তরকালীন প্রলোক নাই, এইরূপ প্রর্থে লোকান্নতিক বলিতে নাত্তিক। রামান্নপ্রতাহারিই নিশিত।

একালানাখ্যনবোগ-সমবান্ধবিশাবদৈঃ।
লোকান্নতিক-মুগোপ্ত জক্ত্ব অনমীবিতং ।—হত্তিক শ, ভবিবাপকা, ৩৭ আ, ৩০।

অনারপ ব্যাপ্যা করিয়াছেন। কিন্ত ঐ লোকায়তিকমূপ্য বলিতে ন্যায়শান্ত্রজ্ঞ বুঝিলে দেখানে কোন অনুপুণতি থাকে না এবং দেখানে ভাহাই বিবক্ষিত বলিয়া বুঝা বায়। মূলকথা, রামান্তজের কথা, কোটিল্যের কথা এবং হরিবংশের শ্লোক চিস্তা করিলে প্রাচীন কালে ন্যার-শাস্ত্র "লোকান্নত" নামেও অভিহিত হইত, ইহা আমরা বুঝিতে পারি। লোকান্নত-শাস্ত্র দিবিধ হইলে, আস্তিক ও নাস্তিক দ্বিবিধ লোকায়তিক হইতে পারে। হরিবংশে লোকায়তিক-মুখ্য বলিয়া আস্তিক লোকায়তিকেরই উল্লেখ হইয়াছে এবং রামায়ণে অনর্থকুশল, অজ্ঞ, গ্রন্থ ইত্যাদি বাক্যের খারা নিন্দা করিয়া কথিত লোকয়তিকদিগকে নান্তিক বলিয়াই পরিস্ফুট করা হইরাছে। মহাভারতে বেদনিন্দক, নাস্তিক প্রভৃতি বহু বাক্যের দ্বারা উহা সম্পূর্ণক্রপে পরিষ্টুট করিয়া বলা হইয়াছে। পরন্ত যদি লোকায়তিক শব্দের হারা চার্মাক-মতাবলম্বী ভিন্ন আর কাহাকে বুঝাই না যায়, ন্যায়শান্তের 'লোকায়ত' নামে উরেখ কোন কালে হয় নাই বলিয়াই নির্ণাত হয়, অর্থশান্তে কৌটনা, বার্হস্পতা ক্তাদিকেই বদি "লোকায়ত" বলিয়া অধীক্ষিকীর মধ্যে গণ্য করিয়া থাকেন, তাহা হইলে রামায়ণে লোকায়তিক শব্দের ছারা নৈয়ায়িকের গ্রহণ অসম্ভব। স্কুতরাং রামাস্থ্রের বাখ্যা কল্পনা-প্রস্তুত, ইহা স্বীকার করিতে হইবে। কিন্তু এ পক্ষেও অর্থশান্তে আদ্বীক্ষিকীর মধ্যে ন্যায়শাস্ত্রের উরেধ নাই, এই দিছান্ত স্বীকার করা যায় না। কারণ, কোটলোর শেষ কথাগুলি পর্য্যালোচনা করিলে তিনি ন্যায়শাস্তের উল্লেখ করিয়াছেন, ইহা না বুঝিয়া পারা যায় না। স্তুতরাং অর্থশান্তে বোগ শব্দের হারা নাায় অথবা ন্যায়বৈশেষিক উভয়ই আন্ত্রীক্ষিকীর মধ্যে কথিত হইরাছে, ইহাই এ পক্ষে বুঝিতে হইবে। এবং অর্থশান্তে "বোগুং" এইরূপ পাঠই প্রকৃত বুঝিতে হইবে। ক্লীবলিন্ধ "বোগ" শব্দের বে প্রাচীন কালে ঐক্লপ অর্গে প্ররোগ হইত, তাহা ভাষ্যকার বাৎক্রান্তনের প্রয়োগের দারা বুঝা যায়। হেমচন্দ্র স্থারির কথা এবং আরও অনেক জৈন স্থারের গ্রন্থের বারা ইহার স্পষ্ট প্রমাণ পাওয়া যায়। বাৎস্কায়নের "যোগানাং" এই কথার ব্যাখ্যায় তাহা দেখাইরাছি। বাংস্থায়নের "সাংখানাং যোগানাং" এই প্রয়োগ দেখিরা কোটলোর "माংখাং যোগং" এই প্রয়োগের প্রতিপান্য বুঝা যার (২২৬। ২২৯ পৃষ্ঠা দ্রস্টব্য)। অর্থশান্তে লোকায়ত বলিতে ন্যায়শান্ত বুঝিলে, যোগ বলিতে কেবল বৈশেষিক অভিপ্ৰেত বুঝিতে হইবে। আৰীক্ষিকীর মধ্যে যোগশান্ত্রও কৌটিল্যের বক্তব্য হইলে সাংখ্য শব্দের ছারাও সাংখ্য-প্রবচন উভয় দর্শনকেই তিনি গ্রহণ করিতে পারেন। কিন্তু কৌটিল্য ন্যারশান্ত্রকে আদ্বীক্ষিকী না বলিলে হেতুর ঘারা এরী, বার্তা, দশুনীতির বলাবল পরীক্ষা করতঃ লোকের উপকার করিতে কোটিলোর কখিত কোন আৰীক্ষিকী সম্পূৰ্ণ সমৰ্থ, ইহা চিন্তা করা আবগুক। মতান্তরে বিদ্যা ত্রিবিধ, ইহাও কৌটিল্য বলিয়াছেন। রামারণেও ত্রিবিধ বিদ্যার উল্লেখ আছে। তবে দে কথার ছারা আর বিদ্যা নাই, ইহা বুঝা বায় না। দেখানে বিদ্যার পরিগণনা উদ্দেশু নহে। মহাভারতেও কোন হলে এরপ প্রদক্ষে ত্রিবিধ বিদ্যারই উল্লেখ দেখা যায়। দে যাহা হউক, কোটিল্য অর্থশান্তে ন্যায়শান্তকে কোন বিদ্যার মধ্যে গণ্য করেন নাই, স্থতরাং তাঁহার সময়ে ন্যায়শাস্ত্র ছিল না বা তাহার আলোচনা ছিল না, এ সিদ্ধান্ত এবদ করা যায় না ।

পরস্ক যে দিন হইতে শাস্তার্থবিচারের আরম্ভ হইয়াছে, সেই দিন হইতেই যে ব্যাকরণশান্তের ন্তার ক্তারশান্ত বিশেষক্রপে আলোচিত হইতেছে, ইহা স্বীকার্য্য। কারণ, কিরুপে বিচার করিতে হইবে, বাদবিচার কাহাকে বলে, সছন্তর কাহাকে বলে, অসছন্তর কাহাকে বলে, ইত্যাদি বিচারকের জ্ঞাতব্য সমস্ত বিষয় ভাষশাস্ত্রেই বর্ণিত ইইয়াছে। বিচারোপযোগী সংশয়াদি চতুর্দ্ধশ পদার্থ ন্তারশাস্ত্রেরই প্রস্থান। অনুমান-প্রমাণের বিওছ ও অশুদ্ধ হেতু বা হেস্বাভাসের নিরূপণপূর্বক তাহার সর্বান্ধ এই ভারশাল্লেই সম্যক্রণে নির্নিত হইরাছে। শাল্লার্গ-নির্ণয়ে অনুমান-প্রমাণের সমাক্ জানও যে নিতান্ত আবশুক, ইহা সর্বসন্মত। তৈতিরীয় আরণ্যকের প্রথম প্রপাঠকের তৃতীয় অস্থুবাকে প্রত্যক্ষ ও স্মৃতি-পুরাণাদি শব্দপ্রমাণের সহিত অনুমান-প্রমাণেরও উল্লেখ আছে। । ভগবান মন্ত পূর্বেল জ পরিবদ্বর্ণনের পূর্বেই বলিয়াছেন যে, বর্ণাতত্ত-নির্ণীযু ব্যক্তি প্রত্যক্ষ ও শাস্ত্ররূপ শব্ধ-প্রমাণের সহিত অনুমান-প্রমাণকেও সম্যক্রপে বুরিবেন এবং তাহার পরশোকেই আবার বলিয়াছেন যে, যিনি বেদশান্তের অবিরোধী তর্কের ধারা শান্ত-বিচার করেন, তিনিই ধর্ম জানেন; খিনি ঐকপ তর্কের ছারা শাস্ত্র বিচার করেন না, তিনি শাস্ত্রগম্য ধর্ম জানিতে পারেন না<sup>ই</sup>। এথানে মনু-বচনের "তর্ক" শব্দের ছারা অনেকে তর্কশান্ত বুঝিরাছেন। স্থায়স্ত্র-বৃত্তিকার বিশ্বনাথ যে জন্ম এই শ্লোক উদ্ধৃত করিয়াছেন, তাহা চিস্তা করিলে তাহারও উহাই অভিপ্ৰেত বুঝা বাইতে পারে। অনেকে ঐ "তর্ক" শব্দের বারা অনুমান-প্রমাণ বুঝিরাছেন<sup>2</sup>। ভাষ্যকার মেধাতিথি প্রথমে ঐরপই ব্যাখ্যা করিয়া পরে মীমাংসা-শাস্ত্রোক্ত তর্কের কথাও বলিরাছেন। কুলুক ভট্ট "মীমাংসাদিভার" বলিরা প্রমাণ-সহকারী সর্বপ্রকার তর্কই গ্রহণ করিয়াছেন। অবগ্র "তর্ক" শব্দ পূর্ব্বোক্ত অনেক অর্থেই প্রযুক্ত দেখা যায়। অনুমান-প্রমাণ অর্থেও তর্ক শব্দের প্রয়োগ হইয়াছে। শারীরক-ভাষ্যে আচার্য্য শঙ্করও কোন কোন স্থলে ঐরুপ প্রয়োগ করিয়াছেন। কিন্তু মন্ত পূর্কশ্লোকে প্রমাণত্তয়ের কথা বলিয়া পরশ্লোকে ঐ প্রমাণের সহকারী তর্কের কথাই বলিয়াছেন, ইহা বুঝা যায়। ঐ তর্ক ভায়দর্শনোক্ত যোড়শ পদার্গের অন্তর্গত তর্ক পদার্থ। উহা কেবল অনুমান-প্রমাণেরই সহকারী নহে, উহা দকল প্রমাণেরই সহকারী। তাৎপর্যাটীকাকার বাচম্পতি মিশ্র ও তার্কিকরকাকার বরদরাজ স্থায়দর্শনোক্ত তর্ক পদার্থের ব্যাখ্যায় তাহা বুঝাইয়াছেন এবং মীমাংসাশাস্ত্রোক্ত তর্কও যে স্তায়দর্শনোক্ত তর্কপদার্থ অর্থাৎ যে তর্কের নাম "মীমাংসা", তাহাও ভারদর্শনের ষোড়শ পদার্থের অন্তর্গত

১। স্মৃতিং প্রতাক্ষং ঐতিহাং কমুমানচত্তীয়ং। এতৈরাদিভামওলং দকৈরেব বিধাপ্ততে। ১, ২।

ও। স্থার্মপ্রাীকার জ্বপ্তভাট মধুবচনোক্ত "তর্কা" গ্রেমর অর্থ অসুমান"ই বলিয়াছেল। তর্কশব্দ কেচিদপুমানে প্রস্কুতে যথা স্থাতিকারঃ আর্থ ধর্মোগদেশক ইক্যাদি।—ভাষ্মপ্রাী, ১৮৮ পুরা।

তর্ক পদার্থ ভিন্ন আরু কিছুই নহে, ইহা বুঝাইতে দেখানে মীমাংসাচার্য্যের কারিকাও উদ্ধৃত করিরাছেন। বরদরাজ ন্যায়দর্শনোক্ত তর্ক পদার্থের ব্যাখ্যার পুর্বেক্তি মন্থ-বচন উদ্ধৃত করায় তিনি মন্ত্-বচনের ঐ তর্ক শব্দের ধারা প্রমাণ-সহকারী ন্যায়দর্শনোক্ত উহবিশেষরূপ তর্কই বুৰিয়াছেন, ইহা স্পষ্ট বুবা বায়। বেদাওস্ত্তে বেদব্যাদ "তৰ্কাপ্ৰতিষ্ঠানাদপি" এই কথা ৰণিয়া পরেই আবার ঐ স্থত্রেই বলিয়াছেন বে, বদি বল—অন্য প্রকারে অনুমান করিব, তাহা ইইলেও অর্থাৎ অনুমান করিতে পারিলেও দেই অনুমান-জ্ঞানের দারা মুক্তি হইতে পারে না। অর্থাৎ শাস্ত্রনিরপেক কেবল তর্কজন্য জ্ঞান মোক্ষ-সাধন নহে। বেদব্যাস তর্কের প্রতিষ্ঠা নাই, এই কথা বলিয়া শেষে আবার ঐ কথা কেন বলিয়াছেন, ইহা বুঝাইতে ভাষাকার আচার্য্য শঙ্কর বলিয়াছেন দে, ভর্কমাত্রেরই প্রতিষ্ঠা নাই, এ কথা কিছতেই বলা ধার না। কারণ, ভাহা হইলে লোকধাত্রার উচ্ছেদ হয়। পরস্ত বদি তর্কমাত্রই অপ্রতিষ্ঠ হয়, অনুমানমাত্রেরই প্রামাণ্য সন্দিগ্ধ হয়, তাহা হইলে তর্কমাত্রই যে অপ্রতিষ্ঠ, ইহা কোন প্রমাণের নারা সিদ্ধ হইবে ? কতকগুলি তর্কের অপ্রতিষ্ঠা দেখিয়া তক্টান্তে তর্কের ছারাই অর্থাৎ অনুমানের ছারাই তর্কমাত্রের অপ্রতিষ্ঠা সাধন করিতে হুইবে। কিন্তু তর্কমাত্রই যদি অপ্রতিষ্ঠ বা সন্দিশ্ধ-প্রামাণ্য হয়, তাহা হুইলে তর্কমাত্রের অপ্রতিষ্ঠাও তর্কের হারা দিদ্ধ হইতে পারে না। শঙ্কর এইরূপ অনেক কথা বলিয়া তর্কমাত্রই অপ্রতিষ্ঠ বলা যায় না, ইহা বুঝাইরাছেন। শেষে বেদার্থ নির্ণয়ের জন্য প্রমাণ্যহকারী অনেক ভর্কবিশেষও আবশুক, স্তরাং ভর্কমাত্রই অপ্রতিষ্ঠ বলা ধার না, ইহাও বলিরাছেন। উহা সমর্থন করিতে দেখানে পূর্ব্বোক "প্রত্যক্ষমন্ত্রমানক" ইত্যাদি মন্ত্রবচন গুইটি উভ,ত করিয়াছেন। দেখানে আননগিরি মহ-বচনের ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন যে, মছু-বচনে ধর্ম শব্দের ছারা ব্রহ্মও পরিগৃহীত। অর্থাৎ বিচাবের হারা ধর্মনির্ণয়ের ন্যায় ব্রহ্ম-নির্ণয়েও বেদশাস্ত্রের অবিরোধী তর্ক আবগ্রক। তাহা হইলে আমরা বুঝিলাম, বেলাস্তদর্শন বা শারীরক ভাষ্যে তর্কমাত্রকেই অপ্রতিষ্ঠ বলা হয় নাই। পরন্ত শান্তার্থনির্ণয়ে অনুমান-প্রমাণ ও প্রমাণ-সহকারী তর্কবিশেষ আবশুক, ইহা আচার্য্য শঙ্কর সমর্থনই করিয়াছেন। এ বিষয়ে মন্তুর কথা তিনিও স্থপক্ষ সমর্থনের জনা গ্রহণ করিয়াছেন। বস্ততঃ তর্ককে একেবারে পরিত্যাগ করিয়া কেহই শাস্ত্রার্থ ব্যাখ্যা করিতে পারেন না। বিচার দারা বাহারাই শাস্তার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন, মত প্রতিষ্ঠা করিয়াছেন, ওাঁহারা সকলেই তর্ক অবলম্বন করিয়াছেন। বেদব্যাদের বেদান্তবাক্য-মীমাংদাও তর্কই। তাহার অবিরোধী যে সকল তর্ক পূর্ব্বমীমাংসা ও ন্যায়দর্শনে কথিত হইয়াছে, দেগুলি ঐ বেদান্ত-বাক্য-মীমাংসার উপকরণ, ইহা ভাষ্যকার শঙ্কর ও ভাষতী টীকাকার বাচম্পতি মিশ্রের কথাতেই ব্যক্ত আছে<sup>ও</sup>।

১। সম্পূর্ণ বেলান্ত-স্ত্রটি এই,—তকাপ্রতিষ্ঠানাকণান্ত্রধাসুনেগ্রমিতি চেনেবমগাবিমোক্রসক্ষা। ২, ১, ১১।

২। তক্ষাপ্রক্ষরিক্ষানোগল্ঞাসমূশেন বেদাস্থবাকা-শীমাংসা-তদবিরোধি-তর্কোপকরণা প্রস্তৃত্বতে।—শারীরক ভাষা, ১ম প্রভাগের শেষ। ক্রতাংগর্যাম্পনাহরতি তক্ষাদিতি। বেদাস্থ-শীমাংসা তাবং তর্ক এব, তদবিরোধিনক্ষ বেহন্তেংগি তকা আক্ররমীমাংসায়াং লাগ্রে ৮ বেদপ্রতাক্ষাদি-প্রামাণা-পরিশোধনাধিন্ত্রান্তে উপকরণং বজাং সা তবোজা।—
ভাষতী।

বেদান্তদর্শনে ভগবান বেদব্যাস সিদ্ধান্ত সমর্থন করিতে শব্দপ্রমাণের ভাগ সাক্ষাৎ সম্বন্ধেও যুক্তি অর্থাৎ অনুমান-প্রমাণকেও আশ্রয় করিয়াছেন। ("যুক্তেঃ শক্ষান্তরাচ্চ। ২।১।১৮ সূত্র দ্রষ্টব্য)। ৰুহ্দারণ্যক-ভাষ্যে আচার্য্য শঙ্কর আত্মার নিত্যত্ব সাধন করিতে শেষে "ন্তায়াচ্চ" (৩৪) ইত্যাদি সন্দর্ভের দারা তর্কও প্রদর্শন করিয়াছেন। এইরূপ সিদ্ধান্ত সমর্থনের এবং শাস্ত্রার্থ ব্যাখ্যার জন্ত সকল আচার্য্যই বছবিধ তর্ক অবলম্বন করিয়াছেন। বিচারশাস্ত্রে, দর্শনশাস্ত্রে তর্ক সকলেরই অপরিহার্য্য অবলম্বন। সকলেই হেতু উল্লেখ করিয়া স্বপঞ্চের সমর্থন করিয়াছেন। হেতুবাদ পরিত্যাগ করিলে কেছট স্থপক্ষের সমর্থন ও বিজ্ঞাপন করিতেই পারেন না, —তাহা অসম্ভব। "শাস্তবোনিস্বাং," "তত্ সমন্তবাং," "ঈকতেনাশস্বং" ইত্যাদি বেদাস্তহত্ত্ত হৈত্ উলেখ করিয়া সিদ্ধান্ত সমর্থিত ও বিজ্ঞাপিত হইরাছে। গীতার ভগবান্ও বলিরাছেন,—"ব্রহ্মস্ত্রপদৈদৈব হেতু-মদভির্কিনিশ্চিতঃ" (২০া৫); দেখানে ভাষাকার শঙ্কর ব্যাথাা করিয়াছেন,—"হেতুমদভিষু জি-বুকৈ:।" প্রীধরস্বামী "ইক্তের্নাশব্দং" ইত্যাদি বেদাস্তস্ত্রেঃ উরেথ করিরাই ঐগুলি হেত্বিশিষ্ট, ইহা দেখাইয়াছেন। এখন যদি হেতুর দ্বারাই সিদ্ধান্ত সমর্থন করিতে হয়, শব্দপ্রমাণেরও সহকারি-রূপে কেন্তু বা যুক্তি আবশুক হয়, তাহা হইলে হেতু কাহাকে বলে, কোনু হেতুর দারা কোনু সাধ্য শিক্ষ হইতে পারে, কোন হেতুর খারা তাহা পারে না, হেতুর লোষ কি, গুণ কি, ইত্যাদি বিষয়ের সমাক্ জান যে নিতান্ত আবশুক, তাহা সকলেই বুঝিতে পারেন। শাস্তার্থ নির্ণয় করিতে শাস্তের তাৎপর্যা কি, শাল্পে কোবার কোন শব্দ কোন অর্থে প্রযুক্ত হইয়াছে, ইহাও সকলকেই বুঝিতে হুইবে। উপক্রম, উপসংহার প্রভৃতি বড় বিধ লিঙ্গের ছারা বেদের বে তাৎপর্য্য নির্ণয়ের কথা বলা হুইয়াছে, দেও ত তর্কের দারাই তাৎপর্যা নির্ণয়। ফলকথা, হেতু ও হেম্বাভাদের তহুজ্ঞান বাতীত বিচার ছারা শাত্রার্থ নির্ণয় হইতে পারে না। তাই ভগবান্ মহ ধর্মনির্ণয়-পরিবদে হৈতুক পশুতকে বিতীয় হান প্রদান করিয়াছেন। হেতু ও হেত্বাভাগের তত্ত্ব, অনুমান-প্রমাণের তত্ত্ব, তর্কের তত্ত্ ভাষশাস্ত্রেই সমাক্রণে – সম্পূর্ণরূপে নিরূপিত হইয়াছে, ঐগুলি ভাষবিদ্যারই প্রস্থান। স্তরাং হেতুর দারা কিছু বুঝিতে বা বুঝাইতে হইলেই ভারশান্ত অপরিহার্যা অবলগদ। তাই পুরাণে এবং বেদের চরণবাহে ভারশাল্প "ভারতর্ক" নামে বেদের উপান্ধ বলিয়া কণিত হইয়াছে । আচার্য্য শঙ্করও বেদান্তদর্শনের ভূতীয় স্ত্রভাষ্যে বেদপ্রামাণ্য সমর্থন করিতে বেদকে বলিয়াছেন— "অনেকবিদ্যান্তানোপরংহিত"। অনেক অঙ্গ ও উপাঙ্গ বেদের উপকরণ। পুরাণ, ভার মীমাংসা ও ধর্মাশান্ত এবং শিক্ষাকল্লাদি ষড়ঞ্চ, এই দশটি বিদ্যান্থান অর্থাৎ বেদার্থবোধে হেডু। বেদ ঐ দশটি বিদ্যাস্থানের হারা উপকৃত। বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতি টীকাকার শহরের ঐ কথার এইরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। স্থতরাং বেদার্থ-বোধের জন্য স্থপ্রাচীন কালেও বেদান্ধ ব্যাকরণশান্তের ন্যায় বেদের উপান্ধ ন্যায় শাস্ত্ৰও আলোচিত হইয়াছে, সন্দেহ নাই এবং যে আকারেই হউক, ন্যায়শাল্ল স্থপ্রাচীন কালেও ছিল, ইহাও অবশু স্বীকার্য্য। সকল বিদ্যারই প্রমান্মা হইতে প্রবৃত্তি, ইহা উপনিষদে

১। মীমাংসা-কাত্তর্গত উপাত্তং পরিকীর্তিতং ।৷—ভাত্তর্বন্তিকারের উভ্ত পুরাধ-বচন । তথাং নাজম্বীতা বৃদ্ধলাকে মহীয়তে। তথা প্রতিপ্দমন্থপদং ছলো ভাষা ধর্ম্বো মীমাংসা ভারতকা উত্যুপাঞ্চানি ।—চরপর্ত্ত ।

বর্ণিত আছে। বৃহদারণাক উপনিষদে তন্মধ্যে "স্থাবি" এই কথাও পাওয়া নায় (২।৪।১০)।
মাজ্রবন্ধাসংহিতার "স্থাবি ভাষাবি" এই কথার দারা স্থত্রের নায় ভাষােরও উল্লেখ দেখা বায়
(৩ অ•, ১৮৯)। ভাষাকার বাৎস্থায়নও স্তায়ভাষাের শেষে অক্ষপাদ ঋষির সম্বন্ধে স্তায়শাত্র প্রতিভাত হইয়াছিল, এই কথা বলিয়াছেন; অক্ষপাদ ঋষিকে নাায়শাত্রকর্ত্তা বলেন নাই। নাায়বার্ত্তিকারন্তে উদ্যোতকরও অক্ষপাদ মুনিকে নাায়শাত্রের বক্তা বলিয়াছেন, কর্ত্তা বলেন নাই।

পরত্ত বিচারপূর্বাক বেদার্গবোধে বেমন ন্যায়শান্ত আবশ্রক, তজ্ঞপ মুমুকুর শ্রবণের পর কর্ত্তবা মননে ন্যায়শান্ত বিশেষ আবশ্রক। কারণ, শান্ত দ্বারা যে তত্তের প্রবণ অর্থাৎ শান্ত বোধ করিবে, অনুসান-প্রমাণের হারা ঐ নিগীত তারের পুনর্জানই মনন। ক্রত তারে দুঢ়প্রদ্ধ হইবার জনাই বহু হেতৃর দারা ঐ জ্ঞাত বিষয়েও পুনঃ পুনঃ অনুমানরূপ মননের বিধি শাস্ত্রে উপদিষ্ট। ( মন্তব্যশ্চোপ-পত্রিভিঃ )। শ্রবণের পরে মনের ছারা ধ্যানাদিই মনন নছে। ধ্যানাদি (নিদিধ্যাসন) মননের পরে বিহিত ইইয়াছে। বুহদারণাক শ্রুতির "মস্তব্যঃ" এই কথার ব্যাখ্যায় ভাব্যকার শঙ্করও বণিয়াছেন – "পশ্চানান্তব্যন্তর্কতঃ"। অর্থাৎ প্রবণের পরে তর্কের দারা মনন করিবে, উপনিষ্যক্ত যোগান্দবিশেষ উহরূপ তর্ককেই মনন বলেন নাই। বেদান্তদর্শনের দ্বিতীয় স্থানভাষ্যে শঙ্কর বলিয়াছেন যে, বেদাস্করাক্যের অবিরোধি অনুমান প্রমাণও শ্রুত বেদার্থজ্ঞানের দুড়তার জন্য অবলম্বনীয়। কারণ, শ্রুতিই ভর্ককে সহায়রূপে স্বীকার করিয়াছেন। এই বলিয়া শেষে "প্রোতবো মন্তবঃ" এই শ্রুতির উল্লেখ করিয়াছেন। ভাষতী টীকাকার বাচস্পতি মিশ্র সেখানে ঐ মননের বাাথ্যা করিতে যুক্তিবিশেষের দারা বিবেচনকে মনন বলিয়াছেন এবং ঐ যুক্তিকে বলিয়াছেন-অর্গাপত্তি অথবা অনুমান। মীমাংসক-মতে অর্গাপত্তি অনুমান-প্রমাণ হইতে ভিন্ন প্রমাণ; স্কুতরাং বাচম্পতি মিশ্র তাহারও প্রথমে উরেখ করিয়াছেন। ন্যায়মতে অর্থাপত্তি অমুমানবিশেষ। মূলকথা, শ্রবণের পরে অনুমানরূপ মনন সর্কাশস্ত। আচার্য্য শঙ্করও তর্কের ছারা মনন কর্ত্তব্য বণিয়া তাহা স্বীকার করিয়াছেন। তিনি আত্মবিষয়ে কুতর্কেরই নিষেধ করিয়াছেন, তর্কমাত্রের নিবেশ করেন নাই। পরস্ক শ্রুতিই যে ঐ বিষয়ে তর্ককে অবলম্বনীয় বলিয়াছেন, ইহাও শঙ্কর বলিয়াছেন। কঠোপনিবৎ দেখানে আত্মাকে "অতর্ক্য" বলিয়াছেন এবং বলিয়াছেন,—"নৈধা তর্কেণ মতিরাগনেয়া," সেখানে ভাষ্যকার শঙ্কর ঐ তর্ক শক্তের অর্থ বলিয়াছেন – শাস্ত্র-নিরপেক স্বাধীন বৃদ্ধির ঘারা উহন্নপ কৃতর্ক?।

শার্রছারা আত্মার প্রবণ (শান্ধ বোধ) করিয়াই পরে দেই শান্ত-সক্ষতরূপে অনুমানরূপ মনন করিতে হইবে। শান্ত্রকে অপেক্ষা না করিয়। স্বাধীন বৃদ্ধিবলে আত্মতত্ত্ত্তান হইতে পারে না। এবং বেদশান্ত-বিরোধি তর্ক — কুতর্ক। এই সকল সিদ্ধান্ত বেদপ্রামাণ্যবাদী সকল সম্প্রামেরই সন্মত। ক্রায়শান্তেও উহার বিপরীত বাদ নাই। বেদপ্রামাণ্য-সমর্থক গৌতম মতে

<sup>&</sup>gt;। অতকাসতকাঃ বৰুজ্যাভূতেন কেবলেন তকেঁ। নহি কৃতকন্ত প্ৰতিষ্ঠা কচিদ্বিদাতে। নৈয় তকেঁব সৰুজ্জুত্মানেশ।—কঠ, ১জ, ২ বলী। ৮-২। শুজ্জুত্মানেশ।

শাস্ত্রবিক্ষ অনুমান আয়ই নহে, উহা আয়াভাগ নামে কথিত; উহা অপ্রমাণ। স্তায়স্থ্রকার মহর্ষি গোতম কোন স্থানে কোন বিরুদ্ধ অনুমানের চিন্তা করিয়া "প্রাতিপ্রামাণ্যাচ্চ" (গ্রা২৯) এই সংগ্রের হারা ঐ অন্তমানের বেদবিক্ষতা স্থচনা করতঃ উহার অপ্রামাণ্য স্থচনা করিয়া গিরাছেন। গৌতম মতে শ্রুতি অপেকার যুক্তিই প্রধান, অমুমানের অবিরোধে শ্রুতির প্রামাণ্য, ইহা একেবারেই অসত্য কথা। ঐতিদেবক ঋষির ঐদ্ধপ মত হইতেই পারে না। প্রত্যক্ষ ও আগমের অবিকল্প অনুমানই অধীকা। দেই অধীকা নির্পাহের জন্মই আধীকিকী বিদার প্রকাশ। স্মৃতরাং ভাষদর্শনে মীমাংদা-দর্শনের ভাষ বেদের কর্মকাও ও জ্ঞানকাণ্ডের বাক্যার্থ বিচার হয় নাই। কিন্তু স্থায়শাস্ত্রবক্তা গোতম যে বেদকে অপেক্ষা না করিয়া কেবল অনুমানের গারাই আত্মাদি তত্ত্ব নিরূপণ করিয়াছেন, ইহাও মনে করা যায় না। বেদপ্রতিপাদিত পদার্থকে প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বরূপ ভারের হারা পরীক্ষা করিলে ঐ পদার্থে কাহারও সংশয় বা আপ্রতি থাকে না। কারণ, ঐ পঞ্চাবয়বের মূলে সর্বপ্রমাণ থাকায় ঐ ভায়নিলীত পদার্থ সর্বপ্রমাণের দারা সমর্থিত হয়। এই জন্ম এ ভারকে পরমন্তায় বলা হইয়াছে; উহাই প্রকৃত ভার। ঐ প্রকৃত ফ্রান্বের অন্তর্গত প্রতিজ্ঞার মূলে সর্প্রেই আগম-প্রমাণ থাকিবে। বেদার্থ বিষয়ে বিবাদ ছইলে ঐ প্রমন্তায় অবলম্বনে বেদার্থের পরীক্ষা আবগ্রক হয়। গৌতমের পঞ্চাবয়বরূপ ভাষ নিত্রপণের ইহা মুখ্য উদ্দেশ্য। ব্যাখ্যাত বেদার্থের সমর্থন করিতে দার্শনিক আচার্য্যগণ সকলেই অনুমানেরও অনেক স্থলে উল্লেখ করিয়াছেন। বেদাস্কস্থত্তেও তাহা পাওয়া ধাইবে। কেবল অমুমানের হারাও অনেক হলে আচার্য্যগণ সকলেই অনেক তত্ত প্রতিপাদন করিয়াছেন। কিন্তু বে অমুমান বেদবিকক বলিয়া নির্ণীত হইবে, তাহা বৈদিক সম্প্রদায়ের সকলের মতেই অপ্রমাণ। কোন্ অমুমান বেদবিরুদ্ধ, তাহা নির্ণয় করিতেও পূর্ব্বে বেদার্থ নির্ণয় আবশ্রক। বেদে বছ প্রকারে বছ ছুর্ম্লোধ তত্ত্বের বর্ণন আছে। সকল জ্ঞান-বিজ্ঞানের আকর বেদে সকল সিদ্ধান্তই বর্ণিত আছে। পূর্ব্বপক্ষরপে সমস্ত নান্তিক মতেরও উল্লেখ আছে। বেদের সর্বাংশই মহর্ষিগণের অধিগত ছিল। যে সকল সিদ্ধান্ত জ্ঞাতব্যরূপে বেদে উপদিষ্ট হইয়াছে, তাহার ব্যাখ্যার দারা জ্ঞাপন আবশুক। সকল বেদজ্ঞ মহর্ষিগণ স্বৃতির ছারা তাহার জ্ঞাপন ও সমর্থন না করিলে আর কেহ তাহা করিতে পারে না। বেদার্থ স্থরণপূর্বক পুরাণশাস্ত্র, ভারশান্ত, মীমাংদাশাস্ত্র প্রভৃতির প্রণেতা মহর্ষিগণ শিষ্ট, তাহারা সকলেই বেদ ব্যাখ্যা করিয়াছেন, তাহাদিগের সেই সকল বিদ্যাস্থানের দারা বেদ উপকৃত, ইহা আচার্য্য শঙ্করের বক্তব্যবিশেষ বুঝাইতে শ্রীমদ্বাচম্পতি মিশ্রও বলিরাছেন<sup>2</sup>। মূলকথা, তত্ত্বদশী মহবিগণ জীবের দকল হৃঃখের নিদান মিথাজ্ঞান-নিবৃত্তিরূপ মুখ্য উদ্দেশ্যে কুপা ক্রিয়া নানাপ্রকারে বেদবর্ণিত নানা সিদ্ধান্তেরই ব্যাখ্যা ও সমর্থন করিয়াছেন। অধিকারামুসারে

১। "অনেকবিলাখানোগবাহিতপ্ত"। প্রাণ-আয়মীয়াংসালয়ে দশ বিলাখানানি তৈত্তয়া তয়া বালা উপকৃতপ্ত।
তলনেন সমস্ত শিষ্টলনপরিপ্রেশাপামাধাশাখাপাকৃতা। প্রাণাদি-প্রেশতাবো হি মহর্বয়া শিষ্টাত্তৈপ্তয়া তয়া বালা বেদান্
লাচকানেত্ত্বপ্রধান্তিউক্তি পরিপূহীতো বেদ ইতি।—ভামতী, ৩ ক্ত্র।

ওক ও শাস্ত্র-সাহায়ে বিচার স্বারা শ্রবণ ও মনন করিলে গুরুপদিষ্ট তত্ত্বে পরোক্ষ জ্ঞানই জন্মিয়া থাকে। পরোক্ষ জ্ঞান না জন্মিলে অপরোক্ষ জ্ঞান লাভে অধিকার জন্মে না ; স্কুতরাং পরোক্ষ জ্ঞান লাভের জন্তু বিবিধ তত্ত্বের বিচারাদি আবগুক হইয়া থাকে। শাস্ত্রোক্ত উপায়ে কর্মধারা চিত্তুক্তি সম্পাদন পূর্বক খ্যান-ধারণাদির ফলেই চরমজ্ঞের তত্ত্বসাক্ষাৎকার হয়। সে জন্ম মুমুক্তু মাত্রকেই বোগশান্ত্রোক্ত উপায় অবলয়ন করিতে হইবে। স্তায়স্থ্রকার মহর্ষি গোতমও শেষে এই কথা বলিয়া গিয়াছেন। তত্ত্বসাক্ষাৎকার হইলেই স্ক্সিংশয় ছিন্ন হইয়া যায়। পরোক্ষ তত্ত্বজ্ঞান সম্পাদন করিয়ার জন্ম, বিচারের ছারা তত্ত্জান লাভের সহায়তা করিবার জন্ম দার্শনিক অধিগণ বিভিন্ন সিদ্ধাকের বর্ণন করিলেও তাঁহাদিগের মতভেদ দেখিয়া প্রকৃত অধিকারীর প্রবণ-মননাদি সাধনা আজও উঠিয়া বায় নাই। সকল সম্প্রদায়ের মধ্যেই বহু মহাজনের আবির্ভাব হইরাছে। বিভিন্ন সিদ্ধান্ত-গুলির বিচার ও সমালোচনা হইগছে। তাহার ফলে বে, জ্ঞান-রাজ্যের কোনই উন্নতি হয় নাই, তত্বারা তত্তনির্ণয়ের পথে আজ পর্যান্ত কোন লোকই যে অগ্রদর হন নাই, ইহা বলিলে প্রম সত্যের অপলাপ করা হইবে। খবিগণ হইতে যে দকল মহাপুক্ষগণ, আচার্যাগণ স্থাচির কাল হইতে বহ প্রকারে জ্ঞানরাজ্যের বিপুল বিস্তার করিয়াছেন ও করিতেছেন, তাঁহারা সকলেই আমাদিগের গুরু। সকলের সিছান্তই তত্তনিপাঁবুর জাতবা। সিছাত্তের ভেদ না থাকিলে বিচার প্রত্ত হয় না; এ জন্ত মহর্ষি গৌতম বোড়শ পদার্থের মধ্যে সিদ্ধান্তের বিশেষ উল্লেখপূর্ব্বক সিদ্ধান্ত চতুর্বিধ বলিয়া সিদ্ধান্তের ভেদ জ্ঞাপন করিয়াছেন। গৌতম অন্ত দর্শনের সিদ্ধান্তকেও সিদ্ধান্ত বলিয়াছেন। দকল দিদ্ধান্তবাদীই বিভিন্ন প্রকার তর্কের দারা শ্রুতির ব্যাখ্যা করিয়া ঐ দিদ্ধান্তকে শ্রোত বলিয়া সমর্থন করিয়াছেন। বিচার্থারা তত্তনিশীযুর দে সমস্ত ব্যাখ্যাও আলোচা। ন্যায়াচার্য্যপ্র বেরূপে শ্রুতির বাাধ্যা করিয়াছেন, তাহা এই গ্রন্থে বগাস্থানে পাওয়া বাইবে। এখন প্রকৃত কথা এই বে, মুমুক্র তত্ব শ্রবণের পরে বহু হেতুর হারা ঐ তত্ত্বের যে মনন করিতে হইবে, তাহাতে ন্যায়দর্শন সকল সম্প্রদারেরই পর্ম সহায়। কারণ, ভারদর্শনে আত্মার দেহাদি-ভিন্ত, নিতাত প্রভৃতি যে দকল দর্বতের দিদ্ধান্তের মননের হেতু বলা হইরাছে, তাহা দকল দাধকেরই প্রাহ্ন। আত্মা নিতা, আত্মা দেহাদি হইতে ভিন্ন, এইরূপে বহু হেতুর দ্বারা দীর্ঘকাল মনন করিলে পরলোক, জন্মান্তর কর্মান্তল প্রভৃতি সিদ্ধান্তে বিশ্বাস দৃঢ় হয়। ঐ সকল সিদ্ধান্তে দুঢ় বিশ্বাস সকল সাধকেরই দর্কাঞ্জে আবজক। এইরপ আরও অনেক দর্কতন্ত্রসিদ্ধান্তের দমর্থন স্থারদর্শনে আছে। ভারদর্শন বে ঐ সকল মননের বিশেষ সাহায্য করিয়াছেন, তাহা নির্ক্ষিবাদ। পরস্ত যে সম্প্রদায় গুরুপদেশ অনুসারে বেরুপেই বে তল্বের মনন করিবেন, ঐ মননের হেতৃজ্ঞান এবং ঐ হেতুতে ব্যাপ্তিজ্ঞান প্রাভৃতি তাঁহার নিতান্তই আবঞ্চক। অনুমানরপ মনন নির্মাহ করিতে হইলে তাহাতে যে সকল জান আবগ্রক, তাহা ছারশান্তের দাহাব্যেই সমাক্ লাভ করা যায়। হেতু ও হেল্পাভানের তত্ত্তান বাতীত ধ্বার্থরূপে মনন হইতেই পারে না। স্থতরাং বেদের আদেশান্ত্রসারে স্কল সম্প্রদারের সাধকেরই ধ্বন অনুমানরপ মনন করিতেই হইবে, তথন সেই মনন নির্দ্ধাহের জন্য ন্যায়শান্ত সকলেরই আবশুক। প্রবশ-মননের কোনই প্রয়েজন নাই, পরত্ত শান্ত-বিচার ও তর্ক,

ভিন্নি পরিপন্থী; স্থতরাং উহা বর্জনীয়, ইহা শাস্ত্রীয় সিন্ধান্ত নহে। শাস্ত্রান্থনারী কোন
সম্প্রান্থনার ইহা বলেন নাই ও বলিতে পারেন না। শ্রবণ ও মনন ব্যাহীত কেই উত্ন্যাধিকারী
ইইতে পারে না। যে কোন জন্ম শ্রবণ ও মনন করিয়া মহাত্মগণ সকলেই উত্ন্যাধিকারী
ইইরাছেন এবং সকলকেই ভাহা করিয়া উত্তমাধিকারী ইইতে ইইবে। শ্রীটেতভাদেবও শাস্ত্রযুক্তি
স্থিনিপুণ ব্যাক্তিকেই উত্নাধিকারী বলিয়া ক্লভশ্রবণ ও ক্লভমনন ব্যক্তিকেই উত্নাধিকারী
বলিয়াছেন এবং তিনি জিজ্ঞাস্থ সন্মানিগণকে তাঁহার শ্রবণমিত ঈশ্বর-পরিণাম-সিন্ধান্ত শ্রবণ
করাইয়া হেতু ও দৃষ্টান্ত অবলম্বনে ঐ সিন্ধান্তে আপত্তি খণ্ডন পূর্ব্বক তর্করারা নির্ব্বিকারম্বরণে
ঈশ্বরের মনন-পদ্ধতিও প্রদর্শন করিয়াছেন। তিনি জিলীয়াবশতঃই সেখানে বছ বিচার ও তর্ক
করেন নাই, ইহা প্রণিধান করা আবগ্রক<sup>ই</sup>।

এ পর্যন্ত শাস্ত্র ও শাস্ত্র-ব্যাথ্যাকার আচার্য্যগণের বাক্য অবলম্বনে অনেক কথার আলোচনা করা গেল। এই গ্রন্থের প্রথম হইতে ১০০ পূর্চা পর্যন্ত পড়িলে ভারদর্শনের প্রতিপাদ্য ও প্রয়োজন সম্বন্ধে অনেক কথা পাওয়া ঘাইবে। পুনক্তি অকর্ত্তব্য বলিয়া এখানে আর সে সকল কথা বলা গেল না।

### ग्रांग्रमर्भरनत व्यांग्रांनि-मःशा

ভারদর্শনে পাঁচটি অব্যার আছে। প্রত্যেক অব্যারে ছুইটি করিরা আছিক আছে। কেই কেই বলিয়াছেন বে, এক দিবদে যতগুলি সূত্র রচিত ইইয়াছিল, তাহাই একটি আছিক নামে কপিত ইইয়াছে। দশ দিনে সমস্ত ভারস্থার রচিত ইওয়ায় দশটি আছিক ইইয়াছে। কিন্তু ভারস্থার সহর্ষি সর্বপ্রথামে এক দিবদে যতগুলি স্ব্রের অব্যাপনা করিয়াছিলেন, তাহাই আছিক নামে কপিত ইইয়াছে, ইহাও বুঝা য়য়। বাচপোতা অভিধানে পঞ্জিতপ্রবর তারানাথ তর্কবাচন্পতি আছিক শব্দের অভ্যতম অর্থ লিথিয়াছেন, স্থারছের ভাবোর পাদাংশ ব্যাথাবিশেষ। এবং এক দিবদে পাঠা, ইহাই ঐ আছিক শব্দের যৌগিক অর্থ লিথিয়াছেন। কিন্তু স্থার্রপ্রের অংশবিশেষও আছিক নামে কবিত ইইয়াছে। তদক্ষণারেই তাহার ভাবেরেও অংশবিশেষ আছিক নামে কবিত বলিয়া বুঝা য়য়। পরে যে দেবীপুরাণের বচন প্রদর্শন করিব, তাহাতে ভারস্থাকার গৌতম দশ দিনে প্রথমে শিবাগণকে ভারস্থা পড়াইয়াছিলেন, ইহা পাওয়া যাইবে।

পঞ্চাব্যায়ী ভারস্ত্রই যে মহর্ষি অক্ষপানের প্রণীত, ইহা ভাষ্যকার বাংস্ভায়ন প্রভৃতি

গাল্লবৃত্তি-ফ্লিপুণ দৃচ শ্রদ্ধা থার।
 উত্তমাধিকারী ক্রিছে। তারতে নদোর ঃ— চৈ • চঁ •, মধ্য, ২২।

হ। অবিচিন্তা শক্তিমুক্ত শ্রীভগবান্। প্রেক্তার লগৎরপে পার গরিশান।
তথাপি অচিন্তা শক্তো হয় অবিকারী। প্রাকৃত মণি তাহে পৃষ্ঠান্ত যে ধরি।
নানা রক্তরাশি হয় চিন্তামণি হৈছে। তথাপিহ মণি রহে পরপ অবিকৃতে।
প্রাকৃত বস্তুতে মণি অচিন্তা শক্তি হয়। সম্বরের অচিন্তা শক্তি ইপে কি বিশ্বয় ।

— ১৮০২য়চবিতামুত, আদি, ১ম পুরু।

আচার্যাগণ নিংসংশরে ব্রিরাছেন। তাঁহারা এ বিষয়ে কোন সংশরেরও স্কুচনা করেন নাই। কিন্ত এখন কোন কোন ঐতিহাসিক মনীয়ীর সমালোচনার ইহাও পাইরাছি যে, প্রচলিত আর্দর্শনের অবিকাংশ স্ত্রই পরে অন্ত কর্তৃক রচিত। বিতীয়, তৃতীয় ও চতুর্গ অধ্যায় পরে রচনা করিয়া সংযোজিত করা হইরাছে। ঐ সকল অধ্যায়ে বৌদ্ধ মতের আলোচনা থাকায়, উহা বৌদ্ধরণ রচিত এবং মূল জায়শান্ত কেবল হেতৃবিদ্যা; উহাতে অধ্যান্ত্র-বিদ্যার কোন কথাই ছিল না। এই গ্রন্থে ভিন্ন ভাবে এই নবীন মতের আলোচনা পাওয়া যাইবে এবং গ্রন্থ-শেষে সমালোচনা দ্বারা সকল কথা বুবা যাইবে।

পঞ্চাধার ভারদর্শনই মহর্বি অকপাদের প্রণীত, এ বিষয়ে পূর্বাচার্যগণের মধ্যে কোনরুপ মতভেদের চিহ্ন না থাকিলেও ন্তারস্থতের সংখ্যা ও মনেক স্ত্র পাঠে পূর্বাচার্য্যগণের মধ্যে বহু মতভেদ দেখা যায়। বাৎজায়নের পূর্ব্ধ হইতেই নানা কারণে ভায়স্ত্ত বিষ্ণুত ও কলিত হইয়াছিল। বাৎক্রায়ন ভারস্ত্তের উদ্ধার করিয়া ভাষ্য রচনা করিয়াছেন। বাৎক্রায়নের পুর্বেও যে ভারস্থ্রের সংখ্যা ও পাঠ লইয়া বিবাদ ছিল, তাহা বাংস্তারনের কথার ছারাও অনেক স্থানে মনে আসে। , যথাস্থানে সে কথার আলোচনা করিয়াছি। বাৎস্তায়ন স্থায়-ভাষ্যে ভাষ্যলক্ষণান্ত্ৰসারে প্রথমতঃ স্থারের ভাষ্য সংক্ষিপ্ত বাক্য রচনা করিয়া পরে নিজেই ঐ নিজ বাক্যের ব্যাখ্যা করিয়াছেন, ইহাকেই বলে "স্থপদ-বর্ণন"। পরে বাৎস্থায়নের ঐ সংক্ষিপ্ত বাক্যগুলির মধ্যে অনেক বাকাকে অনেকে ফ্রারস্থ্র-রূপেই গ্রহণ করিয়াছেন। আবার প্রকৃত ভারস্তকেও অনেকে বাংখারনের ভাষ্যরূপে গ্রহণ করিয়াছেন। প্রাচীন কালে হস্ত-লিখিত পুথিতে স্ত্র ও ভাষা কোন চিহাদি যোগ বাতীত লিপিবদ্ধ থাকায় অনেকের ঐরপ ভ্রম হইরাছে। সেই লমের ফলেও ভারত্ত বিষয়ে কতকগুলি মত-ভেদ হইরা পড়িয়াছে। আবার অনেকে স্বমত সমর্থনের জন্তও ভারস্থরের কল্পনা করিয়াছেন, ইহাও বুবা ধার। ভারস্ত্র-বিৰরণকার রাধামোহন গোস্বামিভট্টাচার্য্য চতুর্গান্তারের স্ক্রেশেবে "ভত্তর বাদ্রারণাং" এইরুপ একটি স্ত্রের উল্লেখ করিয়া তাহারও বিবরণ করিয়া গিয়াছেন। ভাষাকার বংস্থায়ন হইতে বুত্তিকার বিশ্বনাথ পর্যান্ত কোন আচার্যাই ঐরপ স্তত্তের উল্লেখ করেন নাই; ঐ ভাবের কথাই কেহ বলেন নাই। নবীন গোস্বামিভট্টাচার্যা যে ঐ স্ত্রটি রচনা করিয়াছেন, ইহা বলা বায় না। তিনি ঐ স্ত্রটি কোন প্তকে পাইয়া, উহা নায়স্ত্র ইওরাই সম্ভব ও আবঞ্চক মনে করিলা উহার উরেধ করিলাছেন মনে হয়। কিন্ত ঐ স্ত্রটিবে পরে কোন পণ্ডিতের রচিত, ইহা চিন্তা করিলেই বুঝা বার। মহবি অকপাদ ভারদর্শনে বলিবেন যে, "বাহা বলিলাম, তাহা তত্ত্ব নহে। তত্ত্ব কিন্তু-বাদরায়ণ হইতে অর্থাৎ বেদব্যাস-প্রণীত শাস্ত্র হইতে জানিবে", ইহা কি সম্ভব ? কোন দৰ্শনকার ঋষি কি এইরূপ কথা বলিরাছেন বা বলিতে পারেন ? গোষামি ভট্টাচার্য,ও এইরপ ব্যাখ্যা করিয়া শেষে উহা সংগত বোধ না হওয়ায় কট্ট-কল্পনা করিরা অন্ত প্রকারে বাাধা। করিতে গিয়াছেন। কিন্ত তাহাতেও ঐরূপ ভাব একেবারে বাম নাই। ফলকবা, বহু কারণেই আদস্তের সংখ্যা ও পাঠ বিষ্ধে বহু মত ভেদ হইয়াছে।

প্রাচীন উদ্যোতকরের সময়েও ন্যায়স্থ্র-পাঠে মতভেদ ছিল, ইহা তাঁহার বার্ত্তিক প্রকটিত আছে। বুভিকার বিশ্বনাথ অতিরিক্ত করেকটি স্তরের উরেথ পূর্মাক তাহার বৃত্তি করিয়াছেন। ভাষ্যকারের সংক্ষিপ্ত বাকামদ্যেও তাঁহার কোন কোন স্থা দেখা যায়। বিশ্বনাথের পূর্বে উদয়নাচার্য্য বোগসিদ্ধি বা নাায়পরিশিষ্ট নামে এবং গলেশের পুত্র বন্ধমান উপাব্যায় "অবীক্ষানয়-তরবোধ" নামে ভারত্ত্তর্ত্তি রচনা করিয়াছেন। মিথিলেখরস্বি নবীন বাচম্পতিমিশ্র ন্যায়-তত্তালোক নামে নায়স্ত্তবৃত্তি রচনা করিয়া নায়স্ত্ত-পাঠ নির্ণয়ের জনা নায়স্ত্তান্ধার নামে গ্রন্থ নিশ্মাণ করিয়াছেন। ফলকথা, ন্যায়সূত্র-পাঠাদি বিষয়ে স্থাচিরকাল হইতেই যে নানা মততেদের সৃষ্টি হটয়াছে, তাহা নানা এছের ছারাই বুখা যায়। এবং তাহার ছারা পূর্মকালে ন্ত্রাব্নস্থল বে নানা সম্প্রাদারের মধ্যে নানাভাবে আলোচিত হইরা বিকৃত ও কল্লিত হইরাছিল, ইহাও বুঝা যায়। তাহাতেই দৰ্শতগ্ৰন্থতম শ্ৰীমন্বাচম্পতি মিশ্ৰ স্তামবার্ভিক-তাৎপর্যানীকা নিশ্মাণ করিয়াও ভাষস্থতের সংখ্যা ও পাঠাদি বিশেষরূপে লিপিবন্ধ করিয়া ঘাইবার জন্ত "গ্রায়স্থটীনিবন্ধ" রচনা করিয়া গিরাছেন। বাচস্পতি মিশ্র ঐ গ্রছে ক্লায়দর্শনের পাচ অধ্যায়ে বে যে স্থ্যের ছারা যে নামে যে প্রকরণ আছে, তাহাও দেই স্থানেই উরেথ করিয়া গিয়াছেন। সর্বদেষে আবার সমস্ত ভ্তাদির গণনার ছারা ইহাও ণিথিয়া গিয়াছেন বে, "এই স্থায়শান্তে অন্যায় ৫। আহ্নিক ১০। প্রকরণ ৮৪। সূত্র ৫>৮। পদ ১৭৯৬। অকর ৮৩৮৫। বাচপ্পতি মিশ্র এইরূপে সমস্ত ভারস্থতের অক্ষর-সংখ্যা পর্যান্ত নির্দ্ধারণ করিয়া কেন লিপিবদ্ধ করিয়া গিয়াছেন, ইহা স্থাগণ চিন্তা করিয়া দেখুন। ভাষবার্তিক-তাৎপর্যাটীকাকার সর্বতন্ত্রস্বতন্ত্র শ্রীমদ্বাচম্পতি মিশ্রই যে "স্তারস্চীনিবন্ধ" রচনা করিরাছেন, ইহাই পণ্ডিতসমাঞ্চের সিন্ধান্ত। কারন, স্থায়বার্ত্তিক-তাৎপর্যাদীকার বিতীয় মঙ্গলাচরণ-শ্লোকটি স্থায়স্চীনিবন্ধের প্রারম্ভেও দেখা যার এবং স্তারবার্ত্তিক-তাৎপর্যানীকার প্রারম্ভে "ইচ্ছাম: কিমপি পুণাং" ইত্যাদি যে চতুর্থ প্লোকটি আছে, উহা ( চতুর্গ চরণ "উদ্যোতকরগবীনাং" এই স্থলে "ঐগোতমন্থগবীনাং" এইরপ পরিবর্ত্তন করিয়া ) "স্তায়স্থটীনিবন্ধে"র শেষে উলিখিত দেখা যায় এবং স্তায়বার্ত্তিক-তাৎপর্যাটীকার শেষে কথিত "সংসারজলধিসেতৌ" ইত্যাদি শ্লোকটিও স্তায়স্থচীনিবন্ধের শেষে দেখা যায়। এছারস্তেও "শ্রীবাচম্পতিমিশ্রেণ" এইরূপ কথা রহিয়াছে। বাচম্পতি মিশ্র নামে অস্ত কোন পণ্ডিত, ঐ গ্রন্থ রচনা করিলে তিনি স্থবিখ্যাত বাচম্পতিমিশ্রের মঙ্গণাচরণ-শ্লোকাদি লিপিবন্ধ করিয়া নিজের পরিচয়-বোধের বিরোধি কার্য্য কেন করিবেন ? এ সব শ্লোক তাহার নিবন্ধ করিবার কারণই বা কি আছে ? অন্ত কোন একজন পণ্ডিত "ভায়স্থচীনিবন্ধ" রচনা করিরাছিলেন, তাহাতে শেষে অপর কেহ তাৎপর্য্যটীকাকারের শ্লোক প্রক্রিপ্ত করিয়াছেন, এইরপ কল্পনার ও কোন কারণ নাই। নিকারণে ঐরপ কল্পনা করিলে নানা গ্রন্থেই ঐরপ কল্পনা করা যায়। পরস্ক বাচস্পতি মিশ্র ভায়বার্ত্তিক-তাৎপর্যাটীকার যেরপ স্বর্লাঠের উল্লেখ করিয়াছেন, ঞারস্কীনিবন্ধের স্ত্রপাঠের সহিত তাহার সাম্য দেখা যায়। ছই এক ছানে যে একটু বৈষ্ম্য দেখা যায়, তাহা লেখক বা মুক্তাকরের প্রমাদ-জন্ত, ইহা বুবিধার কোন বাধা নাই। মুক্তিত

তাৎপর্যটীকা প্রছে অনেক হলে ভারহত্ত পাঠের উল্লেখ দেখাও বার না ( বিতীয়াধানের প্রারম্ভ ক্রইব্য )। আবার মুক্তিত তাৎপর্যানীকায় লেখক বা মুক্তাকরের প্রমাদবশতঃ কোন কোন স্থলে অনেক অংশ মুদ্রিতও হয় নাই; ইহাও এক হলে ভাবাবাাখায় দেখাইয়াছি (২৪ পূর্রা দ্রন্তব্য )। ফলকথা, তাৎপর্যাই কা প্রস্তের সহিত স্তায়স্ফটীনিবন্ধের কোন বিরোধ নির্ণয় করা যায় না। পরস্ত ভারস্চীনিবক্ষের স্ত্রপাঠের সহিত তাৎপর্যাটীকার স্ত্রপাঠের বে দামা দেখা খায়, তাহার খারা তাংপর্যাটীকাকার বাচম্পতি মিশ্রই যে ন্তারস্চীনিবন্ধকার, ইহা বুঝা যায়। এই প্রান্থের টিগ্লনীতে যথাস্থানে তাহা দেখাইয়াছি এবং ভারত্ত্তপাঠে মতভেদের আলোচনাও করিয়াছি। উদ্যোভকর ভাষবার্ত্তিকে ভাষস্ত্রগুণির উদ্ধার করিয়াই পরে তাঁহার নিবন্ধ রচনা করিয়াছেন। কিন্তু তাহাতেও সর্ব্বত তাঁহার সন্মত স্থ্রপাঠ নির্ণয় করা ধায় না। মুক্তিত বার্তিক প্রস্তে স্ত্রপাঠের বৈষম্যও দেখা যায়। উদ্যোতকর বার্ত্তিকনিবন্ধে অনেক স্থলে "ইহা স্থ্রে" ইত্যাদি প্রকারে স্থ্রের পরিচয় দিলেও অনেক স্থলে ঐরপ পরিচয় প্রকাশ করেন নাই। পরস্ত কোন স্থলে স্তরপাঠে বিবাদেরও উল্লেখ করিয়াছেন। তাই বাচস্পতি মিশ্র উদ্যোতকরের বার্ত্তিকের টীকা করিয়াও শেষে স্বতম্বভাবে ভারস্থত্তের পাঠাদি নির্ণয়ের জন্ম ভারস্ফীনিবন্ধ রচনা করিয়া গিয়াছেন এবং তাহাতে সমস্ত ভার-স্ত্রের অক্ষর-সংখ্যা পর্যাস্ত শিপিবন্ধ করিয়া গিয়াছেন। এ ক্ষেত্রে পরবর্তী বাচম্পতি মিশ্র ও বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতি হইতে প্রাচীন বিশ্ববিখ্যাত বহুগ্রত মহামনীধী তাৎপর্যাচীকাকার বাচম্পতি মিশ্রের ভারত্চীনিবন্ধই সর্বাণেকা মান্ত। তাই ভারত্চীনিবন্ধানুসারেই ক্রপাঠাদি গ্রহণ করিয়াছি। কোন কোন স্থলে ফ্রারফ্টীনিংক্ষের হত্তপাঠেরও সমলোচনা করিয়াছি। প্রত্যেক অণাবের শেষে ছারস্থটীনিবনামুদারেই দেই অধাবের প্রকরণগুলির নাম ও স্ত্রদংখ্যা প্রকাশ করিয়াছি। প্রথমাধ্যারের প্রকরণাদি-সংখ্যা এই থণ্ডের শেষ পূঠার দ্রন্টব্য।

## ভায়সূত্রকার মহধির নামাদি

ভাষ্যকার বাৎভাষ্যন, উদ্যোতকর, বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতি বহু আচার্য্য ক্রারম্ভ্রকার মহর্ষিকে অক্ষপাদ নামে উল্লেখ করিয়াছেন এবং ভাষ্যত্ত্ত্ত যে মহর্ষি গৌতম বা গোতম মূনির প্রণীত, ইহাও চিরপ্রিসিদ্ধ আছে; বহু গ্রন্থকারও তাহা লিখিয়াছেন। ভাষ্যত্ত্তকার মহর্ষির অক্ষপাদ নামবিষয়ে কোন বিবাদ নাই; কিন্তু তিনি যে গৌতম বা গোতম, এ বিষয়ে বিবাদ আছে। কেহ্ বলেন গৌতম, কেহ্ বলেন গোতম। গোতম মূনি বলিলে অভ্য গৌতম মূনিকেও বুঝা যাইতে পারে, এই জ্জুই মনে হয়, ভাষ্যকার বাৎভাষ্যন প্রভৃতি দ্রদ্রশী আচার্যাগণ অক্ষপাদ নামের উল্লেখ করিয়াছেন। এখন অক্ষপাদ কোন্ মূনির নামান্তর, ইহা জানিতে পারিলেই স্তার্ম্যত্ত্বকার মহর্ষির পরিচয় পাওরা যাইতে পারে। অন্থেসয়ানের কলে স্বন্ধপুরাবে পাইয়াছিণ, অহল্যাপতি গৌতম মূনির নামান্তর অক্ষপাদ। অহল্যাপতি গাতম হুলির নামান্তর অক্ষপাদ। অহল্যাপতি গাতম, ইগ রামান্ত্রণ, মহাভারত প্রভৃতি বহু গ্রন্থে

<sup>&</sup>gt;। অকপালে মহাবোগী গোতমাখোহভবন্মুনি:।

পোদাবরীসমানেতা অহলায়াঃ পতিঃ এভুঃ।—মাহেশ্বরণও, কুমারিকাখও, ৫০ আ, ৫ আক।

পাওখা যায় এবং তিনি গৌতম নামেই স্কুপ্রদিন্ধ । রামারণ, মহাভারতাদি বহু প্রস্থের গৌতম পাঠ অগুদ্ধ বলা এবং ঐ স্কুপ্রদিন্ধিকে উপেক্ষা করা যায় না। কিন্তু দার্শনিক মহাকবি শ্রীহর্ষ নৈবধীয়নরিতে ইক্সের নিকটে চার্কাকের কথা বর্ণন করিতে জারশান্তবক্তা মূনিকে গোতম নামে উরেপ করিয়াছেন'। চার্কাক জারশান্তবক্তা মূনিকে গোতম অর্থাৎ গোশ্রের্ন্ত বা মহার্ষত বলিয়া উপহাদ করিরাছেন. ইহা শ্রীহর্ষ ঐ প্রােকের দ্বারা বর্ণন করিরাছেন। শ্রীহর্ষ গৌতম বলিয়া উপহাদ বর্ণন করিতে পারিতেন। কারণ, গৌতম অর্থাৎ গোশ্রেক্তের বংশধর, এই অর্থেও গৌতম বলিয়া চার্কাকের উপহাদ বর্ণন করিরাছেন এবং "গোতমং তং অরেইতার যথা বিগ্রুথ তথৈব সঃ" অর্থাৎ তোমরা বিচার করিয়াই তাহাকে গোতম বলিয়া বেমন জান, তিনি তাহাই, এইরূপ কথা বলিয়া ঐ উপহাদ বর্ণন করিরাছেন, তথন শ্রীহর্ষ যে জারশান্তবক্তা মূনিকে গোতমই বনিয়াবহন, তথিন শ্রীহ্র করিয়াই তাহাকে গোতম বলিয়া বেমন জান, তিনি তাহাই, এইরূপ কথা বলিয়া ঐ উপহাদ বর্ণন করিরাছেন, তথন শ্রীহর্ষ যে জারশান্তবক্তা মূনিকে গোতমই বনিয়াবহন, তথিন শ্রীহ্র চরিতের টীকাকারগণ্ড ঐ শ্রোকের ঐরূপ ব্যাথ্যা করিয়াছেন। পোতমের বহু অপতা বুরাইলেই পাণিনি স্কুরাকুসারে গোতম পদ শিল্প হয়। স্কুরোং "গোতমং" এই প্রয়োগে গোতমের অপতা বুরাইলেই পাণিনি স্কুরাকুসারে গোতম পদ শিল্প হয়। স্কুরাং

রামায়ণাদি বহু প্রন্থে আমরা অহলাগতি গবির গৌতম নামে উরেপ দেখিলেও এবং এ দেশে ঐরগ স্থপ্রদিদ্ধি থাকিলেও মিথিলার তিনি গোতম নামে প্রসিদ্ধ, ইহাও জানা বার। বর্তমান দারভালা ঠেশনের ৭ জোশ উত্তরে কামতৌল ঠেশন। দেখান হইতে প্রায় চারি জোশ দ্বে গোতমের আশ্রম নামে স্থপ্রসিদ্ধ একটি স্থান আছে। তত্রতা বিশেষক্ত পণ্ডিতের কথার জানা বার, ঐ আশ্রমেই গোতম সুনি তপজা করিরা গোতমী গলা আনমুন করেন। তত্মধ্যে যে কৃপ আছে, তাহা দেবদত কৃপ। এক সমরে গোতম সুনি পিপাসার পীড়িত হইয়া দেবগণের নিকটে জলপ্রার্থী হইলে দেবগণ অদ্রস্থ কৃপকে উদ্ধৃত করিয়া যে দিকে গোতম গবি অবস্থান করিতেছিলেন, দেই দিক্ দিয়া বক্রভাবে প্রেরণ করেন। এইরূপে কৃপ শইয়া দেবগণ জলের দারা গোতম গবিকে পরিত্থ করেন। গ্রমেদমংহিতায় এইরূপ বর্ণন আছে। প্রের্ধাক্ত গোতমের আশ্রমের ছই জ্রোশ দ্বে "আহিরিয়া" নামে প্রসিদ্ধ অহল্যাস্থান আছে। বর্তমান ছাপরা নগরীর সন্নিহিত গলাতীরেও অহল্যাপতি গোতমের অপর আশ্রম ছিল। কিছু দিন প্রের্ধা মহিবি গোতমের স্বরণার্থ ঐ স্থানে "গোতম পাঠশালা" নামে একটি পাঠশালা প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে। সদাশর গ্রপ্রেন্ট ঐ পাঠশালার মাদিক ৫০ টাকা সাহায়্য প্রনান করিতেছেন। কিন্ত

১। সূক্তবে বঃ শিলাহার শালস্চে সচেতসাই।

গোতমং তমবেতাৰ বণা বিশ্ব তথৈব সঃ । ১৭, १৫ ।

বাং সচেত্যাং চৈত্রবতাং ক্ষত্বোল্ডবাভাবাং শিলাতার পাবাশাব্ধারপারে মৃত্যে মৃত্যি প্রতিগাব্যিকৃং শার-মৃচ্চ, জার্মপর্মনং নির্মান, মৃহ্য তং অনুমের আবতা বিচার্মোর গোত্মং এতরামানা যথা বিশ্ব জানীত সাএব তথা নাভা ইতার্মঃ। সাগোত্যো বথা মুখাকং সম্মত্ত্রথা মুমানিতার্মঃ। নার্যুং প্রং নারা গোত্মঃ, কিন্তু প্রকৃত্তো গৌঃ গোত্যো মুহার্বতঃ প্রত্রেব। চীকাকারাঃ।

মিধিলার আশ্রমেই ভারত্ত রচিত হইরাছে, মিধিলাতেই ভারত্তের প্রথম চর্চা, ইহা মৈথিল পণ্ডিতগণের নানা কারণে বিখাস। ( পূর্ব্বোক্ত গোতমের আশ্রম সম্বন্ধে মৈথিলবার্কা "ভারতবর্ষ" পত্রিকার বিতীয় বর্দের জ্যৈষ্ঠ সংখ্যায় ক্রষ্টবা)। বস্ততঃ ঋণ্ডেদসংহিতার গোতম ঋষির কূপ লাভের কথা আমরা দেখিতেছি। ঐ মছের পূর্ব্বমন্তের ব্যাখ্যার সাম্বণাচার্য্য পূর্ব্বোক্তরূপ আথ্যাহিকার বর্ণন করিয়াছেন। রাহুগণ গোতম ঐ স্থক্তের শ্ববি। কানী সংস্কৃত কলেজের প্রকালয়াধ্যক বছদশী ঐতিহাদিক মহামহোপাধ্যায় ত্রীযুক্ত বিদ্ধোশ্বরীপ্রদাদ বিবেদী মহাশয় প্রথমে ছায়কন্দলীর ভূমিকার, মংস্থপুরাণের ৪৮ অব্যারে বর্ণিত উশিল্প মহর্বির পুত্র দীর্ঘতমা নামে অন্ধ গোতমকে আয়হুত্রকার বলিয়াছিলেন। পরে আয়বার্ত্তিক-ভূমিকায় তাঁহার ঐ সিদ্ধান্ত অক্সতামূলক বলিয়া নানা কল্লনার আশ্রয়ে রাহগণ গোত্মকেই স্তায়স্থ্রকার বলিয়াছেন। তিনি স্কুজ্রী ও পুরোহিত বলিয়া তাঁহার শাস্ত্রকর্ত্ত্ব সম্ভব। দীর্ঘতমা গোতম অরু, তাঁহার শাস্ত্র-কর্ত্বদন্তব নহে। পরস্ত অন্ধের অক্ষণাদত প্রমাণ সহস্রেও হয় না। রাহুগণ (রহুগণপুত্র) গোতম বিদেঘরাজের প্রোহিত ছিলেন, ইহা শতপ্রবাল্পে বর্ণিত আছে?। অহলাার পুত্র শতানন্দ জনকরাজার পুরোহিত ছিলেন, ইহা বাখীকি রামায়ণেও বর্ণিত আছে। স্থতরাং রাহুগণ গোতমই অহল্যাপতি। তাঁহারই পূঅ শতানন। তিনি গৌতম নহেন। ত্রীহর্ষও ভায়স্থ্রকারকে গোতম বলিয়াছেন। বিবেদী মহাশয়ের এই সকল কথা ও শেষ দিল্লান্ত শুন্তায়বার্ত্তিক ভূমিকা" পুস্তকে দ্রপ্তবা।

থিবেদী মহাশরের যুক্তির বিচার না করিয়া এখন এই সিদ্ধান্তে বক্তব্য এই যে, যদি অংখদাদি-বর্ণিত রাহ্বগণ গোতমকেই অহল্যাপতি ও স্থায়স্থাকার বলিয়া গ্রহণ করা যায়, বিদেহ-রাজবংশে তাঁহার পোরোহিত্য নিবদ্ধন জনক রাজার পুরোহিত শতানন্দকে তাঁহারই পুত্র বলিয়া কল্পনা করা যায়, তাহা হইলেও তিনি গোতমবংশীয় বলিয়া তাহাকে গৌতম বলিতে হয়। কারণ, বৌধায়ন, গোত্রপ্রবর্ত্তক সপ্তর্ধির মধ্যে বে গোতমের নাম (পাঠাস্তরে গৌতম) বলিয়াছেন, তাঁহারই দশটি শাখার মধ্যে রাহ্বগণ সপ্তম শাখা। বৌধায়ন গৌতমকাতে (২ আঃ) রহুগণ ঋষিকেও গৌতম-

বিজ্ঞা পুরুদেহবত তথা দিশাহ সিংচর ৎসং গোতমায় তৃকালে।
 শাগজ্ঞতেমবসা চিত্রভানবঃ
 কামং বিপ্রস্ত তর্গয়াত ধামতিঃ। ১ ম ; ১৪য় ; ৮৫য়য় । ১১।

নারণভাগ।—মনতো"ংবতং" উদ্ভং কৃপং বজাং দিশি কবির্নাত "তয়া দিশা" "জিছাং" বজাং তির্বাধা 
"প্রক্রে" গেরিতবজাঃ। এবং কৃপং নীড়া ধ্যাতিমেংবল্লাগা "ভূকজো" ত্বিতার "গোতমার" তদর্থং "উৎসং" জল হবাহং
কুপাছ্ক্ তা "অসিঞ্দ্" আহাবেংবান্রন্। এবং কৃল "ইম" এনং ভোতারং ঋষিং "চিত্রভানবো" বিচিত্রদীপ্তরতে
মনতো "ংবসা" উদ্ধেন রক্তেন সহ "আগছেছি" তৎসমীপং প্রাগ্রুপি। প্রাণা চ "বিপ্রস্ত" মেধানিনো গোতম্প্র
"ভামং" অভিলাখং "ধামভিঃ" আগুরো ধারকৈর্লকৈ তেপির্ভাণ অতপ্রন্।

২। বিদেশে। হ মাগবোহছিং বৈশ্বানরং মূখে বভার। তক্ত গোতমো আহুগণগণিঃ প্রোহিত আস। ৪য়৽। ১রা৽।

গণের মধ্যে বলিয়াছেন। স্বতরাং রাহ্গণ গবি গোত্রপ্রবর্ত্তক মূল পুরুষ গোতমের অপত্য হওয়ায তিনি গৌতম। ফলকথা, রাহুগণ যে গোত্রকারী মূল পুরুষ গোতম নহেন, এ বিষয়ে সংশয় নাই ( "নির্ণয়দিক্" গ্রন্থের গোত্রপ্রবন্ধ-নির্ণয় প্রকরণ স্তব্য )। স্বতরাং তিনি স্ক্রন্তরা ও প্রোহিত বলিরা গোতম-বংশে তাঁহার প্রাধান্ত নিবন্ধন বেদে মূল পুরুষ গোতম নামে উলিখিত হইরাছেন, ইহাই বুঝিতে হয়। পূর্জকালে মূল পুরুষের নামেও প্রধান ব্যক্তির নাম ব্যবহার ছিল। জনক রাজার পূর্বপুরুষ নিমিরাজার পৌত্র জনক প্রথম জনক রাজা ছিলেন, তাঁহার নামানুষারেই রাজবি জনক জনক নামে অভিহিত হইরাছিলেন, ইহা বাঝীকি রামায়ণের কথায় বুঝা বায় ( আদিকাও, ৭১ দর্গ ব্রস্টব্য )। গোত্রকারী দগুর্ষি বসিষ্টাদিও পূর্ব্ববর্ত্তী বসিষ্টাদির অপত্য বলিয়া গোত্র হইরাছেন অর্থাৎ ব'সিঠাদির অপতাও বসিঠাদি নামে গোত্র হইরাছেন, ইহাও "নির্ণয়সিল্ন" প্রছে কবিত হইয়াছে?। এখন যদি রাহুগণ, গোতমবংশীয় হইয়াও পুর্বোক্ত কারণে বেদে গোত্রম নামে অভিহিত হইয়া থাকেন, তাহা হইলে প্রীহর্ষও ঐ প্রাসিদ্ধি অনুসারে এবং বৈদিক প্ররোগান্তুসারে তাঁহাকে গোতম বলিয়া উরেধ করিতে পারেন। নচেং গোত্রকারী মূল পুৰুষ গোতম মূনি অথবা অন্ত কোন গোতম মূনি ন্তায়শাস্ত্ৰবক্তা, এ বিষয়ে অন্ত কোন প্রমাণ না থাকায় আহর্ষ তাহা কিরপে বলিবেন ? ফলপুরাণে যথন অহল্যাপতি গৌতম সুনিরই অকপাদ নাম পাওয়া বাইতেছে এবং মিখিলা প্রদেশে অহল্যাপতি মুনিই স্তারস্ত্র রচনা করেন, এইরূপ পরস্পরাগত সংস্থারও তলেশীয় এবং এতকেশীয় বহু পণ্ডিতের আছে, তথ্ন অক্স বিশেষ প্রমাণ ব্যতীত অন্ত কোন গোতম বা গোতম মুনিকে ভারত্ত্তকার বলা বাইতে পারে না। মহা-মনীবী তারানাথ তর্কবাচম্পতি মহাশয় বাচম্পত্য অভিবানে অহল্যাপতি মুনিকে গৌতমই বলিয়াছেন। তিনি স্কনপুরাণের বচনের উল্লেখ করেন নাই। তিনি খেতবারাহ কলে এস্মার মানস পুত্র গোতমের প্রমাণ উল্লেখ করিয়া তাঁহাকেই ভারস্থত্রকার বলিয়াছেন। কিন্তু তাঁহার অকপাদ নামের বা স্থারস্ত্ত-কর্ত্তের কোন প্রমাণ দেন নাই। পরে পূর্ব্বোক্ত শ্রীঞ্চর্বের শ্লোক উদ্ধৃত করিয়াছেন। স্থতরাং তিনি শীহর্ষের শ্লোকাঞ্সারেই ভারস্ত্রকারকে স্বহল্যাপতি গোতম বলেন নাই, ইহা বুঝা যায়। বিশ্বকোষেও তাঁহারই কথার অমুবাদ করা হইয়াছে। শ্রীহর্ষের শ্লোকে আরও অনেকেই নির্ভর করিরাছেন। আমিও তদমুসারে এই গ্রন্থে স্থারস্ত্রকারকে বছ স্থলে গোতম নামে উল্লেখ করিয়াছি। যে কারণেই হউক, প্রীহর্ষ যখন ভারস্থাকারকে গোতম বলিয়াছেন, তথন তদফুগারে ভারস্ত্রকারকে গোতম বলা যাইতে পারে। তবে শীহর্ষের ঐরপ উরেধের পূর্বোক্ত প্রকার কারণ বুরিলে সামগ্রস্ত হয়; অহল্যাপতি মহর্ষির গৌতম নামেরও অপলাপ করিতে হয় না, লোকপ্রসিদ্ধিকেও উপেক্ষা করিতে হয় না। বাহাতে সর্ক্ষামঞ্জ হয়, সেইরূপ চিন্তা না করিয়া স্থপক্ষ সমর্থনের চিন্তাই কর্ত্তব্য নহে।\*

 <sup>।</sup> यशाणि विमिश्तीनीः न গোত্রবং যুক্তং তেবাং সপ্তর্বিত্তন তদপতাস্থাভাবাৎ তথাপি তৎপ্রভাবি-বিদিয়্তাশাপতাবেন গোত্রবং যুক্তং ।—অতএব পুর্বেশাং পরেবাফ এতহুলোত্রং । নির্বাধিনর, ২০২ পৃষ্ঠা ।

পরে দেবীপুরাধের কোন বচনে গাইয়াছি, "গ্রা বাচা তয়য়তি গেয়য়তি" এইয়প বৃহেপতি অনুসারে

গৌতমের অক্ষণাদ নাম সম্বন্ধে একটি প্রবাদ প্রচলিত আছে যে, গৌতমের শিষ্য কুফারৈপায়ন ব্যাস এক সময়ে গৌতমের মতের নিন্দা করায় তিনি ক্রন্ধ হইয়া প্রতিজ্ঞা করেন বে, আর এ চকুর ছারা উহার মুধ দর্শন করিব না। শেষে বেদবাাদ স্তুতির ছারা তাঁহাকে প্রদান করিলে তিনি পূর্ব্ধপ্রতিজ্ঞা স্বরণ করতঃ বোগবলে নিজ চরণে চক্ষু: সৃষ্টি করিয়া তদ্বারা বেদবাাসকে দর্শন করেন। তথন বেদবাাস অঞ্চপাদ নামোল্লেখে তাঁহার স্ততি করায় তিনি তখন হইতে অক্ষণাদ নামে অভিহিত হন। এই প্রবাদের মূলে ঐরূপ ঘটনা আছে কি না বা পাঁকিতে পারে কি না, তাহা বৃঞ্চিতে পারি নাই। পণ্ডিত তারানাথ তর্কবাচম্পতি মহাশয়ও বাচস্পত্য অভিধানে (অক্ষপাদ শব্দে) পূর্ব্বোক্ত প্রকার প্রবাদের উরেথ করিয়া নিথিয়াছেন, ইহা পৌরাণিক কথা। কিন্তু অশেষ-শান্তদশী তর্কবাচম্পতি মহাশয় অন্তান্ত স্থলে পুরাণাদি গ্রন্থের নামাদি উল্লেখ করিয়াও ঐ স্থলে ঐ কথা কোন পুরাণে আছে, তাহার কোনই উল্লেখ করেন নাই। সম্ভবতঃ তিনিও পূর্ব্বোক্ত প্রবাদানুসারে ঐ কথা কোন পুরাণে আছে, ইছা বিখাস করিয়াই ঐ কথা লিথিয়াছেন। কিন্তু কোন প্রবাদই একেবারে নিমূল হয় না। ঐতিহ বা জনশ্রতির নিরপেক প্রামাণ্য না থাকিলেও উহার মূল একটা অবশ্রই স্বীকার করিতে হইবে। জিল্লাসার ফলে জানিতে পারিয়াছি যে, দেবীপুরাণের গুল্প-নিগুল্প-মথন-পাদে গৌতমের অক্ষপাদ নাম ও স্থায়দর্শন রচনার কারণাদি বর্ণিত আছে। সেখানে বর্ণিত হইয়াছে যে, রঞ্জিপুত্রগণের মোহনের জন্ম এক সময়ে নাস্তিক্য মতের প্রচার হয় ; তাহার ফলে যাগয়জ্ঞাদি বিলুপ্ত হইতে থাকে। তথন দেবগণ শিবের আরাধনা করিয়া তাঁহার আদেশে গৌতমের শরণাপর হন। গৌতম তথন নাস্তিক্য মত নিরাদের জন্ম যাত্রা করিলে, শিব শিশুরূপে তাঁহার সম্মুখে উপস্থিত হইয়া নাম্ভিক্য মতের অমুকুল ভর্ক করিতে থাকেন। সপ্তাহ কাল বিচারে কাহারও পরাজ্য না হওরার গৌতম চিন্তিত হইয়া মৌন ভাব অবলম্বন করিলেন। তথন শিব গৌতমকে উপহাস করিয়া বলেন ষে, হে বেদধর্মজ্ঞ মুনে! মেধাবিন্! তুমি এই ক্ষুদ্র নাস্তিক বালক আমাকে পরাজিত না করিয়া কেন মৌনাবলম্বন করিয়াছ ? তুমি কিরপে সেই বৃদ্ধ, লোক-সম্মত, বিদ্বান নান্তিকগণকে মহাযুদ্ধে নিরস্ত করিবে ? অতএব শীঘ্র পলায়ন কর। তথন গৌতম মনি তাঁহাকে

ভাষ্ঠ্যকার অকপাদ "গোতম" নামে এবং গোতমের বংশলাত বলিয়া "গৌতম" নামেও অভিহিত ইইয়াছেন।
প্রেলীক অর্থ অকপাদ "গোতম" নামে অভিহিত ইইলেও কোন অসামঞ্জ থাকে না। সে বচন্ট এই—
সৌকীক তলৈব তদয়ন পরান গোতম উচাতে।

সোক্ষাক্ষরভাবেতি গৌতমোহণি স চাক্ষণাং ।

—ভ্ৰমনিভ্ৰমখনপাদ, ১৩ জঃ

১। ভো মুনে বেরধর্মজ্ঞ কিং তুলীমান্ততে চিরং। মামনির্জিতা মেধাবিন কুসনান্তিকবালকং। কথন্ত বিশ্বযো বৃদ্ধান্ নান্তিকান্ লোকসন্মতান্। বিজেগাসি সহাযুক্ত তৎ পলার্থ মাচিবং। শিব বলিয়া বৃষিয়া তাহার স্তব করিলে শিব তাহার প্রার্থনান্থ্যারে তাহাকে ব্যবাহনকপ দর্শন করাইলেন এবং সাধুবাদ করিয়া? বলিলেন যে, তৃমি তর্কে কুশল, তৃমি ভিন্ন বাদ-যুদ্ধের ছারা আর কে আমাকে সন্ত্তই করিতে পারে ? আমি তোমার এই বাদের জন্ম সন্তত্ত হইয়াছি। আমি তোমার নাম ধারণ করিব, তৃমি ত্রিনেত্র হইবে। শিব যথন এই সকল কথা বলেন, তথন তাহার বাহন বৃষ, নিজ দন্ত-লিখিত প্রমাণাদি যোড়শ পদার্থকে প্রদর্শন করতঃ ভূপ্তণ করেন। পশ্চাৎ শিবের কুপা লাভ করিয়া গৌতম মূনি ঐ যোড়শ পদার্থের ঈক্ষা অর্থাৎ দর্শন করায় তিনি "আয়ীক্ষিকী" নামে বিদ্যা পৃথিবীতে প্রকাশ করেন এবং শিবের আদেশবশতঃ তিনি নান্তিক্য-মতনাশিনী ঐ বিদ্যাকে দশ দিনে শিব্যদিগকে অধ্যয়ন করান। তাহার কিছু কাল পরে? বেদব্যাস

- সাধু গৌতম। ভজত্তে তকেঁৰ কুশলো ইনি। ভাষতে ৰাগবুদ্ধেন কো মাং তোগগিতুং কমঃ। আনেন তব ৰাদেন তোবিতোহহং মহামুনে। ভ্ৰাম ধাবহিবামি তং আনেতো ভবিবানি।
- তেঃ কানেন কিছতা বাানো গুলনিবেশতঃ।
   সমাবৃত্তো গৃহস্থোহতৃত্ববেশবাখানকোবিরঃ।
   স তকং নিল্মামান ব্রহ্মস্করোপবেশকঃ।
   তচ্ছ বা গৌতমঃ কুছো বেশবাসং প্রতি ছিতঃ।
   প্রতিজ্ঞে চ নৈতাতাাং বৃগ্তাাং প্রামি তনুষা।
   যঃ শিরো ছেপ্ট বৈ তর্কং চিরাছ গুলুসম্মতং।
   বাামোহপি ভগবাস্তের গুরোঃ কোপং বিরুগ্ত চ।
   আবরৌ ছরিতপ্তত্র ব্রাভুক্সৌতমো মুনিঃ।
   অসক্ষর্থবদ্ভূবা পাদরোঃ প্রশিপতা চ।
   প্রসাদয়ামান গুলুং কুতর্কো নিশিতো মন্ত্র।
   প্রসাদয়ামান গুলুং কুতর্কো নিশিতো মন্ত্র।
   প্রসাদয়ামান গুলুং কুতর্কো নিশিতো মন্ত্র।
   পাদহিদ্ধি ক্ষেতিয়ামান নোহক্ষপাদপ্ততেহিতবং।

  পাদহিদ্ধি ক্ষেতিয়ামান নোহক্ষপাদপ্ততেহিতবং।

  \*\*\*\*

—দেবীপুরাণ, ওভনিওভনগনপাদ, ১৬ জঃ।

দেবীপুরানের এই অংশ মুক্তিত হয় নাই। নিখিল-শান্তবৰ্শী, নানা শান্তগ্রন্থকার, অকপাৰগোঁতসবশেরর, অনামখ্যাত পূজপাৰ পণ্ডিত শ্রীদৃক্ত পঞ্চানন তর্করত্ব মহাশয়কে আমি গৌতমের অকপাৰ নামের প্রবাদ সম্বন্ধ জিজ্ঞানা করায় তিনি অনুগ্রহপূর্ণক প্রাচীন পৃত্তক হইতে এই বচনগুলি লিখিয়া পাঠাইয়াছেন। আমি ইহা তাহার নিকটেই পাইয়াছি, অক্সর পাই নাই। এ জন্ম ভাহার নিকটে চিবকুতক্কতা প্রকাশ করিতেছি। তাহার মতেও আন্বস্থেকার অহলাপতি গৌতম। গুক গৌতমের আজ্ঞানুসারে সমাবর্তনের পরে গৃহস্থ হইয়া ব্রহ্মস্থ্যে তর্কের নিন্দা করেন। তাহা প্রবণ করিয়া গৌতম, বেদব্যাদের প্রতি ক্রন্ধ হইয়া এই চক্রর দারা তাহার মূথ দেখিব না, এইরূপ প্রতিজ্ঞা করেন। বেদব্যাদেও গুক গৌতমের ক্রোধবার্ত্তা পাইয়া লীম্ম গৌতমের নিকটে আসিয়া তাহার পাদদ্যে পতিত হইয়া বলেন যে, আমি কৃতর্কের নিন্দা করিয়াছি। তথন গৌতম মূনি প্রসন্ম হইয়া পূর্ব্বপ্রতিজ্ঞা শ্বরণ করতঃ নিজ চরণে চকু ক্র্টিত করেন, তজ্জন্ত তিনি অক্ষপাদ নামে অভিহিত হইয়াছেন।

পূর্ব্বোক্ত বচনগুলির প্রামাণ্য বিষয়ে সন্দেহ থাকিলেও উহাই যে গৌতমের অক্ষপাদ নামাদি সম্বন্ধে পুর্বোক্ত প্রকার প্রবাদের মূল, তাহাতে সন্দেহ করিবার কোন কারণ নাই। স্রতরাং ঐ প্রাচীন প্রবাদের মূল পুর্ব্বোক্ত বচনগুলি যে আধুনিক নহে, ইহা বুঝা যায়। । একাওপুরাণে শিববাকো পাওয়া যায়, "সগুবিংশ দ্বাপরে জাতুকণা যে সময়ে ব্যাস হইবেন, সে সময়েও আমি প্রভাসতীর্থ প্রাপ্ত হইয়া লোকবিশ্রত যোগাত্মা ছিল্লগ্রেষ্ঠ সোমশর্মা হইব। সেধানেও আমার সেই তপোৰন পুত্ৰগ্ৰ ( চারি শিষা ) হইবে"। (১) অজপাদ, (২) কণাদ বা কুমার, (৩. উলক, (৪) বংস। বায়পুরাণেও ( পূর্ব্বগণ্ড, ২০ অঃ ) ঐ কথা আছে। ব্রহ্মাণ্ড ও বায়পুরাণে অক্ষপাদ প্রভৃতি চারি শিষ্যকেই পূত্র বলিয়া উল্লেখ করা হইয়াছে। কারণ, লিঞ্গপুরাণে ( ২৪ অঃ ) অক্লপাদ প্রভৃতিকে সোমশর্মার শিষা বলিয়াই উল্লেখ দেখা যার। তবে লিক্সপুরাণে "কণাদ" তলে "কুমার" আছে। অনেকে বন্ধাও ও বায়ুপুরাণেও "অক্ষণাদ: কুমারশ্চ" ইহাই প্রকৃত পাঠ বলেন। সে যাহা হউক, অক্ষপাদনামা তপোধন যে সপ্তবিংশ ছাপর যুগের শেষে প্রভাস তীর্থে শিবাবতার দোমশর্মার শিষ্যরূপে আবিভূতি হইয়াছিলেন, ইহা আমরা ব্রহ্মাণ্ড, বায়ু ও লিঞ্পুরাণের দারা জানিতে পারি। পুরাণবিজ্ঞ পণ্ডিতগণ বলেন যে, চতুর্দশ দ্বাপর বা কলিতে<sup>২</sup> স্থরকণ ব্যাসের আবির্ভাব হইলে যে গৌতম শিবের অবতাররূপে যোগের উপদেশ করেন, তিনিই আবার সপ্তবিংশ ছাপরের শেষে অক্ষপাদ নামে শিবাবতার সোমশর্মার শিষারূপে জগতে জ্ঞান প্রচার করেন। বস্ততঃ স্বন্পুরাণে অহল্যাপতি গৌতম মুনিই অক্ষণাদ ও মহাযোগী বলিয়া কথিত। কুর্ম্বপুরাণে তিনি শিবের অবতার বলিয়া ক্বিত। অন্দপুরাণে বহু ত্বলে তাঁহার পরম মাহান্ত্র্য বর্ণিত আছে।

১। সপ্তবিংশক্তিম প্রাপ্তে পরিকর্তি ক্রমাগতে। স্বাতুকর্বে। বহা ব্যাসো ভবিবাতি তপোধনঃ । ১৪৯ । তহাপাত্রং ভবিবাহি নোমশর্মা কিলোভয়:। প্রভাসতীর্থমাসায়া বোগায়া লোকবিক্রতঃ । ১৫০ । তত্রাপি মন তে পুত্রা ভবিবায়ি তথাধনাঃ । অকপানঃ ক্রান্স্ক উলুকো বংস এব চ । ১৫১ ।

<sup>—</sup>ব্ৰদান্তপুৱাৰ, অনুবঙ্গপাৰ, ২৩ আ;।

বছা বাসিঃ ক্ষলণ প্রায়ে তু চতুর্বশে। তরাগি পুনরেবাহং ভবিবাসি মুগান্তিকে।
 কমে বলিবসঃ কোঠা গৌতমো নাম গোগবিং। তথাক্তবিবাতে পুগাং গৌতম নাম তবনং।

মহাভারতে অহলাপতি গৌতদের বহু সহস্র শিষ্যের কথা, প্রিন্নতম শিষ্য উত্তরের উপাধান ও অহলার কুণ্ডলানয়ন-বার্ত্তা বর্ণিত আছে ( অশ্বনেধপর্য, ৫৬ আং দ্রন্তবা । সোমশর্মার শিষ্যরূপে অফপাদ কুল্ফছৈপান্নন বাদের বহু পূর্বে আবিভূতি, ইহা ব্রন্নাগুপুরাণাদির দ্বারা বলা যায়। তবে তিনি কোন্ সময়ে স্থান্নস্থার শিষ্য হইন্না প্রভান তীর্ণেই স্থান্নস্থান বলা বান না। কেই কেই বলেন যে, তিনি সোমশর্মার শিষ্য হইন্না প্রভান তীর্ণেই স্থান্নস্থান করেন। কিন্তু এ বিষয়ে কোন প্রমাণ পাই নাই। অক্ষপাদ গৌতম দীর্ঘতপা, স্থান্নজ্ঞীনী, মহাযোগী। স্থন্নপ্রাণে তাহার নানা স্থানে অমণাদিও গৌতদেশ্বর লিন্ধ প্রতিষ্ঠার কথা পাৎন্না যায়। তবে মিথিলাতেই সর্ব্বান্থে স্থান্নশান্তের বিশেষ চর্চারন্ত ও নানা স্থান্নগ্রন্থ নির্মাণ হইনাছে। মিথিলাবানী গৌতম মিথিলার আশ্রমেই স্থান্নস্থান রচনা করেন, ইহা পণ্ডিত-সমান্ধের ধারণা। মৈথিল পণ্ডিত-গণ্ড তাহাই বলেন। কিন্তু বেথানে গৌতম পঠিশালা প্রতিষ্ঠিত হইনাছে, সেথানেই স্থান্নস্থানের বচনা হইনাছে, ইহাও অনেকের ধারণা। এ সকল বিষয়ে যে এথন প্রেন্নত তত্ত্বে নিঃসন্দেহ হওয়া যাইতে পারে, তাহা মনে হন্ত না।

# ভাষ্যকার বাৎস্থায়ন ও বার্ত্তিককার উদ্যোতকর

ভারদশন-ভাষাকার বাৎভাদনের প্রকৃত পরিচন্ন সম্পূর্ণরূপে নির্ণয় করা এখন অতি ছুলোধা বা অসম্ভব বলিয়াই মনে হন। প্রাচীন পণ্ডিত-সমাজে ভারদর্শন-ভাষাকার বাৎভান্নন, যুনি, এইরূপ পরস্পরাপত সংস্কার ছিল, ইহা বুঝিতে পারা যায়। যোগবাশির্ভ রামান্ত্রণের বৈরাগা-প্রকরণের শেষে বর্ণিত মুনিগণের মধ্যে বাংভান্নন নামে মুনিবিশেষেরও উরেও দেখা যায়। প্রমদ্বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতি অনেকে ভাষাকার বাংভান্ননকে পক্ষিল স্থামী বলিয়া উরেও করিয়াছেন। তার্কিকরকার প্রারম্ভে বরদরাজের কথা ও টাকাকার মনিনাথের ব্যাখ্যার ছারা বুঝা যায়, ভারদর্শন-ভাষাকার বাংভান্ননের অপর নাম পক্ষিল এবং তিনিও ভারফ্ত্রকার অক্ষপাদের আর মুনি । বাচম্পতা অভিধানে মহামনীবী তারানাথ তর্কবাচম্পতি মহাশন্ত্রও পক্ষিল শব্দের অর্থ লিখিয়াছেন,—গৌতম ফ্রেভার্যকার মুনিবিশেষ। তাহার প্রকাশিত বাংভান্নন ভাষাকেও তিনি "বাংভান্নন মুনিকৃত ভাষ্য" বলিয়া লিখিয়াছেন। দয়ানন্দ স্থামী তাহার "ধার্যেদাদি ভাষাভূমিকা" গ্রম্থে ভারদর্শন-ভাষ্যকারকে বাংভান্নন মুনি বলিয়া উরেও করিয়াছেন (১৬ পূর্চা)। প্রাচীন ভারাচার্য্য উন্যোত্তকর ভাষ্যবার্ত্তিকের শেষে ভাষ্যকার বাংভান্তনকে "অক্ষপানপ্রতিশত বলিয়াছেন"। ভার্যবার্ত্তিক-তাংপর্য্যাটীকার শ্রীমন্বাচম্পতি মিশ্র উপমান্ত্র (১)৬) ভাষাবার্য্যায় এবং তার্কিকরক্ষাকার বরদরাজ উপমান ব্যাখ্যায় নিজের ব্যাখ্যা সমর্গনের জন্ত ভগবান্ ব্যাখ্যায় এবং তার্কিকরক্ষাকার বরদরাজ উপমান ব্যাখ্যায় নিজের ব্যাখ্যা সমর্গনের জন্ত ভগবান্ ব্যাখ্যায় এবং তার্কিকরক্ষাকার বরদরাজ উপমান ব্যাখ্যায় নিজের ব্যাখ্যা সমর্গনের জন্ত ভগবান্

আক্তরণগজিলমূলিগ্রন্তরের বর্ণরন্ধি।—তার্বিকরকা।
 অক্তরণগজিলো প্রভাগকারে। —বর্লনাথ টাকা।

 <sup>।</sup> গদক্ষপাদপ্রতিয়ো ভাগাং বাংজারনো করে। 
অকারি মহতক্ষত ভারবাক্ষেন বার্তিক: ।

ভাষাকার বলিয়া বাৎক্রায়নের কথার উরেথ করিয়াছেন। তার্কিকরকার টীকায় মহামনীয়ী মরিনাথ দেখানে লিথিয়ছেন যে, বরদরাজ ভাষাকারের প্রামাণা স্চনার জন্ম তাঁহাকে ভগবান্ বলিয়া উরেথ করিয়াছেন। অর্গাৎ স্ত্রকার অক্ষপাদ এ কথা না বলিলেও ভগবান্ ভাষ্যকার বাৎস্তায়নের কথায় স্ত্রকারেরও ইয়াই অভিপ্রেত বলিয়া ব্রা য়ায়। কলকয়া, উদ্যোতকর প্রভৃতি প্রাচীন গ্রন্থকারিদিগের কথায় গ্রায়ভাষ্যকার বাৎস্তায়ন, অক্ষপাদপ্রতিম ভগবান্ পক্ষিল মূনি ও পক্ষিল রামী, ইয়া আমরা পাইতেছি। এখন বিশেষ বক্তব্য এই যে, বছক্রত প্রাচীন ময়ামনীয়ী শ্রীয়ন্বাচস্পতি মিশ্র য়ায়ায়ত ভাষাকার বলিয়াছেন, তিনি য়ে বিশেষ তপয়প্রভাবসম্পর বলিয়া থাত ছিলেন, ইয়া স্বীকার্য। উদ্যোতকর ও কুমারিল ভট্ট প্রভৃতি বিশ্ববিখ্যাত আন্তিক-শিরোমণি ময়ামনীয়িগণকে বাচস্পতি মিশ্র ভগবান্ বলিয়া উরেথ করেম নাই। কিন্ত ঋষি বা আচার্য্য শক্ষর প্রভৃতির গ্রায় ভাষ্যকার বাৎস্তায়নকে ভগবান্ বলিয়া উরেথ করিয়াছেন, ইয়া লক্ষ্য করা আবশ্রক। শ্রীমদ্বাচস্পতি মিশ্র য়ায়ার ভগবান্ ভাষ্যকার বলিতে পারেন না, এমন কোন ব্যক্তিকে কেই স্তায়ভাষ্যকার বাৎস্তায়ন বলিয়া সিদ্ধান্ত করিলে সে সিদ্ধান্ত বিশ্বাস করিতে পারি না। শ্রীমন্বাচস্পতি মিশ্রের ঐ কথাকে উপেক্ষা করা য়ায় না।

এতকেশীর অনেক বিজ্ঞতম ব্যক্তি সিন্ধান্ত প্রকাশ করিয়াছেন বে, অর্থশান্তকার কোটিলাই ভারদর্শন-ভাষাকার। তাঁহারই অপর নাম বাৎজারন ও পজিলম্বামী। এই সিন্ধান্ত সমর্থনে প্রথম কথা এই বে, হেমচক্রস্থরি অভিধানচিন্তামণি প্রস্থে বাংস্ভারনের বে আটাট নাম বলিরাছেন, তন্মধ্যে কোটিলা, চণকাত্মজ্ঞ, পজিলম্বামী ও বিষ্ণুগুপ্ত, এই চারিটি নামের ধারা বুবা যার, কোটিলাই পজিলম্বামী ও বাংস্ভারন। পজিলম্বামীই যে ভারদর্শন-ভাষাকার, ইহা বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতি অনেক আচার্যাই লিখিরাছেন। পজিলম্বামী ও বাংস্ভারন, কোটিলা বা চাণকা পণ্ডিতের নামান্তর হইলে তিনিই ভারদর্শন-ভাষাকার, ইহা বুবা যার। বিতীয় কথা এই যে, কোটিলা তাঁহার অর্থশান্ত প্রস্থে "বিদ্যাসমুদ্দেশ" প্রকরণে আনীক্ষিকী বিদ্যার প্রশংসা করিতে শেষে যে মোকটিই বলিরাছেন, ঐ মোকের প্রথম চরণজ্ঞা ভারদর্শনভাষ্যেও দেখা যার। তাহাতে বুবিতে পারা যার যে, কোটিলাই ভারভাষ্যে তাঁহার অর্থশান্ত্রোক্ত শ্লোকের চতুর্থ চরণ পরিবর্তন করিয়া উরেধ করিয়াছেন। ভারভাষ্যে ঐ শ্লোকের চতুর্থ চরণ পরিবর্তন করিয়া উরেধ করিয়াছেন। ভারভাষ্যে ঐ শ্লোকের চতুর্থ চরণ বলা হইয়াছে, "বিদ্যোদেশে প্রকীপ্তিতা"। ঐ চতুর্থ চরণের বারা ইহাও বুঝা যার যে,—কোটিলা ভারভাষ্যে বলিরাছেন,—আমি "বিদ্যোদেশে" অর্থাই আমার রত অর্থশান্ত প্রছের বিদ্যাসমুদ্দেশপ্রকরণে এই আনীন্দিকীকে এইরপে কীর্তন করিয়াছি। তৃতীর কথা এই যে, অর্থশান্তরের শেষে কোটিলা শাস্তোজার করিরাছেন, ইহা বর্ণিত

বাংজায়নে ময়নায়ঃ কৌটলাক্তাকাজলঃ।
 রামিলঃ পঞ্চিলপামী বিশুগুগুগুহতুলক সঃ।—মর্ত্তাকাগু। ১৯৮

থানীগঃ সর্ক্রিলানামূগায়ঃ সর্ক্রক্র্বাং।
 আন্তঃ সর্ক্রক্রিণাং শ্বদাবীক্রনী মতা। — অর্থনার।

আছে'। তাহার দারা তিনি ভাষস্থারের উদ্ধার করিয়াছেন, ভাষা রচনা করিয়া তাহার প্রকৃতার্থ বাাথ্যা করিয়াছেন, ইহা বুঝা যায়।

এই দিন্ধান্তে বক্তব্য এই বে, হেমচক্রস্থরির শ্লোকের ন্বারা কৌটিল্যই ন্যারভাষ্যকার, ইহা নির্ণর করা যার না। কারণ, নামের ঐক্যে ব্যক্তির ঐকা দিন্ধ হর না। ন্যারভাষ্যকারের ন্যার কৌটিল্যেরও বাংজ্যারন ও পক্তিলক্ষামী, এই নামন্বর থাকিতে পারে। পরস্ত তার্কিকরক্ষার বরদর্বাজ্ঞের কথা ও মন্নিনাধের ব্যাঝার ন্বারা বুবা যায়, ন্যারভাষ্যকার বাংজ্যায়নের নামান্তর পক্তিল। মতরাং "বামী" তাহার উপনাম ছিল, ইহা মনে করা থাইতে পারে। ন্যায়কন্দলীর প্রারভে "পক্তিল-শবর্ত্ত্বামিনৌ" এই প্রব্নোগের ন্বারভি তাহা মনে হয়। তাহা ইইলে বাচস্পতি মিশ্র প্রভৃতি পক্তিল এই নামের পরে স্থামী এই উপনামের বােগে বাংজ্যায়নকে পক্ষিলস্থামী বিনিয়া উন্নেধ করিয়াছেন, ইহাও মনে করা থাইতে পারে। ন্যায়তাযাকার বাংজ্যায়ন পক্ষিলস্থামী বিনিয়া প্রস্কিল ছিলেন, ইহা বাচস্পতিমিশ্র প্রভৃতির কথার বুবা যায়। কিন্তু যদি কৌটিলার নামান্তর "পক্ষিলস্থামী" এবং জারভাষ্যকারের নামান্তর "পক্ষিল," ইহাই সত্য হয়, তাহা হইলে ঐ নামের স্থারা জারভাব্যকারকে কৌটিলা বলিয়া গ্রহণ করাও বায় না। বাংজ্যায়ন নামের স্থারা জারভাব্যকার বাংজ্যায়ন বলিয়া গ্রহণ করাও বায় না। বাংজ্যায়ন নামের স্থারাও কৌটিলাকৈ জারভাব্যকার বাংজ্যায়ন বলিয়া নির্ণয় করা যায় না। কারণ, বাংজ্যায়ন এই নাম যদি পোর্ত্ত্বনিক্তিক নাম হয়, তাহা হইলে অজ্যেরও ঐ নাম হইতে পারে। এ সব কথা যাহাই হউক, কৌটিলাই জায়-ভাষ্যকার, এই দিন্ধান্তে পূর্ক্ষাক্ত হেমচন্দ্র স্থারির শ্লোক অথবা ত্রিকাওশেষে পুরুষাভ্রমদেবের শ্লোক প্রমাণ হইতে পারে না, ইহা স্বীকার্যা।

"প্রদীপঃ সর্কবিদ্যানাং" ইত্যাদি শ্লোকের বারাও ন্তারভাষাকার ও অর্থশাস্ত্রকার অভিন ব্যক্তি, ইহা নিশ্চর করা যার না । কারণ, মঙ্গলাচরণ-শ্লোক প্রান্থতি কোন কোন শ্লোকবিশেষ বাতীত প্রকাপ শ্লোকের বারা প্রস্থকারের অভেদ সিদ্ধ হর না । এক প্রস্থকার কোন উদ্দেশ্তে অপর প্রস্থকারের প্লোকের আংশিক উল্লেখ্য করিতে পারেন । পরস্ত কোটিলা ন্তায়ভাষা রচনা করিয়া যদি তিনি পূর্ক্ষোক্ত শ্লোকের বারা অর্থশাস্ত্রে আবীক্ষিকীর কীর্ত্তন করিয়াছেন, ইহা বলা নিতান্ত আবশ্রুক মনে করিতেন, তাহা হইলে ঐ গ্লোকের চতুর্গ চর্বে "অর্থশাস্ত্রে প্রকীন্তিতা" এইরূপ কথাই বলিতেন । অর্থশাস্ত্রের "বিদ্যাসমৃদ্দেশ" নামক প্রকরণকে বিদ্যোদ্দেশ শব্দের বারা প্রকাশ করিয়া, অতি অম্পপ্রভাবে নিজ বক্তব্য কেন বলিবেন ? আর যদি "বিদ্যোদ্দেশ" বলিলেই অর্থশাস্ত্রের ঐ প্রকরণটি বুবা যায়, তাহা হইলে কোটিলা হইতে ভিন্ন ব্যক্তিও ন্তায়ভাব্যে ঐ কথার বারা কোটিলোর অর্থশাস্ত্রে এইরূপে এই আবীক্ষিকীর প্রেশংসা হইয়াছে, এই কথা বলিতে পারেন । বস্তুতঃ ভান্নভাব্যকার প্রথমে "সেরমান্থীক্ষিকী" এই কথা বলিয়া পূর্কোক্ত শ্লোকের চতুর্গ চরণে বে "বিদ্যোদ্দেশে প্রকীর্ত্তিতা" এই কথা বলিয়াছেন, তন্ধারা বুবা বান্ন যে, "বিদ্যোদ্দেশে" অর্থাৎ শাস্ত্রে অনী প্রভৃতি চতুর্কিধ বিদ্যার বেথানে উদ্ধেশ অর্থাৎ নামকথন হইন্নছে, সেথানে এই শাস্ত্রে অনী প্রত্তিত চতুর্কিধ বিদ্যার বেথানে উদ্ধেশ অর্থাৎ নামকথন হইন্নছে, সেথানে এই

বেন শারক শন্ত্রক নন্দরাজগতা চ কুঃ।
 অমর্দ্রণোজ্ তান্তান্ত তেন শার্ত্রনিবং কৃতং।
 — বর্ণশারের শেষ।

আৰীক্ষিকীর কীর্ত্তন হইরাছে। অর্গাৎ এই আৰীক্ষিকী বিদ্যাই শান্তোক্ত চতুর্ব্বিধ বিদ্যার অন্তর্গত ठलुथी विमा, हेरांहे ভाराकात्त्रत वक्तवा वृता गाम। स्नाममञ्जीकात क्षरस्टामेत्र कथाटाउ धरे ভাব পাওয়া বায়। জয়স্তভট্ট ভাষ্যকারের উক্তি বলিয়া পূর্ব্বোক্ত শ্লোকের উল্লেখ করিয়া স্বমত সমর্থন করিয়াছেন। তাঁহার উভ,ত শ্লোকের চতুর্থ চরণ "বিদ্যোদেশে পরীক্ষিতা"। জয়স্কভট্টের উরিথিত পাঠে ভাষাকারের বক্তবা বুঝা যার যে, শাস্ত্রে চতুর্বিধ বিদ্যার পরিগণনাস্থলে এই আৰীকিকী বিদ্যা, পরীক্ষিত বা অবধারিত হইরাছে। অর্থাৎ এই ক্সারবিদ্যাই বে চতুর্থী আৰী কিকী বিদ্যা, ইহা নিশ্চিত। ভাষ্যকার বাৎস্তায়নও পূর্ব্বে ভাষ্যবিদ্যাকে চতুর্বী আৰীকিকী বিদাা বলিয়া উরেথ করিয়াছেন। ফলকথা, ভাষাকার যে, কোন একটি বিশেষ বক্তবা প্রকাশ করিতেই পূর্ব্বোক্ত শ্লোকের চতুর্গ চরণ ঐরপ বলিয়াছেন, ইহা স্বীকার্য্য। অর্থশাস্ত্রের শেষে কৌটলোর যে শাস্ত্রের উদ্ধার, শস্ত্রের উদ্ধার ও নন্দরাজ্ঞার উদ্ধারের কথা আছে, তদ্ধারা তিনি যে ভারস্ত্রের ভাষ্য করিয়াছেন, ইহা প্রতিপন্ন হর না। তিনি নানা শাস্ত্র হইতে বে রাজনীতি-সম্চ্চারের উদ্ধার করিয়াছেন, তাহাই শত্তের উদ্ধার ও নন্দরাজ্যের উদ্ধারের সহিত ঐ শ্লোকে বলা হইয়াছে, ইহা বুঝা ধার। পরস্ত ঐ শ্লোকের ছারা কোটিল্য শাস্তোদ্ধারাদির পরে অর্থশাস্ত রচনা করিয়াছেন, ইহা বুঝা যায়। স্থতবাং তিনি অর্থশান্ত রচনার পুর্বে ভায়ভাবো "বিদ্যোজেশে প্রকীর্ত্তিতা" এই কথা কোন্ অর্থে বলিতে পারেন, তাহাও চিন্তা করা উচিত। অর্থশারে কোটিলা নামের উরেধ আছে এবং বিষ্ণুগুপ্ত নামে গ্রন্থকারের পরিচয় আছে'। বিষ্ণুগুপ্তই কৌটলোর মুখ্য নাম ছিল, ইহা অর্থনাত্ত প্রভৃতি অনেক গ্রন্থের ছারা বুঝা ধায়। মুদ্রারাক্ষ্ম নাটকে কবি বিশাধদত্তের রচনার হারাও তাহা বুঝা বাব (৭ম অক্ষ ক্রষ্টবা)। কোটিল্য ভারভাব্য রচনা করিলে তিনি অর্থশান্তের ভার বিষ্ণুগুপ্ত নামে অথবা স্থপ্রসিদ্ধ কৌটিলা বা চাণকা নামে কেন গ্রন্থকার-পরিচয় দিবেন না এবং উদ্যোতকর, বাচস্পতি মিশ্র প্রভৃতি প্রাচীন আচার্য্যগণ কেহই তাঁহার প্রদিদ্ধ কোন নামের কেন উল্লেখ করিবেন না, ইহাও বুঝি না। ভারভাষ্যের শেষে বাৎজারন নামে গ্রন্থকার-পরিচয় আছে<sup>ই</sup>। কামস্ত্র গ্রন্থেও বাৎস্তায়ন নামে এছকার-পরিচয় পাওয়া বায়। কামস্ত্রের টাকাকার যশোধর, কামস্ত্রকার বাংখাগনের বাংখাগন ও মলনাগ, এই ছুইটি নাম বলিয়াছেন। গোত্রনিমিত্তক নাম, মননাগ তাঁহার সাংস্কারিক নাম?। কোটিলাই কামস্ত্রকার বাৎজায়ন, ইহা অনেকে বলিয়াছেন। কিন্তু কামস্ত্রের টীকাকার বশোধর, বিষ্ণুগুপ্ত নামের উল্লেখ না করিয়া মন্ত্ৰনাগ নামকেই কামপ্তাকার বাৎস্থায়নের সাংস্থারিক নাম বলিয়াছেন; তিনি তাঁছাকে

 <sup>।</sup> বৃষ্ট্ৰা বিপ্ৰতিপত্তিং বহুখা শাক্তেশ্ ভাষাকারাশাং।
 সন্তমেন বিকুপ্ততককার স্কেক ভাষাক।
—কর্মশাত্তের শেষ।

বাংকপাদনুবিংগ্রার: প্রতাভাদ্বনতাং বরং।
 তক্ত বাংভাগ্রন ইবং ভাগাজাতনবর্ত্তরং।

৩। বাংকারন ইতি গোতানিমিত্রা সংজ্ঞা, মলনাগ ইতি সাংস্থারিকী। ১ খবি, ২ জঃ – ১৯ ক্রানীকা।

পক্ষিলস্বামী বলিয়াও উল্লেখ করেন নাই। অর্থশান্তে কৌটলা স্বমতের উল্লেখ করিতে কৌটলা নামের উল্লেখ করিয়াছেন । কামস্থত্তে গ্রন্থকারের স্বমতের উল্লেখ করিতে বাৎস্থায়ন নামের উল্লেখ দেখা যায়। অর্থশান্ত ও কামস্তত্তের ভাষারও অনেক বৈষম্য বুঝা যায়। জায়ভাষ্য ও কামস্তত্ত্বের ভাষা ও গ্রন্থারম্ভপ্রণালীও একরূপ নহে। কামস্থরের প্রারম্ভে মঙ্গলাচরণ আছে, ভাষভাষ্যের প্রারম্ভে তাহা নাই। ফলকথা, কামস্তাকার বাংসায়নই ভায়ভাষাকার, এই দিলাস্কও সত্য বলিয়া বুঝিতে পারি নাই। কোটিলাই স্তায়ভাষ্যকার, এই সিদ্ধান্তে বিশেষ বক্তব্য এই যে, ন্তারভাষ্যকার সাংখ্যশান্তকেও যে চতুর্থী বিদ্যা আবাক্ষিকী বলিতেন, ইহা বুঝিতে পারি না। অর্থশাস্ত্রে সাংখ্যশাস্ত্রও চতুর্থী বিদ্যা আন্থীক্ষিকীর মধ্যে পরিগণিত হইয়াছে। কিন্তু ভারভাব্যে আৰীক্ষিকী শব্দের বিশেষ বৃাংপভির ব্যাখ্যা করিয়া তদমুদারে স্তায়বিদ্যা ও স্তায়শাস্ত্র বলিয়া আশীক্ষিকী শব্দের অর্থ বিবরণ করা হইয়াছে এবং সংশয়াদি চতুর্দশ পদার্থকে আশীক্ষিকী বিদ্যার প্রস্থান বলা হইরাছে। উদ্যোতকর ঐ প্রস্থানভেদ-বর্ণনার "সংশ্রাদিভেদান্তবিধার্থিনী আদ্বীক্ষিকী" এই কথা বলিয়া আদ্বীক্ষিকী বিদাবে স্বরূপও বলিয়াছেন। ন্যায়ভাষ্যকারও প্রথমে ক্সায়বিদ্যাকেই চতুৰ্থী আধীক্ষিকী বিদ্যা বলিয়া, শেষে "সেগ্নমাৰীক্ষিকী" ইত্যাদি কথা বলিয়া, "বিদ্যোদেশে প্রকীর্ত্তিতা" এই কথার দ্বারা ভাষবিদ্যাই শাস্ত্রোক্ত চতুর্ব্বিধ বিদ্যার মধ্যে পরিগণিত, চতুর্থী আন্ত্রীক্ষিকী বিদ্যা, এই মত প্রকাশ করিয়াছেন, ইহা তাঁহার সকল কথার পর্য্যালোচনা করিলে বুঝা যায়। ফলকথা, স্তায়ভাষা ও অর্থশাস্ত্র, এই উভয় গ্রন্থে আন্মীক্ষিকী বিদ্যা বিষয়ে মতবৈষ্ম্য নাই, ইহা কোনজপেই বুঝিতে পারি নাই। বাৎস্থায়ন, উদ্যোতকর, জয়ন্তভট্ট প্রভৃতি ন্তান্ত্ৰাচাৰ্যাগৰ যে ন্তান্ত্ৰিদ্যা ভিন্ন সাংখ্যাদি শাস্ত্ৰকেও চতুৰ্থী বিদ্যা আৰীক্ষিকী বলিতেন, তাহা তাহাদিগের এছ পর্য্যালোচনা করিলে কিছুতেই মনে হয় না। এখন যদি স্থায়ভাষা ও অর্থশাস্ত্র, এই উভন্ন এছে আন্ত্ৰীক্ষিকী বিদ্যা বিষয়েই মতবৈষমা থাকে, তাহা হইলে অৰ্থশাস্ত্ৰকার কৌটিলাই ভারভাষ্যকার, এই সিদ্ধান্ত বিশ্বাস করা ধার না। ঐ সিদ্ধান্ত সমর্থন করিতে হইলে উভয় প্রন্তে আখীক্ষিকী বিদ্যা বিষয়ে পূর্ব্বোক্তরূপ মতবৈষ্ম্য আছে কি না, তাহাই দর্বাগ্রে বুঝা আবশুক। স্থনীগণ উভয় প্রছের কথাগুলি দেখিয়া ইহার বিচার করিবেন। অর্থশাল্পে কৌটল্যের কথা পুর্ব্বেই বলিরাছি। কৌটিল্য যে আরীক্ষিকী বিদ্যার মধ্যে জারশান্তের উল্লেখই করেন নাই, এই মতও স্বীকার করিতে পারি নাই। অর্থশান্তে "আবীক্ষকী" এইরূপ পাঠ দেখা বার। ঐ পাঠ প্রাকৃত হইলে কোটিলা চিরপ্রদিদ্ধ "আহীক্ষিকী" শব্দের প্রয়োগ কেন করেন নাই এবং বাৎস্তায়ন প্রভৃতি স্তানাচার্য্যগণ কোটলোর ন্তান্ন "আন্ত্রীক্ষকী" শব্দের প্রান্ত্রোগ কেন করেন নাই, ইহাও চিন্তনীয়। কৌটিল্য পূর্ব্বাচার্যাগণের মত বর্ণন করিতেও বলিয়াছেন—"আন্বীক্ষকী"।

প্রতীতা ও প্রাচ্য ঐতিহাসিকগণের মধ্যে থাহার। খুটার চতুর্থ শতাব্দী এবং অনেকে খুটার পঞ্চম শতাব্দী ভাষাকার বাংখ্যারনের সময় বলিরাছেন, তাঁহাদিগের মতে খুটপূর্ববর্তী কৌটিলা বে আরভাষাকার হইতেই পারেন না, ইহা বলা নিপ্রয়োজন। কিন্ত ভাষাকার বাংখ্যারন খুটপূর্ববর্তী অতিপ্রাচীন, ইহাই আমাদিগের বিশাদ। বাংখ্যারন ভাষ্যের ভাষা পর্য্যালোচনা

বহু পূর্ম্মবর্ত্তী, ইহাই আমাদিগের বিশ্বাদ। বাংস্থায়ন পাণিনিস্থত্ত উদ্ধৃত করিয়াছেন ( ২।২। ১৬ সূত্র-ভাষা দ্রষ্টবা )। পাণিনি গৌতম বুদ্ধেরও পূর্ব্ববর্তী, ইহাও আমাদিগের বিশ্বাস। কথা-সরিৎসাগরের উপাধ্যান প্রমাণ নছে। বাংজায়ন (৫।২।১০ ফুল্র-ভাষ্যে) মহাভাষ্যের বাকা উদ্ধৃত করিয়াছেন, ইহা নিশ্চিত নহে। কারণ, এমন অনেক বাক্য আছে, বাহা স্কৃতির কাল হইতে উদাহরণ প্রদর্শনের জন্ত বহু প্রস্থকারই উলেধ করিতেছেন। ঐ বাক্যের প্রথম বক্তা কে, তাহা সর্পত্র নিশ্চয় করা বাব না। পরস্ত বাৎস্তাব্যভাষ্যে মহাভাষ্যের ঐ বাকাও যথায়থ দেখা যায় না। উভয় গ্রন্থে কোন অংশে পাঠভেদ থাকায় বাৎস্তায়ন, মহাভাষ্টের বাকাই উজ্জ করিয়াছেন, ইহা বলা যায় না। ("বৃদ্ধিরাদৈচ" এই স্থানের মহাভাষ্য জ্রষ্টব্য )। বৌদ্ধ নৈয়ায়িক দিও নাগ প্রমাণসমচ্চর প্রস্তে বাৎস্থারন ভাষোর প্রতিবাদ করিয়াছেন, ইহা নির্ব্বিবাদে নিশ্চিত। কিন্ত দিঙ নাগের সময় নির্জিবাদে নিশ্চিত নছে। বিশ্বকোষে খুষ্টায় দ্বিতীয় বা তৃতীয় শতান্দী দিঙ নাগের সমন্ত্র নির্দ্ধারিত হইরাছে। কিন্তু বছদশী মহামহোপাধ্যায় প্রীযুক্ত সতীশচক্র বিদ্যাভূষণ মহাশর "বৌদ্ধস্তার" প্রবন্ধে প্রমাণসমুক্তরকার দিও নাগকে কালিদাসের সমসাময়িক এবং থুৱীর পঞ্চম শতাব্দীর শেষবর্ত্তী বলিয়াছেন এবং উদ্যোতকর আরবার্ত্তিকে বৌদ্ধ নৈয়ারিক ধর্ম-কীর্ত্তি ও বিনীতদেবের প্রান্থের উল্লেখ করিয়াছেন, এই কথা বলিয়া উদ্যোতকরকে ধর্মকীর্ত্তি ও বিনীতদেবের সমসাময়িক খুষ্টায় সপ্তম শতাব্দীর শেষবার্তী বলিয়াছেন। বিশ্বকোষে উদ্যোতকরকে আরও বহু পূর্ব্ববর্তী বলা হইয়াছে। জন্মান পণ্ডিত জেকবির প্রবন্ধে বাংস্থামনের সমর খুষ্টার চতুর্থ শতাব্দী এবং উদ্যোতকরের সময় বঠ শতাব্দী নির্দারিত হইয়াছে জানিরাছি। বিশেষজ্ঞ ঐতিহাসিকগণ ঐ সকল মতভেদের বিচার করিবেন। আমাদিগের বিশাস, উদ্যোতকর খুষ্টীয় ষষ্ট শতান্দীরও পূর্ববর্তী, তিনি দিও নাগের বেশী পরবর্তী নহেন। এই বিখাসের প্রধান কারণ এই বে, শ্রীমদবাচম্পতি মিশ্র তাৎপর্যাটীকার প্রারম্ভে "অতিজরতীনাং" এই কথার দ্বারা উদ্যোতকরের বার্ত্তিককে প্রাচীন গ্রন্থ বলিয়া প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন?। স্থায়-

part of the Sixth century or still earlier (The dates of the Philosophical Sutras of the Brahmans by Herman Jacobi.

1911 Vol. 31, Journal of the American Oriental Society).

১। ১৩২১ দালের দাহিতা-পরিধৎ-পত্রিকার ভূতীয় সংখ্যা সম্ভবা।

<sup>\*</sup> বাংখ্যান্ত্ৰ সম্বন্ধে আন্ধান্ পতিত জেকবিন মত—The results of our researches into the age of the Philosophical Sutras may be summarised as follows:—"Nayadarsan" and "Brahma Sutra" were composed between 200 and 450 A. D. During that period lived the old commentators:—Vatsyayana, Upavarsa, the Vrittikara (Bodha Vana?) and probably Sabaraswamin.

ইচ্ছাম: কিমণি পুৰাং হস্তরকুনিবল-প্তময়ানাং।
 উদ্যোতকরপবীনামতিজনতীনাং সমুদ্ধলাং।

বার্ত্তিক-তাৎপর্য্য-পরিগুদ্ধিতে উদয়নাচার্য্য বাচম্পতি মিশ্রের কথাগুলির প্রয়োজন ব্যাখ্যা করিতে বাহা বলিয়াছেন, তাহাতে পাওয়া বায়?, উদ্যোতকরের বার্ত্তিক বাচস্পতি মিশ্রের সমরেও প্রাচীন গ্রন্থ। ঐ গ্রন্থের বহু টীকা হইয়াছিল। কিন্তু কালবশে উদ্যোতকরের সম্প্রদার বিলুপ্তপ্রায় হওয়ায় দেই দকল টীকা বা নিবন্ধ 'কুনিবন্ধ' হইয়াছিল। অর্থাৎ উদ্যোতকরের বার্ত্তিকের দে সমস্ত টাকা যথার্থ টাকা হইতে পারিয়াছিল না। বাচস্পতি মিশ্র তাঁহার ত্রিলোচন-নামা অধ্যাপকের নিকটে উদ্যোতকরের বার্তিকের রহজবোধক উপদেশ প্রাপ্ত হইয়া, স্থায়বার্তিক-তাৎপর্যানকা নামে টাকা করিয়া, ঐ বার্ত্তিক গ্রন্থের উদ্ধার করেন। বাচম্পতি মিশ্র যে ত্রিলোচন গুরুর উপদেশ পাইয়া, তদমুসারে ভাষা ও বার্ত্তিকের ব্যাথ্যা করিয়াছেন, ইহা তাৎপর্য্যটীকার (প্রতাক স্থান ) তাঁহার নিজের কথাতেও পাওরা বার। বাচম্পতি মিশ্রের ছারস্চীনিবজের শেষোক্ত প্লোকে<sup>২</sup> পাওয়া যায় যে তিনি ৮৯৮ বৎসরে ঐ গ্রন্থ রচনা করেন। ঐ "বৎসর" শক্তের দারা বৈক্রম সংবৎ বুঝিলে ৮৪১ খুটাবে এবং শকাক বুঝিলে ৯৭ খুটাকে তিনি গ্রন্থ রচনা করিয়াছেন, বুঝা ধায়। শেষোক্ত পক্ষই বহুসক্ষত। মনে হয়, বাচস্পতি মিশ্র সর্কশেষে ভারত্তী-নিবন্ধ রচনা করার, ঐ এত্তের শেষে তীহার সমধের উল্লেখ করিয়া গিয়াছেন। উদয়নাচার্য্যও লক্ষণাবলী প্রন্থের শেষে তাঁহার সময়ের (৯০৬ শকান্ধ) উরেথ করিয়াছেন<sup>9</sup>। উদয়নের কিরণাবলী এছের প্রথম শ্লোকটি লক্ষণাবলীর শেষেও দেখা যায়। বাচস্পতি মিশ্র ও উদয়নাচার্য্য, শীহর্ষের পূর্ব্ববর্তী, ইহাও খণ্ডন-খণ্ড-খাদ্য পাঠে ছানা যায়। এখন বক্তব্য এই বে, উদ্যোতকর খুষ্টার সপ্তম শতাকীর শেষবর্তী হইলে খুষ্টার দশম শতাকীর গ্রন্থকার বাচস্পতি মিশ্র, উদ্যোতকরের বার্ত্তিককে "অতিজরতীনাং" এই কথার হারা প্রাচীন গ্রন্থ বলিবেন এবং উদয়নাচার্য্য উদ্যোতকরের সম্প্রদায় লোপ প্রভৃতি পূর্ব্বোক্ত প্রকার কথা বলিবেন, ইহা কিছুতেই সম্ভব মনে হর না। এখনও রবুনাথ শিরোমণি প্রভৃতির ভারগ্রন্থ প্রাচীন গ্রন্থ বলিয়া কথিত হয় না। উদ্যোতকরের বার্ত্তিকের আলোচনায় মনে হয়, তিনি ভট্ট কুমারিল ও ভর্তৃহরিরও পূর্ব্ববর্তী। ভাষবার্ত্তিকে ভর্ত্তরির মতের কোন আলোচনা বা ভর্ত্ত্রির কোন কথা এবং মীমাংসক মতের

নমু চিরস্তনেহশ্মিন্ নিবকে মহাজনপরিসূহীতে বহবে। নিবকাঃ সন্তাতি কৃতমনেনেতাত আহ ইচ্ছাম ইতি।

মনু বলি অপ্তকারসপ্রবাধাবিচ্ছেদেন তে নিবকাঃ কগং কৃনিবকাঃ ? অগ সম্প্রদারে। বিচ্ছিরঃ ? কগং তবাপীয়ং

বিচ্ছিয়সম্প্রদায়া তাৎপর্যাদীকা স্থানিবক ইতাত আহ অতিজরতীনামিতি। জাকোতকর-সম্প্রদারো অমুবাং বৌধনং তচ্চ
কালবশানুগলিতামিব, কিয়ামাত্র জিলোচনপ্রবাঃ সকাশাছপদেশ-রসায়নমানানিতমন্তাং পুনর্নবিভাবায় লীয়ত ইতি
মুজাতে। ন চ কৃনিবক-পদ্ময়ানাং তন্তাতুস্চিত্মিতি তশ্মাছৎকৃষা প্রনিবক্তম্বাং সামবেশনজপ্রসম্ভবশনেব সাম্প্রত
মিতার্থঃ।—তাৎপর্য-পরিস্তৃত্বি, ৯ পৃঠা।

স্বাধার বিভাগ স্থানিবিদ্ধার বিশ্বতি ক্ষাত্র বিভাগ স্থানিবিদ্ধার বিশ্বতি বিশ্বতি

২। স্থান্নস্কানিবজোহসাবকারি স্থাননা মূরে। শ্রীবাচন্পতিমিশ্রেণ বসক্ষবস্থ (৮৯৮) বৎসরে।

৩। তর্কাশরাক (৯০৬) প্রমিতেরতীতের শকাস্ততঃ। বর্ষেশ্যরনশ্চকে ক্রোধাং লক্ষণাবলীং।

আলোচনায় ভট্ট কুমারিলের কথা বা মতের আলোচনা আছে বলিরা বুলিতে পারি নাই। উদ্যোতকরের উত্থাপিত মীমাংসক মতকে তাৎপর্যাচীকাকার বাচম্পতি মিশ্র জরন্মীমাংসক মত বলিয়া উলেপ করিয়াছেন। কিন্তু শ্লোকবার্ত্তিকে অভুমান-প্রমাণের প্রমেয় বিষয়ে কুমারিল নিজ মতের সমর্থনপূর্বাক অন্যের মত বলিয়া ঐ বিষয়ে উদ্যোতকরের সমর্থিত মতটিরও উরেথ করিয়াছেন ( শ্লোকবার্ত্তিক, অনুমান পরিক্রেদ, ৪৮ শ্লোক দ্রষ্টব্য )। দেখানে টীকাকার পার্থ-সার্র্থি দিশ্র ঐ মতকে নৈয়ায়িকের মত বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন। কুমারিল কোন অপ্রসিদ্ধ নৈয়ায়িক মতের উল্লেখ ও সমর্থন করিতে পারেন না। ঐ মতটি কুমারিলের পূর্ব্ব হইতেই স্কপ্রাসিদ্ধ হইরাছিল, ইহা বুঝা ধার। বাৎস্তায়ন বে ঐ মতাবলম্বী নহেন, তাহা বহু হলেই স্পষ্ট বুঝা ধার। উদ্যোতকরই অনুমান-প্রমাণের প্রমের বিষয়ে অস্তান্ত মত ও দিও নাগের মত গণ্ডন পূর্ব্বক ঐ নৃতন মত প্রকাশ করিয়াছেন, ইহা আমরা বুঝিতে পারি (১৩৯ পৃষ্ঠা দ্রন্তরা)। ভট্ট কুমারিল শ্লোকবার্ত্তিকে অনুমান পরিচ্ছেদে দিঙ্নাগের মতেরও খণ্ডন করিয়াছেন। পরস্ত কবি বাণভট্ট খুষ্টীয় সপ্তম শতাব্দীর প্রারম্ভে হর্ষচরিতে প্রথমে যে বাসবদত্তা কাব্যের অতি প্রশংসা করিয়াছেন, উহা কবি সুবন্ধ-রচিত প্রসিদ্ধ বাসবদত্তা কাব্য, ইহাই পণ্ডিত-সমাজে প্রসিদ্ধ আছে। ঐ বাসবদত্তা কাব্য বাণভট্টের পূর্ব্বেই বিশেষ প্রদিদ্ধি লাভ করিরাছিল, ইহা স্বীকার্যা। স্থবন্ধু ঐ বাদবদন্তা কাব্যে উপ্যোতকরের নামোলেধ করিয়াছেন, ইহা বুঝা যায়?। তাহা হইলে উদ্যোতকর যে অবন্ধর পূর্ব্ধ হইতেই দেশে ভাষমত-প্রতিষ্ঠাতা বলিয়া স্থপ্রসিদ্ধ হইয়াছিলেন, ইহাও অবন্ধর কথায় বুঝিতে পারা বায়। এ সব কথা উপেকা করিলেও বাচম্পতি মিশ্র ও উদয়নাচার্ব্যের কথা কিছুতেই উপেক্ষা করা যায় না। তাঁহারা উদ্যোতকরের বার্ত্তিককে যেরূপ প্রাচীন গ্রন্থ বলিয়া উলেথ করিয়া গিয়াছেন, তাহাতে উদ্যোতকর যে খৃষ্টার ষষ্ঠ শতান্দীরও পূর্কাবর্তী, ইহা আমাদিগের বিশ্বাস।

খুষ্টীয় দশম শতাব্দীতে শ্রীমদ্বাচম্পতি মিশ্র "অতিজরতীনাং" এই কথা বলিয়া যে বার্ত্তিকের প্রাচীনত্বের বোষণা ও তাহার উদ্ধারের প্রয়োজন স্কচনা করিয়াছেন এবং বাহার উদ্ধারের জন্তু তিনি ত্রিলোচন গুরুর উপাসনা করিয়াছেন, সেই স্থপ্রসিদ্ধ বার্ত্তিক প্রস্কের প্রাচীনত্ব বিষয়ে বাচম্পতি মিশ্র ও উদয়নাচার্য্য ল্রাস্ক ছিলেন, ইহা কিছুতেই সম্ভব নহে।

উদ্যোতকর প্রতিজ্ঞা-স্ত্রবার্ত্তিকে "বাদবিধি" ও "বাদবিধানটীকা" নামে বৌদ্ধ গ্রন্থব্যর উরেধ করিয়াছেন। কিন্তু তিনি বে ধর্মকীর্ত্তির "বাদক্তার" নামক গ্রন্থকেই "বাদবিধি" নামে এবং বিনীতদেবের "বাদন্তার্যাখ্যা" নামক গ্রন্থকেই "বাদবিধানটীকা" নামে উরেধ করিয়াছেন, তাহা বুঝিতে পারি নাই। ঐ সকল মূল গ্রন্থ পাওয়া যায় না। গ্রন্থের প্রকৃত নাম ত্যাগ করিয়া কলিত নামে উরেধেরও কোন কারণ বুঝি না। উদ্যোতকর ধর্মকীর্ত্তি ও বিনীতদেবের সমসামন্থিক হইলে তাহার ঐরপ নাম-প্রমেরও কোন কারণ বুঝি না। বৌদ্ধ সম্প্রদায়ের প্রচুর

ভারতিবিবোলোককরবরপাং।—বাদবকরা, ২০০ পুরা।

মূল গ্রন্থ বিনুপ্ত হইয়াছে। সকল সম্প্রদায়ের মধ্যেই সদৃশ নামেও অনেক গ্রন্থ ছিল ও আছে। বিভিন্ন এছকারের বিভিন্ন এছে বিষয়বিশেষের বিচারে সদৃশ ভাষারও প্রয়োগ হইরাছে ও হইরা থাকে। উদ্যোতকরের উদ্ধৃত বিভিন্ন বৌদ্ধ গ্রন্থ-সন্দর্ভ দেখিলেও ইহা বুঝা যায়। তাৎপর্য্য-টীকাকার বাচম্পতি মিশ্রের কথার উদ্যোতকর, দিঙ্নাগ ও স্থবন্ধুর প্রন্থের বিশেষ উল্লেখ ও প্রতিবাদ করিয়াছেন, ইহা ম্পষ্ট পাওয়া যায়। উদ্যোতকরের কথিত "বাদবিধানটীকা" স্থবন্ধরচিত কোন গ্রন্থের টীকা, ইহা মনে হয়। বাচম্পতি মিশ্র ঐ স্থলে পূর্ন্দে উদ্যোতকরের উল্লিখিত কোন লক্ষণকে স্থবন্ধুর লক্ষণ বলিয়া উরেধ করিয়াছেন। ধর্মকীর্ত্তি ঐ মত সমর্থন করিয়া তাঁহার "স্তামবিন্দু" এছে উদ্যোতকরের কথার প্রতিবাদ করিতে পারেন। কিন্তু উদ্যোতকর যে ধর্মকীর্ত্তির কোন প্রস্তের উল্লেখাদি করিরাছেন, ইহা বুঝিতে পারি নাই। মূল প্রস্ত না পাইলে অথবা কোন প্রামাণিক প্রাচীন সংবাদ না পাইলে তাহা বুঝা বার না। বাচম্পতি মিশ্র পূর্বের্নাক গ্রন্থবনের সম্বন্ধে কোন পরিচয় দিয়া বান নাই। উদ্যোতকর আরও বহু স্থলে বৌদ্ধ গ্রন্থের উরেথ করিয়াছেন, তৃতীয় অধ্যারের প্রারম্ভে "সর্মাভিদময়স্থত্ত" নামে কোন প্রাচীন বৌদ্ধ গ্রন্থের উরেথ করিয়াছেন, কিন্তু বাচম্পতি মিশ্র ঐ সকল গ্রান্থের কোন পরিচয় দিয়া বান নাই। বছ স্থলে কোন কোন বৌদ্ধ প্রস্তের পরিচয় ও দিয়াছেন। ধর্ম্মকীর্তির গ্রন্থ যে তাঁহার বিশেষ অধিগত ছিল, তাহার পরিচর ভামতী ও তাৎপর্যানীকা প্রভৃতি গ্রন্থে পাওয়া বায়। দিঙ্নাগের সমদাময়িক বস্থবন্ধু নামে যে প্রধান বৌদ্ধ নৈয়ায়িকের বার্ত্তা পাওয়া বার, বাচম্পতি মিশ্র তাঁহাকেই স্থবন্ধু নামে বহু স্থলে উল্লেখ করিয়াছেন কি না, তাহা নিঃদন্দেহে বলা বার না। দে বাহাই হউক, মূল কথা, উদ্যোতকর খুইয়ে দপ্তম শতান্ধীর বহু পূর্লবর্ত্তী এবং ভগবান বাংগ্রায়ন খুই-পূর্লবর্ত্তী, ইহাই আমাদিগের বিশ্বাস। এথানে নিজের বিশ্বাসান্ত্রসারেই এ সকল বিষয়ে কিছু আলোচনা করিলাম। প্রধান ঐতিহাসিকগণের কথা এবং অনুসন্ধান দারা ফলে কোন প্রমাণ সংগ্রহ করিতে পারিলে তাহা গ্রন্থশেষে প্রকাশ করিবার ইচ্ছা আছে। এ পর্যান্ত এই সকল বিষয়ে যে সমস্ত প্রবন্ধাদি পাঠ ও অমুসদ্ধানাদি করিয়াছি, তাহাতে নানা মততেদই পাইয়াছি; কোন নির্ব্বিবাদ সিদ্ধান্ত পাই নাই। মততেদ অবলগন করিয়া এই গ্রন্থের টিপ্পনীর মধ্যেও কোন কোন কথা বলিয়াছি।

ভাষ্যকার বাংখ্রারন কোন্ দেশে আবিভূত ইইয়াছিলেন, এ বিষয়েও কোন নির্ম্পিনাদ সিদ্ধান্ত পাওয়া যায় না । বাংখ্রায়ন দাক্ষিণাত্য, ইহা অনেকে দমর্থন করেন । বাংখ্রায়ন ও উদ্যোতকর উভয়েই মৈথিল, ইহাও অনেকে বলেন । ভাষ্য ও বার্তিকের ছারা এ বিষয়ে কিছু নিশ্চয় করা যায় না । কোন কোন কথার ছারা যাহা করনা করা যায় এবং কেহ কেহ বেরপ কয়না করিয়াছেন, যথাস্থানে তাহার আলোচনা পাওয়া যাইবে এবং গ্রন্থশেষেও পুনরায় এ সকল বিষয়ে আলোচনা পাওয়া যাইবে ।

#### নিবেদন

ভগবানের কুপার বন্ধভাষার অপ্রবাদ, বিবৃতি ও টিগ্ননীর সহিত বাংজারন ভাষ্য সমেত আর্থদর্শনের প্রথম অধ্যার প্রকাশিত হইল। বাংজারন ভাষ্য বেরূপ অতি ভ্র্মোষ প্রস্থ, তাহা স্থদীসমাজের কবিদিত নহে। মাদৃশ ব্যক্তি এই গ্রন্থের প্রস্তুত ব্যাথাাদি কার্যে। অবাগ্য। তথাপি
কতিপর বিদ্যোৎসাহী স্থশিক্ষিত স্কৃত্বং ব্যক্তির আন্তরিক উৎসাহের বলেই অতি ভ্রনাহনের
পরিচর দিয়া আমি এই কার্য্যে পার্ত্ত হইরাছি। স্থদীগণ এই প্রন্থে আমার প্রচুর ভ্রম-প্রমানের
পরিচর পাইবেন এবং এই অতি ভ্রংমাধ্য কার্য্য সম্পাদন করিতে আমি কাহারও পত্না অনুসরণ
করিতে না পারার পদে পদে আমার পদস্থালন অবগুল্ভাবী, ইহা আনিরাও এই কার্য্যে প্রস্তুত
হইরাছি। আমার গুক্তর পরিশ্রমের ফলে যদি বাংল্ডায়ন-ভাষ্য-পাঠার্গাদিগের কিঞ্চিন্যাত্রও
সাহায্য হর, পরিশ্রমের লাঘ্র হয়, তাহা ইইলেই আমি চরিতার্থ হইব।

নানা কারণে বহু স্থলে বাংস্থারন ভাষ্যের প্রকৃত পাঠ নির্ণয় করা এখন হংসাধ্য হইয়াছে।
পরস্ক প্রচলিত ভাষা প্রকে গেরুপে ভাষা-সন্দর্ভ সরিবেশিত হইয়াছে, ভাষাতে ভাষ্যের সংগতি
এবং পূর্বপক্ষ উত্তরপক্ষ-সন্দর্ভ এবং প্রশ্ন ও উত্তর-সন্দর্ভের নির্ণয় করাও সর্ব্বে সহজে সম্ভব
হয় না । এই সমস্ত কারণে বাংস্থারন ভাষ্য আরও অতি ছর্মোধ হইয়াছে। এ জন্ত এই প্রস্কে
ভাষা-সন্দর্ভগুলি পুথক্ভাবে যথাস্থানে সনিবেশিত করিতে যথামতি চেষ্টা করিয়াছি। ইয়াতে
মূল ভাষা অপেক্ষাকৃত সুবোধ হইবে, আশা করা যায়। উদ্যোতকরের বার্ত্তিক ও বাচম্পতি মিশ্রের
ভাংপর্যানীকা প্রভৃতি গ্রন্থ ও নানা পাঠভেদের বর্থামতি পর্যালোচনা করিয়া এই এন্থে ভাষাপাঠ গ্রহণ করিয়াছি। কোন কোন স্থলে বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতির সম্মত ভাষা-পাঠ নির্ণয় করিতে
না পারায় প্রচলিত পাঠই গ্রহণ করিতে হইয়াছে।

প্রাচীন বাৎস্থায়ন ভাষ্যে যে প্রণালীতে বাক্য প্রয়োগ হইরাছে, বর্ত্তমান বন্ধভাষায় ঐ প্রণালীতে বাক্যপ্রয়োগ হয় না। তথাপি মূলানুষারী অনুবাদের অনুবাদে ভাষ্যের প্রণালীতেই ভাষ্যের অনুবাদ করিতে হইরাছে। স্বাধীন ভাষায় মূল-প্রতিপাদ্য বিষয়ের বর্ণন করিলে তাহা মূলের অনুবাদ হয় না; তন্ধারা মূলের পদ পদার্থ ব্রিয়া, প্রতিপাদ্য ব্রিয়ার পক্ষেও বিশেষ সাহায্য হয় না। বাৎসায়ন ভাষ্যের তাৎপর্যাবাদের স্থায় বহু স্থলেই শব্দার্থ-বোধও অতি ক্রকটিন। এ জন্ম অনেক স্থলে অনুবাদে ভাষ্যের শব্দাই উল্লেখ করিয়া পরে তাহার অর্থ ব্যাখ্যা করিয়াছি এবং সর্ব্বেই যাহাতে অনুবাদের হারা মূল ভাষ্যের বাক্যার্থ-বোধে সহায়তা হইতে পারে, বর্থাশক্তি সেইরূপ চেষ্টা করিয়াছি। ভাষ্যকার স্থরের ন্থায় সংক্ষিপ্ত বাক্যের হারা প্রথমে তাহার বক্তবাটি বলিয়া, পরে আবার নিজেই সেই নিজ বাক্যের বিশদ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। উহা ভাষ্যগ্রন্থের লক্ষণ। উহার নাম স্থপদ-বর্ণন। ভাষ্যের ঐ সকল অংশের অনুবাদের পূর্বের সর্বাক্যাক বিশদার্থণ বিশিদার্থ

বর্ণন-ভাষা বলিয়া বুঝিতে হইবে। ভাষোর আয় অন্থবাদেও বছ স্থলে ভাষোর প্রধালীতে স্ববাক্যবর্ণন বা পূর্ব্বোক্ত কথার ব্যাখ্যা করিয়াছি; অনেক স্থলে ভাষোর তাৎপর্য্য বুঝাইতেও চেষ্টা করিয়াছি। বহু স্থলে যথাশক্তি সরল ভাষায় অন্তবাদের পরে "বিবৃতি"র দারা মূলের প্রতিপাদ্য বিষয়টি বুঝাইতেও চেষ্টা করিয়াছি। ছত্ত্বহ দার্শনিক গ্রন্থের কেবল অমুবাদের ছারা সম্পূর্ণরূপে তাৎপর্যা বুঝা বার না। অনেক খ্লে নানাবিধ প্রশ্ন উপস্থিত হইরাও প্রকৃতার্থ-বোধে প্রতিবন্ধক হয়। বিশেষতঃ বাংভারনভাষা প্রভৃতি গ্রন্থের বাক্যার্থবাধ বা তাংপর্যাবোধ নানা কারণে অতি স্থকঠিন, এই বিশ্বাসে সর্পত্ত সংস্কৃত টীকার প্রণালীতে বঙ্গভাষায় একটি টিপ্লনী প্রকাশ করিরাছি। টিপ্লনীতে সর্পত্রই স্তুকার ও ভাষাকারের তাৎপর্য্য বুবাইতে এবং বাৎস্থারন ভাষা বুঝিতে গেলে যে সকল জিজান্ত উপস্থিত হয়, তাহারও যথামতি যথাসম্ভব আলোচনা করিতে যথাশক্তি চেষ্টা করিয়াছি। প্রাচীন ছায়াচার্য্য উদ্যোতকর, বাৎস্থায়নভাষ্যের যে বার্ত্তিক রচনা করিয়াছেন, তাথতে তিনি খ্রায়স্ত্রেরও ব্যাখ্যা করিয়াছেন; উহা খ্রায়বার্ত্তিক নামে প্রসিদ্ধ। উদ্যোতকর বার্ত্তিক প্রছের লক্ষণাত্রসারে স্বাধীন সমাণোচনার ঘারা বহু স্থলে ভাষ্যকারের ব্যাখ্যা ও মতের খণ্ডন করিয়াছেন এবং নিজে অন্তর্জপ স্থতার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। সর্পতন্ত্রপ্রতন্ত্র শ্রীমদ্বাচস্পতি মিশ্রও স্থায়বার্ত্তিক-তাৎপর্যা-টাকা নামে উদ্যোতকরের বার্ত্তিকেরই টাকা করিয়া উদ্যোতকরের মত সমর্থন করিতে ভাষাকারের মতের থণ্ডন করিয়াছেন। উদয়নাচার্য্য বাচম্পতি মিশ্রের ঐ টাকারই ভারবার্ত্তিক-তাৎপর্য্য-পরিগুদ্ধি নামে টাকা করিয়াছেন। এই প্রন্থের কিয়দংশ-মাত্র মুক্তিত হওয়ায় সর্ব্বাংশ দেখিতে পাই নাই। স্থায়বার্ত্তিকে উদ্যোতকর এবং তাৎপর্যানীকায় বাচস্পতি মিশ্র বাৎস্থায়ন ভাষোর যে যে স্থলের ব্যাখ্যা করিয়াছেন, দেই দেই স্থলে ওাহাদিগের নামোরেথে সে ব্যাথ্যা প্রকাশ করিয়াছি। অফ্নান্ত স্থলে আমার কুদ্র শক্তি ও ফুদ্র চিন্তার দার। বেমন বুঝিয়াছি, অগতা। সেইরূপই ব্যাথা। করিয়াছি। বাংস্তায়ন ভাষ্যের অত্বাদের সঙ্গে স্তায়-বার্ত্তিক ও তাৎপর্য্যানকার অনেক অংশের অনুবাদ করাও কর্ত্তব্য মনে করিয়া টিগ্লনীতে তাহাও বথামতি করিয়াছি। দে জন্তও টিগ্লনী অনেক খুলে বিস্তৃত হইয়াছে। উদ্যোতকর ও বাচম্পতি মিশ্র বে বে স্থলে বাৎস্থায়নের মতের খণ্ডন করিয়াছেন, আমি সেই সেই স্থলে বাৎস্থায়নের অভিপ্রায় বর্ণন করিতেও যথাশক্তি চেষ্টা করিয়াছি এবং অনেক খুলে উদ্যোতকর ও বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতি গুরুপাদগণের কথা বুঝিতে না পারিয়াই বিদার্থীর ভাষ স্থাসমাজের নিকটে অসংকোচে আমার সংশয় জ্ঞাপন এবং অনেক স্থলে সিদ্ধান্তের ভাবে আমার পূর্ত্বপক্ষেরই নিবেদন ও সমর্থন করিয়াছি। প্রাচীন গুরুপাদগণের ব্যাখ্যা গণ্ডন করিয়া পাণ্ডিত্য প্রকাশ করা আমার উদ্দেশ্য নছে: মাদৃশ বাক্তি তাহা কলনাও করিতে পারে না। আমি প্রাচীনগণের কথা বুঝিতে না পারিয়াই আমার সংশয় ও পূর্ব্বপক্ষের সমর্থন করিয়া বিদ্যার্থীর ভাষ স্থ্যীসমাজে নিবেদন করিয়াছি। স্থ্যীসমাজ ঐ দকল প্রাচীন এন্থের তাৎপর্য্য কাথ্যা করিয়া প্রচার করিবেন, দেশে প্রাচীন ভাষ এন্থের প্রচুর আলোচনা হইবে, বাৎস্থায়নের মতের এবং তাঁহার ভাষ্যের বিশেষ আলোচনা হইবে, ইহাই আমার আশা ও উক্তেন্ত। এ জন্ত অনেক স্থলে প্রাচীন ও নবা নৈরাধিকগণের মতভেদেরও বথামতি

আলোচনা করিয়াছি। অনেক গুলে বাংগ্রায়নভাষ্যে ব্যবহৃত অনেক শব্দের অর্থব্যাথ্যা করিতেও টিপ্লনীতে আবশ্যক বোধে অনেক আলোচনা করিয়াছি। বঙ্গভাষায় বিবিধ বিষয়ে অনেক আলোচনার ফলে যদি পাঠকগণের কোন অংশে কোন বিষয়ে কিছু উপকার হয়, ইহাও আমার উদেগ্য। এই সমন্ত বিবিধ আলোচনা করিতে বাইরা মাদৃশ ব্যক্তির বছ অজ্ঞতা ও ভ্রমের পরিচয় দিতে হইবে জানিরাও পূর্ব্বোক্তরূপ নানা উদ্দেশ্রে আমি অসংকোচে নানা আলোচনা করিয়াছি। পরত দর্শনশার, বিশেষতঃ ভাষশার বঙ্গভাষার ব্রাইতে হইলে সংখ্যেপে তাহা ব্রান অসম্ভব। বিশেষতঃ বাৎস্থায়ন ভাষ্যের স্থায় অতি জুরুহ মূল সংস্কৃত গ্রন্থের সকল কথা বিশেষরূপে বুঝাইতে গেলে অনেক কথা বলা আবগুক হয়। এ জুকুও টিপ্পনীতে বহু কথা বলিতে ছইয়াছে। কিন্তু গুক্ত সংস্কৃত টীকার স্থায় অনেকে এই এছের টিগ্ননীর ও সর্বাংশ না পড়িয়া কেবল ব্যাখ্যাংশমাজও পড়িতে পারেন। অনেক স্থলে মূল ভাষা ও অনুবাদ না পড়িয়াও কেবল টিপ্পনী পড়িলেও এবং অনেক স্থলে কেবল অনুবাদ ও বিবৃতি পড়িলেও ধাহাতে ভাষোর প্রতিপাদ্য বুঝা যায়, সেইরূপ চেষ্টাও বর্থাশক্তি করিয়াছি। সর্বশ্রেণীর পাঠকগণের দিকে লক্ষ্য রাথিয়াই আমি যথাশক্তি এই গ্রন্থের ব্যাখ্যা ও নানা কথার আলোচনা করিয়াছি: কিন্ত ইহাও বলা আবশুক বে, বঙ্গভাষায় জ্ঞায়-দর্শন ও বাংস্তায়নভাষ্য বুঝাইতে আমি যথাশক্তি চেষ্টা করিলেও ধাহারা এই সকল বিষয়ের কোনরপ আলোচনা করিবার অবদর বা স্থযোগ পান নাই, তাঁহাদিগকে বিশেষ পরিশ্রম ও সময় ব্যয় স্বীকার করিয়া এই গ্রন্থ বুরিতে চেষ্টা করিতে হইবে। কোন অজ্ঞাত ছর্কোধ বিষয় প্রথমে সহজে কেহই বুঝিতে পারেন না। বছভাষায় ভাষশাস্ত্রের ব্যাখ্যা করিলেও বিষয়ের চুর্কোধত্ববশতঃ দে বাাখাও দৰ্মত স্থবোধ ইইতে পারে না। দরল ভাষায়, স্বাধীন ভাষায় সহজে ভাষশাস্ত্র বুবাইবার অনুরোধে জ্ঞানপূর্বক প্রকৃত বিষয়ের অপনাপ বা পরিত্যাগ করা যায় না। পারিভাষিক শব্দ পরিত্যাগ করিরা অন্ত স্থপ্রসিদ্ধ শব্দের দ্বারা ঐ সকল পারিভাষিক শব্দার্থ প্রকাশও অন্তব। এইরপ নানা কারণে এবং দর্বোপরি আমার অক্মতাবশতঃ অনেক স্থলে অনুবাদাদি ইচ্ছা দত্ত্বেও স্বোধ করিতে পারি নাই। মূলামুখায়ী অমুবাদ করিতে অমুবাদের ভাষার পূর্বতা বা সৌষ্ঠব-দাধনেও স্বাধীন ভাবে যন্ত্ৰ করিতে পারি নাই। পরস্ত এই প্রথম অধ্যায় বিশেষ ক্রোধ বলিয়া এবং এই অব্যায়ে কর্ত্তব্যবোধে অনেক কথার আলোচনা করার অনেক হলে এই গ্রন্থ অনেক পাঠকের নিকটে সম্ভবতঃ অঠি হর্কোধ বলিয়াই প্রতিপন্ন হইবে। আমার প্রথম চেষ্টান্ন এই প্রথম থণ্ডে আরও অনেক প্রকার ক্রাট ও ভাষাদোষ প্রভৃতি ঘটিয়াছে, ইহা আমিও বুরিতেছি। অক্তান্ত গুড়ে ভাষাসংখ্যমের দিকে বিশেষ মনোবোগী আছি। আর তিন থণ্ডে এই গ্রন্থ সমাপ্ত कतिवात हैका ।

পরিশেষে পাঠকগণের নিকটে দবিনর প্রার্থনা এই যে, দকলেই এই গ্রন্থ পাঠ করিব। আমাকে নিজ নিজ অভিমত জানাইবের। বঙ্গীয়-সাহিত্য-পরিষৎ পরমবিদ্যোৎসাহিতার ফলে যে মহান্ উদ্দেশ্যে প্রচুর অর্থবায় স্বীকার করিবা এই গ্রন্থ প্রকাশ করিতেছেন, দেই উদ্দেশ্যসিদ্ধির জন্ত এই গ্রন্থের সৌর্চবদাধন আমার পরম কর্তব্য হইবাছে, তজ্জন্ত আমি সকলেরই অভিমত ও উপদেশ গ্রহণ করিতে সর্বাদা ইচ্ছুক। পাঠকগণ এই গ্রন্থকে নিজের গ্রন্থ মনে করিয়া ইহার স্নোষ্টবসাধনের জন্ম আমাকে উপদেশ করিলে, তদমুসারে জন্ম থণ্ডে এবং গ্রন্থশোষ আমি দোষ সংশোধনে যথাশক্তি চেষ্টা করিব। আর যদি পাঠকগণের উৎসাহের ফলে আমার জীবনে কথনও এই গ্রন্থের পুনঃসংশ্বরণ হন্ন, তবে তথন আমি ইহার সৌষ্টবসম্পাদনে বিশেষরূপ চেষ্টা করিতে পারিব। আমার আর যাহা বাহা বলিবার আছে, তাহা গ্রন্থশোষ্টে বক্তবা। ইতি।

বঙ্গান্ধ ১০২৪ ২৭শে শ্রাবণ পাবনা

শ্রীফণিভূষণ শর্মা

THE RESERVE OF THE PROPERTY OF THE

O THE TRANSPORT OF THE PARTY OF

A STATE OF THE PROPERTY OF THE STATE OF THE

the name of the state and the state of the s

H199-19-22 - 1714

THE RESERVE AND ASSESSED TO SEE STREET AND ADDRESS OF THE PARTY ADDRESS OF THE PARTY AND ADDRESS OF THE PARTY A

the control of the co

मान्या आहर के मान पूर्व के जान कर के मान कर कर कर कर है।

THE RESIDENCE OF THE PROPERTY OF THE PARTY O

STATE OF THE PARTY OF THE PARTY

क्रमा विकास का कार्य के किस्सी के किस्सी

than provided the payment also has pende

The server of the spine specification was the size of servers.

THE RESIDENCE OF THE PERSON OF

A CONTRACT MANUAL PROPERTY AND ARREST TOTAL PROPERTY OF A

and a state property and in the same of the state of the

The related walking the property of

| विवय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | পূৰ্বাদ |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ৮ম হত্তে – দৃষ্টার্থ ও অদৃষ্টার্থ-ভেদে শব্দপ্রমাণের হৈবিধা কথন, (ভাষো) ঐ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | PACE -  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | >69     |
| <ul> <li>ম সূত্রে আত্মাদি ছাদশ প্রকার প্রমেয়ের নামোরেয়য়রপ প্রমেয়-বিভাগ ও</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| প্রমেরের সামান্ত-লক্ষণ স্থচনা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 360     |
| ভাষ্যে আত্মদি নাদশ প্রমেরের পরিচয় ও স্রব্যগুণাদি সামান্ত প্রমেরের অন্তিত্ব                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
| কথন পূর্ব্বক ভাষ্যস্থতে আত্মাদি হাদশ পদার্থের প্রমের নামে বিশেষ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| উল্লেখ্যে কারণ কথন, প্রমেয়মধ্যে স্থাধের অনুলেখের কারণ কথন                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 363     |
| ১০ম স্থাত্র ইজ্ঞাদি গুণের আত্মনিক্ষত্ব কথন দারা আত্মার লক্ষণ স্থচনা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 369     |
| ভাষ্যে স্ত্রার্থ ব্যাখ্যা ও অনাত্রবাদীর মত খণ্ডর                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | הפנ     |
| ১১শ সূত্রে শরীরের লক্ষণ 👚 🖽 🕬 ১৯০০ চনে । সমস্যে সামী চনের চনার বিশেষ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 296     |
| ১২শ স্থাত্র ইন্সিমের বিভাগ ও লক্ষণ স্ট্রনা ও ইন্সিমের ভৌতিকত্ব কথন                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 599     |
| ভাষ্যে – ইন্দ্রিয়ের সামান্ত লক্ষণ ও বিশেষ লক্ষণ ব্যাখ্যা ও ইন্দ্রিয়ের ভৌতিকত্ব                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
| খীকারের যুক্তি প্রদর্শন                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 396     |
| ২০শ সত্তে ক্ষিত্যাদি পঞ্চ ভূত কথন, ভাষ্যে ঐ স্থতের প্রয়োজন কথন                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 550     |
| ১৪শ স্থাত্র গন্ধাদি ইক্রিয়ার্থ কথন পূর্বাক তাহার লক্ষণ স্থানা · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 350     |
| ২৫শ স্থান্তে বুদ্ধির লক্ষণ (ভাষ্যে ) সাংখ্যমত নিরাস · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 245     |
| ১৬শ স্তুত্রে মনের সাধক উল্লেখ পূর্বাক লক্ষণ স্বচনা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 560     |
| ভাষ্যে স্থান্থসারে মনের সাধন স্থান স | 358     |
| ১৭শ হত্তে প্রবৃত্তির লক্ষণ 💛 আন্টালিকেন্ড কর্মান ক্রামান কর্মান ক্রামান ক্র  | 366     |
| ১৮শ সূত্রে দোবের বক্ষণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 269     |
| ১৯শ স্থ্যে প্রেত্যভাবের লক্ষণ, ভাষো প্রেত্যভাবের ব্যাখ্যা ও অনাদিত্ব কথন                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 269     |
| ২০শ স্থানে কলের লক্ষ্য বিভিন্ন কলে বিভাগ ব | PAC     |
| ২১শ স্থাত্রে ছঃথের লক্ষণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 292     |
| ২২শ স্থাত্রে অপবর্গের লক্ষণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 290     |
| ভাষ্যে—মোক্ষে নিতাস্থরের অভিব্যক্তি হয়, এই মতের বিশেষ বিচারপূর্বক                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -20)    |
| ২০শ স্থাত্রে সংশারের লাকণ ও পঞ্চবিধ বিশেষ কারণজন্ম পঞ্চবিধ সংশারের                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         |
| रुमा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 206     |
| ভাষ্যে পঞ্চবিধ সংশব্দের ব্যাখ্যা ও উদাহরণ ২০৮—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 255     |
| ২৪শ সূত্রে প্রয়োজনের লক্ষণ · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
| ২৫শ সূত্রে দৃষ্টান্তের লক্ষণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 220     |

| বিষয়                                            | *****                     | श्रीशिष्ट      |
|--------------------------------------------------|---------------------------|----------------|
| ২৬শ স্থতে সিদ্ধান্তের সামান্ত লক্ষণ · · ·        |                           | *** 222        |
| ২ ৭শ স্থত্তে চতুর্বিধ সিদ্ধান্তের বিভাগ          | and the second            | 258            |
| ২৮শ স্ত্রে সর্বতরসিদ্ধান্তের লক্ষণ               |                           | 226            |
| ২৯শ স্থান প্রতিভন্তসিদ্ধান্তের লক্ষণ             |                           | 226            |
| ৩০শ স্থাত্ত অধিকরণসিদ্ধান্তের লক্ষণ              | *** 80                    | ২৩০            |
| ০১শ স্ত্রে অভ্যুপগমসিদ্ধান্তের লক্ষণ             | /2                        | 202            |
| ৩২শ সূত্রে প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের বিভাগ         | *** ****                  | 300            |
| ভাষ্যে—দশাবয়ববাদের উল্লেখ, ব্যাখ্যা ও খণ্ডন     | See High terms            | 209            |
| ৩৩শ হত্তে প্রতিজ্ঞার লক্ষণ · · ·                 | West 1819 St. 1816        | 280            |
| ০৪শ হলে হেতুর সামাত্ত লক্ষণ ও সাধর্ম্ম হেতুর     | লক্ষণ •••                 | 285            |
| ৩৫শ স্ত্রে বৈধর্ম্মা হেতুর লক্ষণ · · ·           | 144 1150 U.S.             | 248            |
| ৩৬শ স্থত্তে উদাহরণের সামান্ত লক্ষণ ও সাধর্ম্যোদা | হরণের লক্ষণ               | ২৬৩            |
| ৩৭শ স্ত্রে বৈধর্ম্যোদাহরণের লক্ষণ · · ·          | AND THE REAL PROPERTY.    | 265            |
| ৩৮শ সূত্রে উপনরের লক্ষণ · · ·                    |                           | *** \$96       |
| ৩৯শ স্থাত্ত নিগমনের লক্ষণ · · ·                  | Mark to the English       | *** ***        |
| ভাষ্যে—প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বে সর্ব্ধপ্রমাণের মিঞ |                           |                |
| তাহার হেতু কথন, প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের প্র      |                           | 266-525        |
| ৪০শ স্ত্রে তর্কের লক্ষণ ও তর্কের প্রয়োজন কথন    | brevenine ""              | 608            |
| ভাষ্যে—তর্কের উদাহরণ প্রদর্শন · · ·              | 27 38                     | 508            |
| তর্ক, তবজান নহে, কিন্তু তবুজ্ঞানের মহায়, ইহার   | হেতু কথন · · ·            | 030            |
| ৪১শ স্থাত্ত নির্ণয়ের লক্ষণ                      |                           | 050            |
| ভাষ্যে—সাধন ও উপালস্ত, এই উভয়ই নির্ণয়-সাধন     | হইতে পারে না, এই পূব      | র্মপক্ষের      |
| সমর্থন ও নিরাস এবং নির্ণয়মাত্রই সংশয়           | পূৰ্বক নহে, ভাৰস্থভোক্ত   | निर्वद्य-      |
| লক্ষণ নির্ণয়মাত্রের লক্ষণ নহে, এই সিদ্ধান্ত ক   | थन व्यवस्था हरू-आर्थ      | 059            |
| Ca.                                              |                           |                |
| নিতীয় প                                         | भारिक                     |                |
| ১ম হুত্রে বাদের লক্ষণ · · ·                      | ***                       | 050            |
| ভাষ্যে বাদলক্ষণের ব্যাখ্যা এবং বিশেষণ পদগুলির    |                           |                |
| ২য় স্তে জলের লক্ষণ, ভাষো জন্নলক্ষণের ব্যাগ্যা,  |                           |                |
| কোন পদার্থের সাবন হইতেই পারে না, এই              | পূर्काशकात ममर्थन পূर्कार | <b>চ</b> তাহার |
| <b>ÿe</b> व                                      |                           | 005            |

## ( 85 )

| বিষয়                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | পূঠান   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ০য় স্থান্তে বিতপ্তার লক্ষণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 086     |
| ৪র্থ স্থুত্রে হেপ্পাভাদের বিভাগ ··· ·· ·· ·· ··                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 085     |
| ৫ম স্থাতে স্ব্যাভিচারের লক্ষ্ণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 630     |
| ৬র্চ্ন স্থানে বিকল্পের লক্ষণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 060     |
| ৭ম স্থানে প্রকরণসমের লক্ষণ ১                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 390     |
| ৮ম স্থান্তে সাধাসমের লক্ষণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 690     |
| ৯ম স্থ্যে কালাতীতের লক্ষণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 068     |
| ভাষো কালাতীত হেপ্পাভাদ-লক্ষণের ব্যাখ্যা ও উদাহরণ প্রদর্শন,                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
| স্ত্রের অর্থান্তরের উরেপপূর্বক তাহার খণ্ডন · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                         | oh8     |
| ১০ম স্ব্রে—ছলের সামান্ত লক্ষণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 925     |
| ১১শ ক্ত্রে — ত্রিবিধ ছলের বিভাগ · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                    | 000     |
| ১২শ ফ্রে —বাক্ছলের লক্ষণ, ভাষো বাক্ছলের উদাহরণ ও অগছ ভরত্ব সমর্থন ৩৯৪-                                                                                                                                                                                                                                                                   | -529    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |
| ১৩শ স্ত্রে – সামান্ত ছলের লকণ, ভাষ্যে—সামান্ত ছলের উদাহরণ ও                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -506    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -506    |
| অস্ত্তর্থ স্মর্থন ৪০৪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
| অসহত্তরত্ব সমর্থন ৪০৪<br>১৪শ স্থাত্তে —উপচারছালের লক্ষণ, ভাষো—উপচারছালের উদাহরণ ও                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| অসহতর্ম সমর্থন ৪০৪<br>১৪শ সুত্রে —উপচারছলের লকণ, তাধ্যে —উপচারছলের উদাহরণ ও<br>অসহত্ত্রম সমর্থন ৪০৯                                                                                                                                                                                                                                      | - 852   |
| অসহত্তর্থ সমর্থন ৪০৪ ১৪শ সূত্রে —উপচারছলের লকণ, তাবো—উপচারছলের উদাহরণ ও অসহত্তর্থ সমর্থন ৪০৯ ১৫শ সূত্রে—বাক্ছল হইতে উপচারছল তিয় নহে, স্কৃতরাং ছল দিবিদ, এই পূর্মণক                                                                                                                                                                      | - 852   |
| অসহত্তর্থ সমর্থন ৪০৪ ১৪শ সূত্রে —উপচারছলের লকণ, ভাষো—উপচারছলের উদাহরণ ও অসহত্তর্থ সমর্থন ৪০৯ ১৫শ সূত্রে —বাক্ছল হইতে উপচারছল ভিন্ন নহে, স্থতরাং ছল ছিবিদ, এই পূর্বাণক ১৬শ সূত্রে—বাক্ছল হইতে উপচারছলের ভেদ জ্ঞাপন করিয়া পূর্বাস্থ্রোক্ত                                                                                                 | 830     |
| অসহতর্থ সমর্থন ৪০৪ ১৪শ স্থ্রে —উপচারছলের লকণ, তাধো—উপচারছলের উদাহরণ ও অসহত্তর্থ সমর্থন ৪০৯ ১৫শ স্থ্রে —বাক্ছল হইতে উপচারছল ভিন্ন নহে, স্থতরাং ছল দিবিণ, এই পূর্বাণক ১৬শ স্থ্রে—বাক্ছল হইতে উপচারছলের ভেদ জ্ঞাপন করিয়া পূর্বস্থ্রোক পূর্বপক্ষের প্রতিব্বে                                                                                | 830     |
| অসহত্তর্থ সমর্থন ৪০৪ ১৪শ সূত্রে —উপচারছলের লকণ, তাবো—উপচারছলের উদাহরণ ও অসহত্তর্থ সমর্থন ৪০৯ ১৫শ সূত্রে—বাক্ছল হইতে উপচারছল তিয় নহে, স্কৃতরাং ছল দিবিদ, এই পূর্বাণক ১৬শ সূত্রে—বাক্ছল হইতে উপচারছলের ভেদ জ্ঞাপন করিয়া পূর্বাস্থ্রোক পূর্বাপক্ষের প্রতিবেধ ১৭শ সূত্রে—বাক্ছল ও উপচারছলের বিশেষ স্বীকার না করিলে ছলের                    | 858     |
| অসহত্তর্থ সমর্থন ৪০৪ ১৪শ সূত্রে —উপচারছলের লকণ, তাবো—উপচারছলের উদাহরণ ও অসহত্তর্থ সমর্থন ৪০৯ ১৫শ সূত্রে —বাক্ছল হইতে উপচারছল ভিন্ন নহে, স্থতরাং ছল দিবিদ, এই পূর্বাণক ১৬শ সূত্রে—বাক্ছল হইতে উপচারছলের ভেদ জ্ঞাপন করিয়া পূর্বাস্থ্রোক্ত পূর্বাপক্ষের প্রতিবেধ ১৭শ স্থ্রে—বাক্ছল ও উপচারছলের বিশেষ স্বীকার না করিলে ছলের একত্বাপত্তি কথন | 838 838 |

----

The provide sit of nonethings are supported

# नगाश्रमम् न

## বাৎস্থায়নভাষা।

### ভাষ্য। প্রমাণতোহর্থপ্রতিপত্তী প্রবৃত্তিসামর্থ্যাদর্থবৎ প্রমাণং।

অনুবাদ। প্রমাণের দ্বারা গ্রাছ্ম ও ত্যাজ্য পদার্থের উপলব্ধি হইলে প্রবৃত্তির সফলতা হয়, অতএব প্রমাণ ঐ পদার্থের অব্যক্তিচারী ( এবং ) সর্বাপেক্ষা নিতান্ত আবশ্যক, অর্থাৎ যেহেতু গ্রাহ্য ও ত্যাজ্য পদার্থকে প্রমাণের দ্বারা বৃথিয়া তাহার প্রাপ্তি ও পরিত্যাগ বিষয়ে প্রবৃত্ত হইলে সেই প্রবৃত্তিই সফল হয়, অতএব বুঝা যায়, প্রমাণ তাহার প্রতিপান্ত পদার্থকে যাহা এবং যেরূপ বলিয়া প্রতিপান্ন করে, সেই পদার্থ তাহা এবং সেইরূপই হয়, কখনও তাহার অন্যথা হয় না এবং সর্বাগ্রে সর্বাপেক্ষা প্রমাণেরই প্রয়োজন অধিক।

বিবৃতি। জীব তাহার গ্রাহ্ম পদার্থের প্রাপ্তি এবং ত্যাজ্য পদার্থের পরিত্যাগ বিদয়ে প্রবৃত্ত হইয়া থাকে, কিন্তু ঐ দকল পদার্থকে যথার্থকিপে না বুরিয়া কর্থাৎ এক পদার্থকে অন্ত পদার্থ বিলয়া কথবা এক প্রকার পদার্থকে অন্ত প্রকার পদার্থ বিলয়া ভ্ল বুরিয়া তাহার প্রাপ্তি অথবা পরিত্যাগে প্রবৃত্ত হইলে দে প্রবৃত্তি কথনই দকল হয় না, তাহা কিছুতেই হইতে পারে না। জলার্থী ব্যক্তি তৈলকে জল বুরিয়া তাহার প্রাপ্তিতে প্রবৃত্ত হইলে, অথবা জলকে তৈল বুরিয়া তাহার পরিত্যাগে প্রবৃত্ত হইলে দে প্রবৃত্তি কি দকল হয় ? দেখানে কি তাহার বন্ধতঃ জলের প্রাপ্তি এবং তৈলের পরিত্যাগ হয় ? তাহা কথনই হয় না। যে কোনকপে উলেশ্রা-সিদ্ধিই এখানে প্রবৃত্তির দকলতা নহে, তাহা ভূল বুরিয়াও হইতে পারে। কৃপের জলকে গলাজল বুরিয়া পান করিলেও পিপাদা নিবৃত্তি হয়, কিন্তু গলাজল বুরিয়া গলাজল-লাভের যে প্রবৃত্তি, তাহা দেখানে দকল হয় না। কোন স্থলে ভূল বুরিয়া প্রবৃত্ত হইয়া আশাতীত ফললাভও হইতে পারে, কিন্তু দেখানে যাহা বুরিয়া যাহার প্রাপ্তি বা পরিত্যাগ-বিষয়ে যে প্রবৃত্তি হইয়াছিল, দে প্রবৃত্তি কিন্তু দকল হয় না, কারণ, দেই প্রবৃত্তির বিষয় দেই পদার্থ অথবা দেইক্রপ পদার্থ দেখানে থাকে না, তাহা থাকিলে দে বোধ যথার্থই হইত। পদার্থের যথার্থ বোধ হইলেই তাহার প্রাপ্তি বা পরিত্যাগ-বিষয়ে প্রবৃত্তি কিন্তু করে। বিষয় ব্যথার্থ বা পরিত্যাগ বোধ হইলেই তাহার প্রাপ্তি বা পরিত্রাগা-বিষয়ে প্রবৃত্তি কর্মন হইয়া থাকে। স্বৃত্রাং যে বোধ দকল

প্রবৃত্তির জনক, তাহাকেই যথার্থ বলিয়া নিশ্চয় করা যায়। ঐ যথার্থ বোধ আবার প্রমাণ বাতীত হয় না। উহা প্রমাণেরই বাাপার, স্কুতরাং উহার য়ারা প্রমাণও সফল প্রবৃত্তির জনক। স্কুতরাং বুঝা বায়, প্রমাণ তাহার প্রতিপাদা পদার্থের অব্যতিচারী অর্থাং প্রমাণের প্রামাণা আছে, তাহা না হইলে প্রমাণ কথনই সফল প্রবৃত্তি জন্মাইত না। ফলকথা, এইরূপ অন্মানের য়ায়া সামান্ততঃ প্রমাণের প্রামাণা নিশ্চয় হইয়া থাকে। এবং প্রমাণ বাতীত য়থন কোন পদার্থেরই য়থার্থ বায় হয় না, য়থার্থ বায় না হইলেও প্র্রোক্ত প্রকারে প্রবৃত্তি সফল হয় না, স্কুতরাং প্রমাণ সফল প্রবৃত্তির জনক, প্রমাণ য়থার্থ অন্তুত্তির সাধন; অতএব বুঝা য়ায়, প্রমাণই সর্মাণে নিতান্ত আবশাক, সর্মাণ্ডে প্রমাণেরই অধিক প্রয়োজন, এ জন্ত মহর্ষি গোতম স্ব্রাণ্ডে প্রমাণ পদার্থেরই উল্লেখ করিয়াছেন।

টিপ্লনী। ন্যাবদর্শনের বক্তা নহর্ষি গোত্র প্রথম প্রেরের হারা "প্রমাণ", "প্রমের" প্রভৃতি হোড়শ প্রকার পদার্থের তত্বজ্ঞানকে নিঃশ্রেরদলাতে আবশ্যক বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন, সেই বোড়শ পদার্থের তত্বজ্ঞানসাধনের জন্য তাঁহার এই ন্যাবদর্শন আবশ্যক। নিঃশের্রসলাতে গোত্রমাক্ত প্রমাণাদি বোড়শ পদার্থের তত্বজ্ঞান আবশ্যক কেন ? ইহা পরে ক্রমে বাক্ত হইবে।

মহর্ষি গোতমের ঐ কথার এক সময়ে শুনাবাদী ও সংশয়বাদী বিরোধী সম্প্রদায় প্রতিবাদ করিয়াছিলেন যে, পদার্থ-ভত্তজান অসম্ভব। কারণ, প্রমাণের ছারাই যথন সকল পদার্থের তত্ত্ব বুঝিতে হইবে, তথন প্রমাণের তব্জ্ঞান সর্ব্বাগ্রে আবশাক। প্রামাণাই প্রমাণের তত্ত্ব, কিন্তু দেই প্রামাণ্য নিশ্চয়ের কোনই উপায় নাই। যাহা "প্রমাণ" নামে অভিহিত হয়, তাহাকে প্রমাণ বলিয়া বিশাস করিব কিরপে ? অরুভূতির সাধন হইলেই তাহাকে প্রমাণ বলিরা বিশ্বাস করা নার না। কারণ, বাহা বস্তুতঃ প্রমাণ নহে, কিন্তু প্রমাণের নাার প্রতীয়মান হয় বলিয়া দার্শনিকগণ যাহাকে বলিয়াছেন "প্রমাণাভাদ",—ভ্রমসাধন সেই প্রমাণাভাদের ৰারাও অসংখ্য অসুভৃতি হইতেছে। বাহা নথার্থ অসুভৃতির সাধন, তাহাকেই প্রমাণ বলা হইয়াছে, কিন্তু সেই অনুভূতি বথাৰ্থ হইল কি না, ইহা নিশ্চর করিবার উপায় বখন কিছুই নাই, তথন প্রমাণের প্রামাণা নিশ্চর কোনজপেই হইতে পারে না। প্রমাণকে প্রমাণ বলিয়া ব্রথার্থরণে বুরিতে না পারিলেও তাহার বারা অন্য পদার্থের তব্জান অদস্তব, স্তরাং অসম্ভবের উপদেশক বলিয়া গোতমের এই শান্ত অনর্থক। আর এক কথা, গোতম আত্মা প্রভৃতি "প্রমের" পদার্থের তর্জানকেই মোকলাভের চরম কারণরূপে দ্বিতীয় সত্তে ব্যক্ত করিয়াছেন, স্তরাং তাঁহার মতে আত্মা প্রভৃতি "প্রমের" পদার্থগুলিই প্রধান মোকোপ্রোগী. তাহা হইলে ঐ "প্রমেয়" পদার্থের সর্কাত্রে উল্লেখ না করিয়া "প্রমাণ" পদার্থেরট সর্কাত্রে উল্লেখ করা তাঁহার উচিত হয় নাই। এই সমস্ত আপত্তি নিরাসের জনা গৌতমমতপ্রতিষ্ঠাকামী ভাষাকার বাৎসাায়ন ভাষাারস্থে বলিয়াছেন :--

" প্রমানতোহর্থপ্রতিপত্তৌ প্রবৃত্তিদামর্থ্যাদর্থবর্ৎ প্রমানং"

ভাশ্বকারের কথা এই বে, প্রমাণের প্রামাণ্য-নিশ্চয়ের উপায় আছে; অনুমান প্রমাণের বারাই তাহা নিশ্চয় করা যায়। অসুমানের খারা বুঝা যায়, প্রমাণ তাহার প্রতিপাদ্য পদার্থের অবাভিচারী। "প্রমাণ তাহার প্রতিপাদা পদার্থের অবাভিচারী" এই কথা বলিলে কি বুঝিতে হইবে ? বুঝিতে হইবে, প্রমাণ যে পদার্থকে যাহা এবং যে প্রকার বলিয়া প্রতিপন্ন করে, সেই পদার্থ তাহা এবং সেই প্রকারই হয়, কখনও তাহার অন্যথা হয় না, অন্যথা হইলে বুঝিবে, তাহা প্রমাণ নহে—"প্রমাণাভাদ"। "প্রমাণাভাদ" তাহার প্রতিপাদ্য পদার্থের অবাভিচারী নহে। কারণ, প্রমাণাভাসের প্রতিপাদা পদার্থ বস্তুতঃ তাহা নহে অথবা সেই প্রকার নতে। "প্রমাণাভাস" রজ্জুকে "সর্প" বলিয়া প্রতিপন্ন করে, কিন্তু রজ্জুর ন্থার্থ জ্ঞান হইলে তথন বুঝা যান, উহা দর্প নহে। প্রমাণাভাদ আত্মাকে বিনাশী বলিয়া প্রতিগন করে, কিন্তু আত্মার তব বুঝিলে তথন বুঝা বার, আত্মা সেই প্রকার নহে, অর্থাৎ আত্মা অবিনাশী, আত্মা নিতা। স্তরাং ব্রা বার, প্রমাণাভাস তাহার প্রতিপাদা পদার্থের অবাভিচারী নহে, প্রমাণ তাহার প্রতিপাল্প পদার্থের অব্যতিচারী। প্রতিপাদ্য পদার্থের এই অব্যতিচারিতাই প্রমাণের প্রামাণা। এই অব্যভিচারিতার অনুমানই প্রমাণের প্রামাণোর অনুমান। ভাষাকার "প্রমাণং অর্থবং" এই কথার ছারা তাহাই প্রকাশ করিয়াছেন। ভাষাকার এই অনুমানে হেতু বলিলাছেন "প্রবৃত্তিদামগা"। "দামগা" শক্টি প্রাচীন কালে ফলসম্বর বা সফলতা অর্থেও প্রযুক্ত হইত। প্রাচীনগণ সফল প্রবৃত্তিকে "সমর্থপ্রবৃত্তি" বলিতেন। যে প্রবৃত্তির "অর্থ" কি না বিষয় সমাক্, অর্থাৎ বর্থার্থ জ্ঞানের বিষয় হইয়াছে, তাহাই "সমর্থপ্রবৃত্তি," তদ্বির প্রবৃত্তি বার্থপ্রবৃত্তি, নিফল প্রবৃত্তি। প্রবৃত্তির সামর্থা বলিতে প্রবৃত্তির সফলতা। ভাশাকারের ঐ কথার ফলিতার্থ বুঝিতে হইবে –সফলপ্রবৃত্তিজনকত্ব। ভাষাকার ঐ হেতর ছারা বুঝাইয়াছেন যে, প্রমাণ যথন স্কল প্রবৃত্তির জনক, তথন ব্রা বার, প্রমাণ তাহার প্রতিপাদা পদার্থের অবাভিচারী, অর্থাৎ তাহার প্রামাণ্য আছে। প্রমাণ যদি প্রতিপাদা পদার্থের অবাভিচারী না হইত, তাহা হইলে কথনই দকলপ্রবৃত্তি জন্মাইত না। যাহা প্রতিপাদা পদার্থের অব্যতিচারী নহে, তাহা সফল প্রবৃত্তির জনক নহে, যেমন "প্রমাণাতাস"। প্রমাণাতাদের দারা বুঝিয়া সেই বস্তুর গ্রহণ বা পরিত্যাগ বিষয়ে প্রবৃত্ত হইলে সে প্রবৃত্তি কথনই সফল হইতে পারে না, কারণ, প্রমাণাভাসের ছারা যাহা বুঝা যায়, বস্ততঃ তাহা অথবা সেই প্রকার বস্ত সেধানে থাকে না। তাহা না থাকিলে তাহার প্রাপ্তি বা পরিত্যাগ কিরূপে হইবে? তাহা কোন-

 <sup>&</sup>quot;শ্বৰ্ষদিতি নিতাবোধে মতুপ্। নিতাতা চাৰাভিচারিতা, তেনাখাঁৰাভিচারীতাখাঁ। ইলমেৰ চাৰ্থাৰাভিচারিতা প্রমাণক, ৰজেশকালাল্ডরাৰছাল্ডরাবিদংবাদোহর্থল্ডপঞ্চলার্ড্রেল্ড্রপদর্শিত হোঃ। অত্ত হেত্ঃ
প্রবৃদ্ধিসাম্ব্যাৎ নম্ব্রপ্রভালককরাং। যদি পুনরেতদর্বহলভিবিষাল সম্ব্যাং প্রবৃত্তিমকরিয়াং যথা প্রমাণাভাল ইতি বাতিবেকী হেতুঃ, অব্যব্যতিকেকী বা অনুমানক স্বতঃপ্রমাণ্ডরাংহ্রলাগি সম্ববাং ।—ভালবার্তিক,
ভাৎপ্রাটীকা।

• "প্রবৃদ্ধিটীকা।

• "প্রবৃদ্ধিটীকা।

• "শ্বর্থিকা স্বাহ্নিকা বিভাগের স্বিভাগিকা স্বাহ্নিকা স্বাহ্নিকা স্বাহ্নিকা

• "শ্বর্থিকা স্বাহ্নিকা

• "শ্বর্থিকা স্বাহ্নিকা

• "শ্বর্থিকা স্বাহ্নিকা

• "শ্বর্থিকা

• শ্বর্থিকা

•

কপেই হইতে পারে না। ফলতঃ এইকপে পূর্ব্বোক্ত প্রকার অনুমানের বারা সামানাতঃ প্রমাণের প্রামাণা নিশ্চর হইয়া থাকে, ইহাই ভাল্ফকারের প্রথম কথা। "অর্থ" শব্দের বারা বস্তমাত্র ব্যা গেলেও ভাষাকার গ্রাহ্ম ও ভাজা পদার্থকেই এথানে "অর্থ" শব্দের হারা লক্ষ্য করিয়াছেন। ভাল্ফকার নিজেই পরে ভাহা বলিয়াছেন। ফলকথা, যাহা গ্রাহ্মও নহে, ভাজাও নহে, কিন্তু উপেক্ষণীয়, ভাহা পদার্থ হইলেও এথানে "অর্থ" শব্দের বারা গৃহীত হয় নাই। কারণ, উপেক্ষণীয় পদার্থে কোন প্রবৃত্তিই হয় না; প্রবৃত্তির সফলভার কথা সেখানে বলা যার না।

ফুল্নশীর আগত্তি হইতে পারে যে, যে অনুমান প্রমাণের বারা ভাষ্যকার সামান্তঃ প্রমাণের প্রামাণা নিশ্চয় করিয়াছেন, সেই অনুমানের প্রামাণা নিশ্চয় কিরূপে হইবে ৽ তাহার জনা আবার অনা অনুমান উপস্থিত করিলে তাহারই বা প্রামাণ্য নিশ্চর কিরুপে হুইবে 

 এইরূপে কোন দিনই প্রমাণের প্রামাণা-সন্দেহ নিবৃত্ত হুইবে না, তবে আর প্রামাণা নিশ্চর করা গেল কৈ ? এতছন্তবে বক্তবা এই বে, অনুমান মাত্রেই প্রামাণা-সংশব্ধ হয় না। এই বে খড়ি দেখিলা সমরের অভুমান করিয়া তদম্পারে এখন সর্বাদেশে অসংখ্য কার্য্য চলিতেছে, লিপিপাঠে অভুমানের যারা কত কত প্রস্থবার্তার নির্ণয় হইতেছে, গণিতের হারা কত কত ছলহ তত্ত্বে অনুমান করিয়া তদ্পুদারে কত কত কার্যা নির্বাহ হইতেছে, তুলাদণ্ডের সাহাযো ভবোর ওক্তবিশেবের অনুমান করিয়া স্থচিরকাল হইতে ক্রম-বিক্রয় ব্যবহার চলিয়া আদিতেছে, ভূরোদর্শনসিক অবিসংবাদী সংস্থারসমূহের মহিমায় আরও কত কত অহুমান করিয়া স্তিরকাল হইতে জীবকুল জীবনধাতা নির্দ্ধাহ করিতেছে, এই সকল অনুমানে কি বস্ততঃ সর্ব্যাহই প্রামাণা-সংশয় হইরাছে ও হইয়া থাকে ? তাহা হইলে কি সংসার চলিত ? অব্য অনেক স্থলে প্রমাণা-সংশয় এবং জানে যথাগতা-সংশয় হইয়া থাকে, এ জন্য নাছাচার্যাগণ অনা দার্শনিকের নাায় একেবারে "স্বতঃপ্রামাণ্য" পক্ষ স্বীকার করেন নাই। ইহারা "পরতঃপ্রামাণা"বাদী। অর্থাৎ ইহাদিগের মতে প্রমাণাস্তরের ছারা প্রমাণের প্রামাণা নিশ্চর করিতে হর, কারণ, "এই জ্ঞান যথার্থ কি না, ইহা প্রমাণ কি না", এইরূপ সংশয় বহু স্থলে হইয়া গাকে। প্রামাণা স্বতোগ্রাফ্ হইলে এইরূপ সংশয় কথনও হইত না। কিন্তু অনেক প্রমাণবিশেষের স্বতঃপ্রামাণা ন্যায়াচার্যাগণও স্বীকার করিয়াছেন। কারণ, তাহা সতা, তাহা অবশ্য স্বীকার্যা, সতোর অপলাপ না করিলে বলিতে হইবে, সেই সকল প্রমাণে প্রামাণ্য-সংশ্রই হয় না। কোন প্রাচীন হস্তলিখিত পুথি পাইয়া এবং কোন নামশুনা পত্রাদি পাইয়া তাহার অবশু একজন লেখক ছিল বা আছে, এই বিধয়ে বে অনুমান হয়, তাহাতে কি কথনও প্রামাণা-সংশয় হইয়া থাকে ৽ সংশয়বাদী ইহাতেও সংশয় করিলে পদে পদে সত্যের অপলাপ করিয়া বিনষ্ট ছইবেন ( "সংশয়াআ বিনশ্রতি" )।

পরস্ক সংশয়বাদী ইহা স্বীকার না করিলে স্বপক্ষ সমর্থনই করিতে পারেন না। সর্ব্বত্ত সংশগ্রই তাঁহার স্বপক্ষ। তিনি যুক্তির ছারাই তাহা সিদ্ধ করিবেন, নচেৎ তাঁহার কথা কে মানিবে 

প্রেবল "সংশগ্র সংশগ্র" বলিয়া সহস্র চীৎকার করিলেও কেছ তাহা শুনিবে না, কেন সংশয়, তাহার যুক্তি বলিতে হইবে। "যুক্তি" বলিয়া স্বতম কোন একটা পদার্থ নাই। অনুমান প্রমাণ এবং তাহার সহকারী "তর্কে"র প্রচলিত নামই "যুক্তি"। অনুমান মাত্রেই প্রামাণ্য-সংশয় করিলে তাহার দ্বারা সংশ্রবাদীর পক্ষও নির্ণীত হইবে না। ঐ সংশ্রেও সংশ্রু আবার তাহাতেও সংশয়, এইরূপই বলিয়া যাইতে হইবে। যুক্তির দারা কিছু স্থির হয় না, সর্বত্র সংশর থাকে, কোন যুক্তিই প্রতিষ্ঠিত নহে, এরপ কথাও বলা যায় না। কারণ, ঐ কথাগুলিও যুক্তিশ্বারা নির্ণয় করিয়াই বলা হইতেছে। পরস্ক সংশয় মনোগ্রান্থ। সংশয় হইলে তাহা মনের বারাই বুঝা যায়। সে মানদ প্রত্যাকে মনঃ স্বতঃপ্রমাণ। স্ত্রাং कान विषय मः भन्न इटेटन मः भन्न इटेन्नाट्ड कि ना, এटेन्ना मः भन्न काहान्न हम ना। मर्ल्न প্রমাণে প্রামাণ্য-সংশব্ন হইলে তাহা মনের বারাই বুঝা যাইত। যে সকল প্রমাণে বস্ততঃ প্রামাণ্য-সংশয় হয়, তাহাতে ভাষ্যোক্ত প্রকারে প্রামাণ্যের অনুমান করিতে হইবে। সেই হেতুতে ব্যভিচার-সংশয় হইলে অফুকুল তর্কের যার। তাহা দূর করিতে হইবে। তাহাতেও ঐরপ সংশয় হইলে অঞ্রলণ অহুমানের হারা এবং অভ্রলণ তর্কের হারা তাহা দূর করিবে। এইরূপে স্বতঃপ্রমাণ অনুমান আদিয়া পড়িলে তথন আর কেহ প্রামাণ্য-সংশ্রের কথা বলিতে পারিবেন না। প্রামাণ্য-সংশয়ের কথা বলিতে গেলেও তাহার কারণ বলিতে হইবে। বিনা কারণে সংশয় হইতে পারে না। সে কারণও প্রমাণসিক করিয়া দেখাইতে ছইবে । প্রমাণমাত্তে প্রামাণা-সংশয় করিলে কিছুই প্রমাণসিদ্ধ বলিয়া উল্লেখ করা চলিবে না। ফলতঃ যাহা অনুভবসিদ্ধ, তাহা স্বীকার না করিলে, প্রকৃত সত্যের অপলাপ করিলে সংশয়-বাদীরও নিস্তার নাই। শৃশুবাদীর কথা যথাস্থানে আলোচিত হইবে। মূল কথা, কোন স্থলে স্বতঃ, কোন স্থলে অনুমানাদি প্রমাণের হারা প্রমাণের প্রামাণা নিশ্চয় হইয়া থাকে। ভাষা-কার যে অনুমানের দারা প্রমাণের প্রামাণা-নিশ্চয়ের কথা বলিয়ছেন, ঐ অনুমান স্বতঃপ্রমাণ। উহাতে আর প্রামাণ্য-সংশয় হয় না। যাহা সফল প্রবৃত্তির জনক, তাহা অবখ্য প্রমাণ। তাহা প্রমাণ না হইলে কথনই সফল প্রবৃত্তি জ্লাইত না, ইহা বুঝিলে এই অনুমানের উপরে আর প্রামাণা-সংশব হয় না। কারণ, এই অত্যানের হেতু নির্দোষ বলিয়াই নিশ্চিত। অবশ্র প্রমাণ স্বতঃই সফল প্রবৃত্তির জনক নহে। তাই ভাষাকার বলিয়াছেন—"প্রমাণতোহর্থপ্রতি-পত্তৌ", অর্থাৎ প্রমাণের দারা পূর্বোক্ত প্রাহ্ বা ত্যাজা পদার্থের জান হইলে যদি জ পদার্থ উপকারী বলিয়া মনে হয়, তবে দংদারীর তাহা পাইতে ইচ্ছা হয় এবং অপকারী বলিয়া মনে হইলে তাহার পরিহারে ইচ্ছা হয়। সেই ইচ্ছাবশতঃ তাহার প্রাপ্তি বা পরিহারে প্রবৃত্ত হইলে অন্তান্ত কারণ দক্তে তাহার প্রাপ্তি বা পরিহার হইরা থাকে। স্বতরাং দেখানে দেই প্রবৃত্তি সকল হয়। এই ভাবে প্রমাণ সকল প্রবৃত্তির জনক। "প্রমাণাভাস" সকল প্রবৃত্তির জনক নহে। কারণ, প্রমাণাভাসজন্ত জ্ঞান ভ্রম। এক বস্তকে অন্ত বস্ত বলিয়া ভ্রম করিয়া তাহা পাইতে অথবা ত্যাগ করিতে ইচ্ছুক হইয়া প্রবৃত্ত হইলে তাহার প্রাপ্তি বা পরিত্যাগ হইতে পারে না। বস্তু না থাকিলে তাহার প্রাপ্তি বা পরিহার কিরূপ হইবে ? স্কৃতরাং সেথানে

প্রবৃত্তি সদল হয় না। বথার্থ জ্ঞানই সদল প্রবৃত্তির জনক। ঐ যথার্থ জ্ঞান প্রমাণ বাতীত হয় না। উহা প্রমাণেরই বাপোর। স্কৃতরাং ঐ বথার্থজ্ঞানরূপ বাপোরের হারা প্রমাণও সফল প্রবৃত্তির জনক। সফল প্রবৃত্তির জনক বলিয়া বৃত্তিলে বেমন প্রমাণজ্জ্ঞ জ্ঞানের যথার্থতা নিশ্চর হয়, তত্রপ সেখানে প্রমাণেরও ঐ হেতৃর সাহাযো প্রামাণা নিশ্চর হয়। তাহা ইইলে প্রমাণের হারা প্রমেয় প্রসৃত্তি পদার্থবর্গের তত্ত্জান অসম্ভব নহে এবং অসম্ভবের উপদেশক বলিয়া সহযি গোতমের এই ভারশান্ত্র অনর্থকও নহে।

আপত্তি হইতে পারে যে, যদি সফল প্রবৃত্তির জনক বলিয়া বুরিয়াই প্রমাণের প্রামাণ্য নিশ্চয় করিতে হয়, তাহা হইলে প্রবৃত্তির দক্লতার পূর্বে প্রমাণকে দক্ল প্রবৃত্তির জনক বলিয়া নিশ্চর করা গেল না। স্থতরাং তথন প্রমাণের প্রামাণা নিশ্চরও হইল না। পোমাণ্য-নিশ্চয় না হইলেও পদার্থ-নিশ্চয় হইল না। পদার্থ-নিশ্চয় না হইলেও প্রবৃত্তি হইল না। প্রবৃত্তি না হইলে প্রবৃত্তির সফলতা অলীক। স্কুতরাং কোন কালেই প্রমাণের প্রামাণা-নিক্সের আশা থাকিল না। আপত্তিটা আপাতত: একটা গুরুতর কিছু মনে হইলেও ইহা গুরুতর কিছু নহে। কারণ, প্রবৃত্তিতে পদার্থ-নিশ্চয় নিয়ত কারণ নহে। পদার্থ-স্লেই স্থানেও প্রবৃত্তি হটয়া থাকে এবং হইয়া আসিতেছে এবং পৃর্বে প্রমাণের প্রামাণা নিশ্চণ না হইলেও প্রমাণজন্ম জ্ঞান হইবার কোন বাধা নাই। প্রমাণের ভারা পদার্থ-বোধ হইলে পূর্ব্বোক্ত প্রকারে ইচ্ছাবিশেষপ্রযুক্ত প্রবৃত্ত হইয়া যথন এ প্রবৃত্তির সফলছ নিশ্চয করে, তথনই প্রমাণের প্রামাণা নিশ্চয় হয়। প্রদার্থজ্ঞান এবং প্রবৃত্তির পূর্বের সর্বজ্ঞ প্রমাণের প্রামাণা-নিশ্চয় আবগ্রাক হয় না। উদয়নাচার্যা "ভায়বার্ত্তিক-ভাৎপর্যাপরিগুদ্ধি"তে এ কথাটা আরও বিশদ করিয়া বলিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন যে, প্রবৃত্তি ছিবিধ। ঐহিক ফলের জন্ত এবং পারলোকিক ফলের জন্ত । পারলোকিক ফলের জন্ত যে প্রবৃত্তি, তাহাতে পূর্কে প্রমাণের প্রামাণ্য-নিশ্চর আবশুক। কিন্তু ঐহিক ফলের জন্ত বে প্রবৃত্তি, তাহাতে পদার্থ-নিশ্চরও অপেক্ষা করে না এবং প্রমাণের প্রামাণা-নিশ্চর দূরে থাকুক, প্রামাণা কি, তাহাও জানিবার প্রয়েজন হয় না। यদি কোন সময়ে পূর্বেও প্রমাণের প্রামাণা-নিশ্চর হইরা পড়ে, তাহাও দে স্থলে প্রবৃত্তির কারণ নহে। ইহা স্বীকার না করিলে যিনি জয়লাভের ইচ্ছায় প্রামাণ্য খণ্ডন করিবার জল্প বিচারে প্রবৃত্ত হইতেছেন, তীহার এ প্রবৃত্তি কেন হইতেছে ? তাঁহারও ত জয়লাভ একাস্ত নিশ্চিত নহে। স্কুতরাং পদার্থ নিশ্চয় না হইলেও প্রবৃত্তি হয়, ইহা উভয় পক্ষেরই স্বীকার্যা এবং সতা।

বেখানে একজাতীর প্রমাণের দারা পুনঃ পুনঃ পদার্থ-জ্ঞান ইইতেছে, বেমন আমাদিগের চকুরাদি ইন্দ্রিরের দারা প্রতাহ পুনঃ পুনঃ কত প্রতাক হইতেছে, দেখানে প্রথম প্রমাণকে সফল প্রবৃত্তির জনক বলিয়া বৃদ্ধিলে তাহার প্রামাণা নিশ্চর হইয়া যায়। শেষে তজ্জাতীয় প্রমাণ মাত্রেই 'হিহা যথন তজ্জাতীয় প্রথাং সফল প্রবৃত্তিজনক প্রমাণের সজাতীয়,'' তথন ইহা অবশা প্রমাণ, এইজপে প্রামাণের নিশ্চর পূর্ব্বেও হইয়া থাকে এবং হইতে পারে। প্রমাণমূলক প্রচলিত

বাবহারে এইরূপ স্থল প্রচুর। অদৃষ্টার্থক বেদের প্রামাণা-নিশ্চরও এইরূপে পূর্বেই হইরা থাকে; স্করাং অদৃষ্টকলক পারলৌকিক কার্য্যকলাপে প্রবৃত্তি হওয়ার বাধা নাই। বেদপ্রামাণা-নিশ্চরের কথা এবং প্রমাণ সম্বন্ধে অন্যান্য আপত্তি ও সমাধান মহর্বি নিজেই বলিয়াছেন। বথা-স্থানেই তাহার বিশ্বদ প্রকাশ হইবে।

মহর্ষি সর্কাণ্ডে প্রমাণ পদার্থেরই উল্লেখ করিয়াছেন কেন ? ভাষ্যকার পূর্ব্বোক্ত আদিভাষ্যের বারা ইহারও উত্তর দিয়া গিয়াছেন। সে পক্ষে "অর্থবং" এই স্থলে "অর্থ" শব্দের
অর্থ প্রয়োজন এবং ঐ স্থলে "অতিশায়ন" অর্থে মতুপ্ প্রতায় বিহিত। তাহা হইলে
"প্রমাণং অর্থবং" এই কথার দারা দিতীয় পক্ষে বৃঝা যায়, প্রমাণ নিরতিশয় প্রয়োজনবিশিষ্ট
অর্থাৎ প্রমাণের প্রয়োজন সর্কাপেক্ষা অধিক। ইহাতেও পূর্ব্বোক্ত "প্রবৃত্তিসামর্থা"ই হেতৃ।
অর্থাৎ প্রমাণের প্ররায় পদার্থ বৃবিয়া প্রবৃত্তি হইলেই য়থন প্রবৃত্তি সকল হয় এবং প্রমাণ ব্যতীত
কোন পদার্থেরই বথার্থ বাব্দ হয় না, প্রমাণই সকল পদার্থের ব্যবস্থাপক, "প্রমেয়" প্রভৃতি
য়াবং পদার্থ ই প্রমাণের মুধাপেক্ষী, তথন বৃঝা গেল, প্রমাণ সর্কাপেক্ষা অত্যন্ত প্রয়োজনবিশিষ্ট।
তাই মহর্ষি সর্বাগ্রে প্রমাণ পদার্থেরই উল্লেখ করিয়াছেন। ভাষ্যকার যে অন্থমানের দ্বারা
প্রমাণের সর্কাপেক্ষা অধিক প্রয়োজন বৃঝাইয়াছেন, উহাও স্বতঃপ্রমাণ। সকল পদার্থাসিদ্ধি
য়াহার অধীন এবং বাহাই যথার্থ বোধ জন্মাইয়া ভন্ধারা জীবের প্রবৃত্তিকে সকল করে,
তাহার যে সর্কাপেক্ষা অধিক প্রয়োজন, এ বিষয়ে প্রতিবাদ হইতে পারে না। এইরূপ
অন্থমানে প্রামাণ্য-সংশব্ধ হয় না। এইরূপ অনেক প্রমাণের "স্বতঃপ্রামাণ্য" পরতঃপ্রামাণ্যবাদী
ন্যায়াচার্য্যগণও সিদ্ধান্ত করিয়াছেন, "ন্যায়বার্ত্তিকতাংপর্য্যটাকা" প্রভৃতি গ্রন্থ ইহার সংবাদ
দিতেছে।

"প্রতিপত্তি" শব্দের অর্থ জান। কেবল প্রতিপত্তি বলিলে প্রমাণবিষয়ক জ্ঞানও বুঝা যায়, কিন্তু তাহা কোন অনুষ্ঠানে প্রবৃত্তি জন্মায় না এবং প্রমাণের দ্বারা জ্ঞান হইলেও উপেক্ষণীয় বলিয়া বুঝিলে উপেক্ষাই করে, দেখানে গ্রহণও নাই,তাাগও নাই, স্বতরাং দেখানে তদ্বিবরে কোন অনুষ্ঠান নাই, দেখানে প্রবৃত্তির সফলতার কথা বলা চলে না। তাই কেবল প্রতিপত্তি না বলিয়া বলিয়াছেন "অর্থপ্রতিপত্তি"। "অর্থ" শব্দের দ্বারা বে এখানে গ্রাহ্ম ও ত্যাজ্য পদার্থই লক্ষ্য অর্থাৎ স্থুও এবং স্থুথের কারণ এবং হঃথ ও হুংথের কারণ পদার্থবর্গই যে ভাষাকারের এখানে "অর্থ" শব্দের অর্থ, এ কথাটি বিশেষ করিয়া মনে রাখিতে হইবে। পরে অনেক বার ভাষ্যকার ঐ অর্থে "বর্ধ্ব প্ররোগ করিয়াছেন। দেখানে সংক্ষেপে ব্যাখ্যার জন্তু এবং ভাষ্যের পূর্ব্বাপর সংগতির জন্য কেবল "অর্থ" শব্দের প্রয়োগ করিয়া ব্যাখ্যা করিলে পূর্ব্বাক্ত "অর্থ"ই তাহার হারা বুঝিতে হইবে।

প্রমাণাভাসের দারাও পূর্ব্বোক্ত অর্থপ্রতিপত্তি হয়, কিন্তু সেথানে প্রবৃত্তির সফলতা হয় না।
তাই বলিয়াছেন 'প্রমাণতঃ'। অর্থাৎ প্রমাণের দ্বারা এবং প্রমাণ হেতুক। ভাষ্যকার "প্রমাণেন"
অথবা "প্রমাণাৎ" এইরূপ কোন প্রয়োগ না করিয়া "প্রমাণতঃ" এইরূপ প্রয়োগ করিয়াছেন

কেন ? উহাতে কি কোন গৃঢ় অভিসন্ধি আছে ? আমরা এখন এ সব কথার চিন্তা না করিলেও উদ্যোতকর ইহার চিন্তা করিয়াছিলেন এবং ইহার মধ্যে তিনি ভাষাকারের অনেক অভিসন্ধি দেখিরাছিলেন। এই কথায় উদ্যোতকর এথানে বাহা বলিয়াছেন, বাচম্পতি মিশ্র তাহার ব্যাখ্যা করিয়াছেন। সে কথাগুলির বিশদ মর্ম্ম এই যে, "প্রমাণতঃ" এই পদটি তৃতীয়া বিভক্তির সকল বচনেই সিদ্ধ হয়। স্কুতরাং উহার দারা বিভিন্ন বিভক্তি জ্ঞানপূর্বাক এক একটি করিয়া বছ অর্থ বুঝা ঘাইতে পারে। কোন হলে একমাত্র প্রমাণের বারা, কোন হলে ছই বা বহু প্রমাণের ছারা পদার্থ বোধ হয়, এ সিদ্ধান্ত ভাষাকার পরে বলিয়াছেন। এথানেও ভদ্মুসারে "প্রমাণতঃ" এইরূপ প্রয়োগ করিয়াছেন। উহার দারা একমাত্র প্রমাণের দারা অগবা গুই প্রমাণের দারা অগবা বহু প্রমাণের দারা, এই তিনাট অর্থই বুঝা বাইতে পারে। কিন্ত "প্রমাণেন" অথবা "প্রমাণাভ্যাং" অথবা "প্রমাণৈঃ" ইহার কোন একটি বাক্য প্রয়োগ করিলে ঐরূপ অর্থ বৃঝিবার সম্ভাবনাই নাই এবং পক্ষান্তরে পঞ্চমী বিভক্তির সকল বচনেও "প্রমাণতঃ" এই প্রয়োগ সিদ্ধ হয়। হেতুর্থে পঞ্চমী হইলে উহার দারা বুঝা যাইবে, প্রমাণ অর্থপ্রতিপত্তির হেড়। পক্ষাস্তরে ভাষাকারের ইহাও বিবক্ষিত ছিল। উদ্যোতকরের এই কথার সমর্থনের জন্য তাৎপর্যাতীকাকার বলিয়াছেন যে, যদিও প্রমাণের ছারা অর্থপ্রতিপত্তি হয়, এই কথা বলিলেও প্রমান অর্থপ্রতিপত্তির হেতু, ইহা বুঝা যায়, তাহা হইলেও হেন্বর্ধে পঞ্চনী বিভক্তির দারা উহা প্রকাশ করিলে উহা শীঘ্র বুঝা যায়। তাহাতে প্রমাণ ও ভজ্জন্ত অর্থপ্রতিপত্তি যে একই পদার্থ নহে, ভিন্ন পদার্থ, ইহাও শীদ্র স্পষ্ট বুঝা যায়। হেত বলিয়া বুকিলে তাহার ফলকে হেতু হইতে ভিন্ন বলিয়াই শীঘ্র বুঝা যায়। ভাষ্যকার ক্রমণ প্রয়োগ করিয়া তাহাও বুঝাইয়াছেন এবং যথার্থ বোধের অক্সান্ত কারক হইতে ভাহার করণকারক প্রমাণ শ্রেষ্ট বলিয়া সর্বাপ্রথমে তাহার উল্লেখ এবং প্রতিপাদন যুক্তিযুক্ত, ইহা দেখাইবার জন্ত এক পক্ষে করণে তৃতীয়া বিভক্তি-সিদ্ধ "প্রমাণতঃ" এইরূপ প্রয়োগ করিরাছেন। ফলকথা, প্রয়োগ-চতুর ভাষাকার বেমন "অর্থবং" এই স্থলে অনেকার্থ "অর্থ" শব্দের প্রয়োগ করিয়া ছুইটি তম্ব প্রকাশ করিয়াছেন, তজ্ঞপ "প্রমাণতঃ" এইরূপ প্রয়োগ করিয়া পূর্নোক্ত প্রকার অর্ধপ্রকাশ করিয়াছেন। অন্তর্মপ প্রয়োগে ভাষাকারের বিবক্ষিত সকল অৰ্থ প্ৰকৃতিত হয় না। \*

কোন প্তকে ভাষাারছে "ওঁ নমঃ প্রমাণায়" এইরূপ পাঠ দেখা যায়। কিন্তু ঐ পাঠ করিত বলিয়াই মনে হয়। কারণ, উদ্যোতকর প্রভৃতি কেহই ভাষাকারের মঙ্গলাচরণের কথার কোনই উল্লেখ করেন নাই। পরস্তু বঞ্চদেশের প্রাচীন মহাদার্শনিক শ্রীধর ভট্ট তাহার ভাষাক্র কন্দলী'র প্রারম্ভে মঙ্গল-বিচারপ্রসঞ্জে ভাষ-ভাষাকার প্রিক্সামী ভাষাারম্ভে মঙ্গলবাকা নিবদ্ধ

মৃত্যি গোতমণ্ড বলিয়াছেন—গ্রমাণ্ডকার্থপ্রতিপণ্ডে:— ভারকুর য়ায়ায়য়

করেন নাই, ইহা স্পাই লিখিয়া গিয়াছেন। ভাষাকার মঞ্চল-বাকা নিবছ না করিবেও তিনি প্রস্থারস্তের পূর্ব্বে মঞ্চলাত্রভান করিয়াছিলেন, ইহা জ্ঞীধরভট্ট অনুমান করিয়াছেন। জ্ঞীধরভট বাঙ্গালী ছিলেন এবং তিনি যে ৯২০ শাকান্দে "ভায়কন্দলী" রচনা করেন, ইহা "ভায়কন্দলী"র শেষভাগে তিনি নিজে স্পাই করিয়া বলিয়া গিয়াছেন।\*

বৃত্তিকার বিশ্বনাথ মইবি গোতমের মঙ্গলাচরণ বিষয়ে বিচার করিয়া শেষে নিজের মত বলিয়া ব্যক্ত করিয়াছেন যে, মহবি গোতম প্রথম স্থ্রে সর্বপ্রথম "প্রমাণ" শক্ষের উচ্চারণ করাতেই তাঁহার মঙ্গলাচরণ হইয়ছে। কারণ, "প্রমাণ" বিষ্ণুর একটি নাম। বিষ্ণুর সহস্র নামের মধ্যে আছে "প্রমাণং প্রাণনিলয়ঃ"। আমরা ভাষাকারের মঙ্গলাচার বিষয়ে বৃত্তিকারের ব্রুবাটিও বলিতে পারি। কারণ, ভাষাকারও সর্বাত্রে "প্রমাণ" শক্ষের উচ্চারণ করিয়াছেন। অন্ত উদ্দেশ্যে এবং অন্ত তাৎপর্য্যে উচ্চারণ করিলেও বৃত্তিকার মনে করেন, নামের মহিমা ঘাইবে কোথায় ?

ভাষা। প্রমাণমন্তরেণ নার্গপ্রতিপত্তিং, নার্গপ্রতিপত্তিমন্তরেণ প্রক্রিদামর্থ্যং। প্রমাণেন খল্পং জ্ঞাতাহর্থমুপলভ্য তমর্থনভীপদতি জিহা-দতি বা। তত্তেপ্সা জিহাদাপ্রযুক্ত দমীহা প্রভিন্নিত্যুচ্যতে। দামর্থ্যং পুনরস্তাঃ ফলেনভিদ্বন্ধঃ। দমীহমানস্তমর্থনভীপ্দন্ জিহাদন্ বা তমর্থ-মাপ্নোতি জহাতি বা। অর্থস্ত স্থাং হুখাহেতুক্ত। দোহয়ং প্রমাণ।র্থোহপরিদংথ্যেরঃ, প্রাণভূদ্ভেদ্যাপরিদংথ্যেরভাৎ।

অনুবাদ। প্রমাণ ব্যতীত অর্থের যথার্থবাধ হয় না। অর্থের যথার্থবাধ ব্যতীতও প্রবৃত্তির সফলতা হয় না। এই জ্ঞাতা ব্যক্তি অর্থাৎ সংসারী ক্লীব প্রমাণের দ্বারাই অর্থকে উপলব্ধি করিয়া, সেই অর্থকে পাইতে ইচ্ছা করে অথবা ত্যাগ করিতে ইচ্ছা করে। প্রাপ্তির ইচ্ছা অথবা ত্যাগের ইচ্ছায় প্রণোদিত সেই জীবের সমীহা অর্থাৎ তদ্বিষয়ে যে প্রযক্তবিশেন, তাহা "প্রবৃত্তি" এই শব্দের দ্বারা অভিহিত হয় অর্থাৎ তাহাকেই প্রবৃত্তি বলে। এই প্রবৃত্তির "সামর্থা" কিন্তু ফলের সহিত সম্বন্ধ, অর্থাৎ পূর্বেলক্ত ভাল্কে "প্রবৃত্তিসামর্থা" শব্দের দ্বারা প্রবৃত্তির সফলতা বৃথিতে

 <sup>&</sup>quot;অনত্যপি নমকারে ভাষমীমাংসাভাষারোঃ পরিস্মাপ্তরাং"। "ন চ ভাষম মাংসাভাষাকারাত্যাং
ন কৃত্যে নমকারঃ কিন্তু তত্তানুপনিবলঃ"। "ব্রিমৌ গ্রমাপ্তিকৌ প্রিলশ্বর্থামিনৌ নাবুতিভত ইতাসভাবনমিধং"—(ভারকল্লী)

<sup>&</sup>quot;ৰাসীক্কিণৱাঢ়ায়াং বিজ্ঞানাং ভূৱিকৰ্মণান্। ভূৱিক্টিবিতি আমো ভূৱিশেটিজনালয়ঃ"। "আধিক্ধণোন্তরন্বশতশাকাকে আয়ক্ষণী রচিত।"।

হইবে। সদীহদান অর্থাৎ পূর্বেলক্ত প্রকারে প্রবর্তমান জাব সেই অর্থকে (পূর্বেলক্ত অর্থকে) পাইতে ইচ্ছা করতঃ অথবা ত্যাগ করিতে ইচ্ছা করতঃ সেই অর্থকে প্রাপ্ত হয় অথবা ত্যাগ করে। 'অর্থ'' কিন্তু স্থপ ও স্থথের কারণ এবং ছঃখ ও ছঃখের কারণ, অর্থাৎ পূর্বেলক্ত ভায়ে "অর্থ" শব্দের দারা স্থপ ও স্থথের কারণক্রপ গ্রাহ্য পদার্থ এবং ছঃখ ও ছঃখের কারণক্রপ ত্যাজ্য পদার্থই বুঝিতে হইবে। যাহা গ্রাহ্মওনহে,ত্যাজ্যও নহে, কিন্তু উপেক্ষণীয় পদার্থ, তাহা ঐ "অর্থ" শব্দের দারা ধরা হয় নাই। ভিন্ন ভিন্ন প্রাণিগণের অথবা প্রাণিবৈচিত্র্যের নিয়ম না থাকায় অর্থাৎ যাহা একের স্থখ বা স্থথের কারণ হয় অথবা ছঃখ বা ছঃখের কারণ হয়, তাহা অন্য সকল প্রাণীরও সেইরূপই হয়, এমন নিয়ম না থাকায়, সেই এই "প্রমাণার্থ" অর্থাৎ প্রমাণের প্রয়োজন পূর্বেলক্ত স্থখছঃখাদি অনিয়ম্য, (তাহার নিয়ম করা যায় না) অর্থাৎ যাহা স্থথের কারণ, তাহা সকলেরই স্থথের কারণ, ইত্যাদি প্রকার নিয়ম নাই। প্রমাণের প্রয়োজন স্থখছঃখাদি কোন নিয়মবন্ধ নহে।

টিপ্লনী। ভাষ্যকার ভাষ্যলক্ষণান্ত্সারে এখানে তাঁহার পূর্ব্বোক্ত ভাষ্যের পদবর্ণন করিয়াছেন। নিজের কথার নিজের ব্যাখ্যা করাই স্বপদবর্ণন। উহা ভাষ্যের একটা লক্ষণ। ভাষ্য কাহাকে বলে, এ জন্ত প্রাচীনগণ বলিয়া গিয়াছেন,—

> "স্ত্রার্থো বর্ণাতে যত্র পদৈঃ স্ত্রান্থসারিভিঃ। স্থপদানি চ বর্ণান্তে ভাষ্যং ভাষ্যবিদো বিছঃ''॥

পরাশরপুরাণে ১৮ অধ্যায়ে এইরূপ ভাষ্যলক্ষণ কথিত হইরাছে, ইহা কোন পুস্তকে দেখা
যায়। স্ত্রের ভাষ্য হইলে সেথানে স্ক্রান্থসারী পদসমূহের বারা স্ক্রার্থ-বর্ণন থাকিবেই এবং
স্থপদ-বর্ণনও থাকিবে। কিন্তু আদিভাষ্যে কেবল স্থপদ-বর্ণনরূপ ভাষ্য-লক্ষণই সম্ভব। তাহাতেই
আদিভাষ্যের ভাষ্যক্ত নিপ্পত্তি হয়। তাৎপর্যাদীকাকার বাচম্পতিমিশ্রও ভাষ্যকারের
প্রথমোক্ত সন্দর্ভকে "আদিভাষ্য" নামে উল্লেখ করিয়াছেন।

"প্রমাণমন্তরেণ নার্থপ্রতিপত্তিঃ" অর্থাৎ প্রমাণ বাতীত অর্থপ্রতিপত্তি হয় না, এথানে 'প্রমাণ' শক্ত আছে বলিয়া অর্থের যথার্থ বোধ হয় না, ইহাই বৃদ্ধিতে হইবে। প্রমাণাভাসের বারা ভ্রম-জ্ঞান হইয়া থাকে, কিন্তু যথার্থ বোধ প্রমাণের বারাই হয়, ইহাই ভাষ্মকারের তাৎপর্যা। ভাষ্মকার এই কথার বারা তাঁহার আদিভাষ্মের "প্রমাণতোহর্থপ্রতিপত্তো" এই কথার তাৎপর্যা ও সার্থকতা প্রদর্শন করিয়াছেন। যথার্থ বোধ প্রবৃদ্ধিকে সফল করে, ভ্রম-জ্ঞান তাহা করে না। ঐ যথার্থ বোধ বখন প্রমাণেরই কার্যা এবং প্রবৃদ্ধির সফলতা সম্পাদনে প্রমাণেরই ব্যাপার, তথন উহার বারা প্রমাণ সফল প্রবৃদ্ধিজনক। স্বতরাং প্রমাণ অর্থের জ্বাভিচারী এবং নিরতিশন্ত প্রয়োজনবিশিষ্ট, ইহাই ভাষ্যকারের

তাংপর্যা এবং ঐ কথাট না বলিলে প্রমাণাভাস হইতে প্রমাণের বিশেষ বলা হয় না। তাহা না বলিলেও প্রমাণের প্রামাণ্য সমর্থন হয় না।

"সোহরং প্রমাণার্থ:" ইত্যাদি ভাল্ব পড়িলে বুঝা যায়, পুর্বোক্ত প্রমাণার্থ অর্থাৎ ভাল্করার যাহাকে "অর্থ" বলিয়াছেন, সেই স্থ্র-ছঃথারি অসংখ্য; কারণ, প্রাণিগণ অসংখ্য। তাৎপর্যা-টীকাকারের কথার বুঝা যায়, উদ্যোতকরের পূর্ব্লে বা সমকালে কেছ কেছ ঐ ভায়্মের ঐরূপ বাাখাই করিতেন। কিন্তু উদ্যোতকর ঐ বাাখা খণ্ডন করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন যে, স্থ-জঃখ প্রভৃতি "অর্থ" এক একটি গণনার অসংখা হইলেও ভাষাকার স্থুখ, স্থুখহেতু এবং ত্বাধ ও ত্বাধহেত, এই চারি প্রকারে তাহার বিভাগ করিয়া সংখ্যা প্রদর্শন করিয়াছেন ; স্থতরাং "প্রমাণার্থ অসংথা" - ইহা ভাষার্থ নহে। পরত্ব ঐ অর্থে ভাষ্যকারের হেতটিও সঙ্গত হয় না, ঐ কথা বলিবারও কোন প্রয়োজন নাই। তবে ভাষ্যার্থ কি ? উলোতকর বলিরাছেন-প্রমাণের প্রয়োজন স্থা-ছঃখাদি অনির্মা, ইহাই ভাষ্যার্থ। ভাষ্যে "প্রমাণার্থঃ" এই স্থানে "অর্থ" भरकत वर्ष প্রয়োজন। চন্দনবিষয়ক প্রমাণের প্রয়োজন বা ফল স্থা, কণ্টকবিষয়ক প্রমাণের প্রশ্নোজন বা ফল ছঃখ। ইহার নিয়ম নাই, কোন প্রাণীর পক্ষে ইহার বিপরীত। উদ্ভ কণ্টক প্রতাক্ষ করিয়া এবং তাহা ভক্ষণ করিয়া স্থথ ভোগই করে। মনুখ্যাদি তাহাতে ছংগামুভবই করে। যাহা একের স্থুখহেত, তাহা অন্তের চঃখহেত। স্থুখ চঃখ কাহারও স্বাভাবিক নহে। তাহা হইলে দকল পদার্থ ই সকলের স্থধকর হইত। অস্বাভাবিক হইলে তাহা কালনিক পদার্থ হইয়া পড়ে, তাহা প্রমাণের প্রয়োজন হইতে পারে না, এই আশস্কা নিরাদের জন্তই ভাষ্যকার "সোহয়ং প্রমাণার্থঃ" ইত্যাদি ভাষ্য বলিয়াছেন। অর্থাৎ স্থ্য-গ্রংথ স্বাভাবিক না হইলেও কাল্লনিক নহে: উহা নৈমিত্তিক। নিমিতের ভেদ ও বৈচিত্রাবশতঃ তাহার ভেদ ও বৈচিত্রা হয়। জীবের অনাদিকাল-সঞ্চিত ভিন্ন ভিন্ন সংস্কারসমূহের বৈচিত্রাবশতঃ যাহা একের সুথ বা সুথের কারণ, তাহা অল্রের জ্বে বা জ্বথের কারণ হইতেছে। তাই হেতৃ দেখাইয়াছেন—"প্রাণভূদভেদস্তাপরিসংখ্যেরহাং"। ভাষ্যে "অপরিসংখ্যের" বলিতে এখানে অসংখ্য নহে; উহার অর্থ অনিয়ম। "প্রাণভূল্ভেদ্শা" এই কথার দারা প্রাণিগণের বে ভেদ অর্থাৎ বৈচিত্রা, ইহাও ব্যাখ্যা করা যায়। অর্থাৎ প্রাণিগণের যে ভেদ, কি না-বৈচিত্রা, তাহার নিরম না থাকায় স্থ-ছঃখাদি অনিয়ত। যাহা অনিয়তকারণ-জন্ত, তাহা সমস্তই অনিয়ত, এইরূপ সামালালুমানের দারা ইহা নিশ্চিত আছে।

ভাষা। অর্থবতি চ প্রমাণে প্রমাতা-প্রমেয়ং-প্রমিতিরিত্যর্থবন্তি ভবন্তি। কন্মাৎ ? অক্যতমাপায়েহর্থস্থানুপপত্তেঃ। তত্র যদ্যোজ্সাজিহাসা-প্রযুক্তস্থ প্রবৃত্তিঃ দ প্রমাতা। দ যেনার্থং প্রমিণোতি তৎ প্রমাণং। যেহর্থঃ প্রমীয়তে তৎ প্রমেয়ম্। যদর্থবিজ্ঞানং দা প্রমিতিঃ। চতস্বেবেদ্বিধান্ত তত্ত্বং পরিদ্যাপ্যতে।

অনুবাদ। প্রমাণ অর্থের অবাভিচারী হওয়াতেই প্রমাতা, প্রমেয়, প্রমিতি ইহারা সমীচীনার্থ হয়। অর্থাৎ অর্থের অবাভিচারী হয়। পক্ষান্তরে—প্রমাণ নিরতিশয় প্রয়োজনবিশিষ্ট হওয়াতেই 'প্রমাতা,' 'প্রমেয়', 'প্রমিতি', ইহারা সেইরূপ প্রয়োজনবিশিষ্ট হয়। [প্রশ্ন] কেন ? [উত্তর] রে হেতু প্রমাণের অভাবে অর্থের যথার্থ বােধ হয় না। তন্মধ্যে প্রাপ্তির ইচ্ছা ও তাাগের ইচ্ছায়্ম প্রণাদিত হইয়া যাহার প্রবৃত্তি হয় অর্থাৎ যে বাক্তির যথার্থ বােধ জন্মিয়াছে, তাহাকে 'প্রমাতা' বলে। সেই প্রমাতা যাহার ছারা পদার্থকে যথার্থ রূপে জানে, তাহাকে 'প্রমাতা' বলে। যে পদার্থ বথার্থ জ্ঞানের বিষয়্ম হয়, তাহাকে 'প্রমাত্ম' বলে। পদার্থবিষয়ক যে যথার্থ জ্ঞান, তাহাকে 'প্রমিতি' বলে। এইরূপ অর্থাৎ পদার্থের অবাভিচারী চারিটি প্রকার প্রমাণ, প্রমাতা, প্রমেয়, প্রমিতি থাকাতে তত্ত্ব পরিসমাপ্ত হইতেছে, অর্থাৎ প্রমাণের ছারা তত্ত্ব বুবিয়া তাহা গ্রাহ্য মনে হইলে গ্রহণ করিতেছে, তাাজ্য মনে হইলে তাাগ করিতেছে, উপেক্ষণীয় মনে হইলে উপেক্ষা করিতেছে। গ্রহণ, তাাগ ও উপেক্ষার ছারাই তত্ত্বের পর্যাবসান হইতেছে।

বিবৃতি। প্রমাণ পদার্থের অবাভিচারী, ইহা বলিলে কি বৃদ্ধিতে হইবে ? বৃদ্ধিতে হইবে, প্রমাণ দে পদার্থকৈ বেদ্ধপে, যে প্রকারে প্রতিপন্ন করে, সেই পদার্থ ঠিক সেইদ্ধপ, সেই প্রকারই হয়, কথনও তাহার অগ্রথা হয় না। প্রমাণভাসের ছারা পদার্থ বোধ হইলে সেখানে এইদ্ধপ হয় না। প্রমাণ যথন পদার্থের অবাভিচারী, তথন "প্রমাণে"র ছারা যে ব্যক্তির বোধ হইরাছে, সেই "প্রমাতা" ব্যক্তি এবং সেই বোধের বিষয় "প্রমেন্ন" পদার্থ এবং সেই ঘণার্থ বোধদ্ধপ "প্রমিতি"—এই তিনটিও প্রমাণের গ্রায় পদার্থের অবাভিচারী। কারণ, প্রমাণ বাতীত কথনই প্রমিতি হয় না। প্রমাণ ছারা প্রমিতি হইলে সেখানে প্রমাতা এবং প্রমেন্নও থাকিবে। তাহা হইলে প্রমাণ পদার্থের অবাভিচারী বলিয়াই "প্রমাতা", "প্রমেন্ন" এবং "প্রমিতি"ও পূর্ব্বোক্তিরণে পদার্থের অবাভিচারী এবং ঐ চারিটি প্রকার ঐদ্ধপ বলিয়াই তত্ত্ববোধ হইতেরে। নচেং তত্ত্বোধ কোনন্রপে হইত না। যে পদার্থ বেদ্ধপ এবং যে প্রকার, তাহাকে ঠিক সেইদ্ধপে এবং সেই প্রকার বৃদ্ধিলেই তত্ত্ব বুঝা হয় এবং শেষে গ্রহণ অথবা ত্যাগ অথবা উপেন্ধার ছারাই সেই তত্ত্বর প্র্যাবসান হয়। প্রমাণের ছারা তত্ত্ব বিষয়ে প্রমাণের কার্যা চলিতেছে।

টিগ্ননা। ভাষ্মকার আদিভায়ে প্রমাণকেই অর্থের অবাভিচারী বলিরাছেন। ইহাতে আশ্বা হইতে পারে বে, ভাষ্মকারের গুজি অনুসারে "প্রমাতা", "প্রমের" এবং "প্রমিতি" এই তিন্টিও ত অর্থের অবাভিচারী, ভাষ্মকার তাহা বলেন নাই কেন। এই আশ্বা নিরাদের জন্ম ভাষ্মকার বলিরাছেন—"অর্থবতি চ প্রমাণে ইত্যাদি। ভাষ্মকারের কথা এই বে, প্রমাণ

অর্থের অবাভিচারী বলিয়াই প্রমাতা,প্রমেয় এবং প্রমিতি ইহারাও অর্থের অবাভিচারী হয়; কেন না, প্রমাণ বাতিরেকে পদার্থের যথ ওঁ বোধ হয় না। প্রমাণ য়ারা য়থার্থ বোধ হইলেই দেখানে "প্রমাতা", "প্রমেয়" এবং "প্রমিতি" থাকে। এ জন্ত তাহারাও অর্থের অবাভিচারী হয়। স্কৃতরাং উহাদিগের মধ্যে প্রমাণই প্রধান, তাই তাহাকেই আদিভায়ে অর্থের অবাভিচারী বলিয়াছি এবং তাহাতেই "প্রমাতা", "প্রমেয়" ও "প্রমিতি"কে প্রমাণের ভায় অর্থের অবাভিচারী বলিয়ার বুঝিতে হইবে। ভায়ে "অর্থবিস্কি" এই স্থলেও প্রের য়ায় নিতাবোগ অর্থে মতুপ্ প্রতার বুঝিতে হইবে। কেহ বলেন, ঐ স্থলে প্রাশস্তার্থে "মতুপ্" প্রতার বিহিত। প্রমাতা প্রভৃতি অর্থবান্ হয়, কি না—সমীচানার্থ হয়। ইহাতেও ফলে অর্থের অবাভিচারী হয়, ইহাই তাৎপর্যার্থ হইবে। আদিভায়ে পক্ষান্তরে প্রমাণ নিরতিশয়প্রয়োজনবিশিষ্ট, ইহা বলা হইয়ছে, সেপক্ষেও এখানে "অর্থবিস্তি" এই স্থলেও "অর্থ" শব্দের প্রয়োজনার্থ বুঝিতে হইবে এবং অতিশায়নার্থে মতুপ্ প্রতার বুঝিতে হইবে। সে পক্ষের ভায়ার্থও "পক্ষান্তরে" বিলয়া অন্থবাদে বলা হইয়ছে। তাহার তাৎপর্যা এই য়ে, প্রমাণ তত্বজানাদি সক্ষাদন দ্বারা জীবের প্রয়োজনবিশিষ্ট হয় সমর্থ বলিয়া নিরতিশয় প্রয়োজনবিশিষ্ট হওয়াতে প্রমাতা প্রভৃতিও নিরতিশয়-প্রয়োজনবিশিষ্ট হয়। কায়ণ, প্রমাতা প্রভৃতিও প্রয়োজন বিষয়ে প্রমাণের লায়ই সমর্থ।

ভাষে "অন্তমাপারে" এই স্থলে "অন্তম" শব্দের ধারা পূর্ব্বোক্ত প্রমাণাদি চারিটিকেই বুঝা বাইতে পারে। কিন্তু উদ্যোতকর বলিবাছেন যে, প্রকরণাহসারে এথানে উহার ধারা প্রথমাক্ত "অন্তম" প্রমাণকেই বুঝিতে হইবে। কারণ, প্রমাতা প্রভৃতি হইতে প্রমাণের বিশেষ প্রদর্শনই এথানে ভাষ্যকারের উক্তেও। প্রমাণের প্রাধান্ত সমর্থনের জন্তই ভাষ্যকার ক্রিছে বলিরাছেন। স্ক্তরাং "অন্তভম" শব্দের ধারা পূর্ব্বোক্ত "প্রমাণ"রূপ বিশেষ অর্থই এথানে ভাষ্যকারের বৃদ্ধিস্থ।

প্রমাণের হারা তহু বুঝিয়া তাহা যদি স্থণদাধন বলিয়া বুঝে, তবে গ্রহণ করে; কোন প্রতিবন্ধকবশতঃ গ্রহণ করিতে না পারিলেও গ্রহণের যোগ্যতা থাকে। ছঃখ-দাধন বলিয়া মনে হইলে তাহা তাাগ করে, কোন প্রতিবন্ধকবশতঃ তাগ করিতে না পারিলেও তাহাতে তাাগের যোগ্যতা থাকে এবং স্থলাধনও নহে, ছঃখদাধনও নহে, ইহা বুঝিলে তাহা উপেক্ষা করে। প্রমাণের হারা তহু বুঝিয়া তহুরে এই পর্যান্তই হয়। স্কৃতরাং গ্রহণ বা প্রহণযোগ্যতা এবং তাগে বা তাাগ্রোগ্যতা এবং উপেক্ষাই তহুরে পরিসমাপ্তি, উহাই তহুরে পর্যাবদান। প্রমাণাভাদের হারা ত্রম বোধ হইলেও পূর্বোক্ত প্রকারে গ্রহণাদি হয় বটে, কিন্তু সে গ্রহণাদি তহুরে পর্যাবদান নহে। প্রমাণাভাদের হারা তহুরে বোধ হয় না; স্কৃতরাং দেখানে তহুরে গ্রহণাদি হয় না। তহুরে গ্রহণাদিতে "প্রমাণ, প্রমাতা, প্রমেয় এবং প্রমিতি" আবশ্যক। ঐ চারিটি থাকাতেই পূর্বোক্ত প্রকার তহু পরিসমাপ্তি হইতেছে। জীব-জগতে প্রমাণাভাদের আধিপত্য প্রচ্ব হইলেও প্রমাণ একেবারে নির্মাদিত হয় নাই। প্রমাণাভাদের হারা চিরকালই বহু বহু তহুবোধ এবং ঐ তহুরে পূর্বোক্ত

পরিদমাপ্তি ইইতেছে এবং ইইবে। অনেক ভাষা-পুত্ত কেই "অর্থতক্কং পরিদমাপাতে" এইরূপ পাঠ আছে। কিন্তু ভাষাকারের পরবর্ত্তী প্রশ্নভাষ্য দেখিয়া এবং বার্ত্তিকাদি দেখিয়া এখানে "তব্বং পরিদমাপাতে" এইরূপ পাঠই প্রকৃত বিশ্বা বুঝা বায়। কোন পুত্তকে ঐরূপ পাঠই আছে। ক্রম্বন্ত ভট্টের ন্যায়মঞ্জরীতেও ''তব্বং পরিদমাপাতে" এইরূপ কথাই দেখা বায়। ভাষো "অর্থবিতি চ" এই স্থলে "চ" শব্দের অর্থ অবধারণ। "অর্থবিতি চ" এই কথার সংস্কৃত ব্যাখ্যা "অর্থবিত্তি চ" এই কথার অর্থ এবং হেতু অর্থে "চ" শব্দের প্রয়োগ বছ স্থানে দেখা বায়। এই ভাষোও বছ স্থানে ঐরূপ প্রয়োগ আছে। দেখিলি লক্ষ্য করা আবশাক।

ভাষা। কিং পুনস্তবং ? সতশ্চ সদ্ভাবোহসতশ্চাসদ্ভাবঃ। সং সদিতি গৃহ্যমাণং যথাভূত্রমবিপরীতং তবং ভবতি। অসচ্চাসদিতি গৃহ্যমাণং যথাভূত্রমবিপরীতং তবং ভবতি।

অনুবাদ। (প্রশ্ন) তত্ত্ব কি ? অর্থাৎ পূর্বের যে তত্ত্ব পরিসমাপ্তির কথা বলা হইল, সে তত্ত্বটি কি ? (উত্তর) সৎ পদার্থের অর্থাৎ ভাব পদার্থের সদ্ধাব এবং অসৎ পদার্থের অর্থাৎ অভাব পদার্থের অসন্তাব। বিশদার্থ এই যে, "সং" অর্থাৎ ভাব পদার্থ "সং" এইরূপে অর্থাৎ "ভাব" এইরূপে, যথাভূত, কি না— অবিপরীতভাবে জ্ঞায়মান হইয়া তত্ত্ব হয়। এবং 'অসং' অর্থাৎ অভাব পদার্থ অসৎ এইরূপে অর্থাৎ অভাব এইরূপে, যথাভূত, কি না—অবিপরীতভাবে জ্ঞায়মান হইয়া তত্ত্ব হয়।

ৰিবৃতি। বে পদাৰ্থ বাহা এবং বে প্ৰকার, ঠিক সেইরূপে সেই প্রকারে জারমান সেই পদার্থকে "তব্ব" বলে। পদার্থ দিবিধ, ভাব ও অভাব। ভাব পদার্থকে অভাব বলিরা এবং অভাব পদার্থকে ভাব বলিরা বৃথিলে দেখানে তাহা তত্ত্ব হইবে না। স্থতরাং সেখানে তত্ত্ব ব্রাও হইবে না। ফলতঃ কোন পদার্থই তাহার বিপরীত ভাবে বৃথিলে তাহা সেখানে তত্ত্ব হয় না।

টিপ্পনী। শ্রোভূবর্গের অবধান এবং বিশদবোধের জন্ত স্বয়ং প্রশ্নপূর্পক উত্তর দেওরাই প্রাচীনদিগের রীতি ছিল। তাই ভাষ্যকার তাঁহার পূর্পক্ষিত তত্ত্ব কি, ইহা বলিবার জন্ত নিজেই এথানে প্রশ্ন করিয়াছেন।

"তম্য ভাবং" এই অর্থে "তর্ব" শব্দটি নিম্পন্ন। ঐ তত্ত্ব শব্দের অন্তর্গত "তং" শব্দটির প্রতিপাদা "সং" ও "অসং" পদার্থ। "সং" বলিতে ভাব পদার্থ, "অসং" বলিতে সং ভিন্ন অর্থাৎ ভাব ভিন্ন পদার্থ। ভাব পদার্থ ভিন্ন পদার্থকেই অভাব পদার্থ বলে। "নান্তি" এইরূপে বোধের বিবন্ধ হন্ন বলিরাই অভাব পদার্থকে "অসং" পদার্থ বলা হন্ন। "অসং" বলিতে এথানে অলীক নহে। যাহার কোন সত্তাই নাই, যাহা অলীক, তাহা পদার্থ হইতে পারে না। যাহা প্রমাণ-

দিন্ধ, তাহাই পদার্থ। তাহা "ভাব" ও "অভাব" এই ছই ভাগে বিভক্ত। তন্মধ্যে প্রমাণ বাহাকে ভাব পদার্থ বলিয়া প্রতিপন্ন করে, তাহাই ভাব পদার্থ। বাহাকে অভাব বলিয়া প্রতিপর করে, তাহা অভাব পদার্থ। ভাব পদার্থে যে ভাবসাধক প্রমাণের বিষয়ত্ব আছে, তাহাই উহার "সদ্ভাব" বা ভাবত্ব। অভাব পদার্থে যে অভাবসাধক প্রমাণের বিষয়ত্ব আছে, তাহাই উহার "অসম্ভাব" বা অভাবত। ঐ "সভাব"ই সংপদার্থের তত্ত্ব এবং ঐ "অসম্ভাব"ই অসং পদার্থের তত্ত্ব এবং উহাই যথাক্রমে ভাব ও অভাব পদার্থের স্বরূপ। উহার বিপরীত-রূপে ভাব ও অভাব বৃথিলে সেধানে ভাব ও অভাবের তক্ত বুঝা হয় না। ভাষো "সং ইতি" এবং "অসং ইতি" এই ডুই স্থলে "ইতি" শব্দের প্রকার অর্থ। অর্থাৎ সং পদার্থকে "সং" এই প্রকারে এবং অসং পদার্থকে "অসং" এই প্রকারে বুঝিলেই তত্ত্ব বুঝা হয়। ফল কথা, যে পদার্থের ষেট প্রক্লত ধর্ম, তাহাই তাহার তত্ত্ব, সেইরূপে সেই পদার্থ জায়মান হইলে সেই পদার্থকৈও তত্ত্ব বলা হয়; প্রাচীনগণ তাহাও বলিয়াছেন। এথানে ভাষাকার প্রথমতঃ ভাব ও অভাব পদার্থের প্রমাণসিদ্ধ ভাবত্ব ও অভাবত্বকে তত্ত্ব বলিয়া শেষে ঐ ভাব ও অভাব পদার্থকৈও "তত্ত্ব" বলিয়াছেন। পূর্ব্বোক্ত ভাবত্ব ও অভাবত্ব রূপ প্রকৃত ধর্মারূপে জ্ঞায়মান হইলেই ভাব ও অভাব সেধানে তত্ত্ব হইবে। অভাবত্বৰূপে ভাব পদাৰ্থ জ্ঞাৱমান হইলে অথবা ভাবত্বৰূপে অভাব পদার্থ জ্ঞারমান হইলে দেখানে উহা তক্ত হইবে না, এই কথা বলিবার জন্যই প্রথমতঃ ভাষ্যকার ভাব ও অভাবের প্রক্লত ধর্মকপ তন্তাট বলিয়াছেন। ঐকপ অন্যান্য বিশেষ ভাব পদার্থ এবং বিশেষ বিশেষ অভাব পদার্থেরও বাহার বেটি প্রমাণসিদ্ধ প্রকৃত ধর্ম, সেইরূপে ভাহারা कांग्रमान शहेरानहे जब शहेरत, हेश जांगाकारतत मून वक्तता। कनकथा, य भार्रार्थत यापि जब, সেইরূপে জারমান সেই পদার্থকেও ভাষাকার এথানে "তত্ত" বলিয়াছেন। ভাষো "সতক" এবং "অসত ১০" এই তই ভলে তইটি "চ" শব্দের বারা পদার্থবরূপে ভাব ও অভাব এই বিবিধ পদার্থই প্রধান, ইহা স্থচিত হইরাছে। উহাদিগের মধ্যে কেছ অপ্রধান নছে। ভাব পদার্থের নাার অভাবও স্বতন্ত্র পদার্থ। পরে ইহা প্রতিপন্ন হইবে।

"য়থাভূতমবিপরীতং" এই স্থলে "অবিপরীতং" এই কথাটি "য়থাভূতং" এই পূর্ব্ব-কথারই ব্যাখ্যা। প্রাচীন ভাষাদি গ্রন্থে এইরূপ স্থপদবর্ণন এবং অমুব্যাখ্যা আছে। স্থপদবর্ণন ভাব্যের একটি লক্ষণ। বিশদ বোধের জন্যই প্রাচীনগণ জরপ ভাষা প্ররোগ করিতেন। এই ন্যায়ভাব্যে বহু স্থানেই এইরূপ ভাষা আছে। স্থভরাং অমুবাদের ভাষাও দেখানে ঐ প্রণালীতে ইইবে। এ কথাটা মনে রাখিলে আর পুনক্তি-দোধের কথা মনে আসিবে না।

ভাগা। কথমূত্রস্থ প্রমাণেনোপলন্ধিরিতি,—স্ত্রপলভামানে তদকুপলকেঃ প্রদীপবং। যথা দর্শকেন দীপেন দৃশ্যে গৃহ্যমাণে তদিব যদ গৃহতে তল্লান্তি, যন্তভবিষ্যদিদমিব ব্যক্তাস্থত বিজ্ঞানাভাবালান্তীতি। এবং প্রমাণেন দতি গৃহ্যমাণে তদিব যদ গৃহতে তল্লান্তি, যন্তভবিষ্যদিদমিব

ব্যজ্ঞান্তত বিজ্ঞানাভাবান্নান্তীতি। তদেবং সতঃ প্রকাশকং প্রমাণমসদপি প্রকাশয়তীতি। সচ্চ খলু যোড়শধা ব্যুচ্মুপদেক্ষ্যতে।

অসুবাদ। (প্রশ্ন) উত্তরটির অর্থাৎ ভাব ও অভাব নামে যে দ্বিবিধ তত্ত্ব वना रहेन, उनार्या भववडी अভार्वत প্রমাণের ছারা উপলব্ধি হয় কিরূপে ? ( উত্তর ) যে হেতু যেমন প্রদীপের দ্বারা সৎ পদার্থ অর্থাৎ কোন ভাব পদার্থ উপ-লভ্যমান হইলে তাহার অর্থাৎ তজ্জাতীয় যে পদার্থটি দেখানে নাই, দেই পদার্থটির উপলব্ধি হয় না। বিশদার্থ এই যে—যেমন কোন দর্শক কর্ত্তক প্রদাপের দারা দৃশ্য পদার্থ জ্ঞায়মান হইলে তথন তাহার স্থায় যাহা অর্থাৎ তঞ্জাতীয় যে পদার্থ জ্ঞায়মান হইতেছে না, তাহা নাই, যদি থাকিত, ( তাহা হইলে ) ইহার স্থায় অর্থাৎ এই দৃশ্যমান পদার্থের ন্যায় জ্ঞানের বিষয় হইত,তদ্বিষয়ে জ্ঞান না হওয়াতে (তাহা) নাই, অর্থাৎ দর্শক ব্যক্তি প্রদীপের সাহায়ে এইরূপে অভাবের উপলব্ধি করে। এইরপ প্রমাণের দারা কোন ভাব পদার্থ জ্ঞায়মান হইলে তখন তাহার স্থায় যে পদার্থ অর্থাৎ তজ্জাতীয় যে পদার্থ জ্ঞানের বিষয় হইতেছে না, তাহা নাই। यদি থাকিত, ( তাহা হইলে ) ইহার ভায় অর্থাৎ জ্ঞায়মান ভাব পদার্থটির ভায় জ্ঞানের বিষয় হইত,জ্ঞান না হওয়াতে (তাহা) নাই, অর্থাৎ এইরূপে প্রমাণের দারা অভাবেরও উপলব্ধি করে। অতএব এইরূপে (প্রদীপের স্থায়) ভাব পদার্থের প্রকাশক প্রমাণ অভাব পদার্থকেও প্রকাশ করিতেছে। ভাবপদার্থও ( মহর্ষি গোতম প্রথম সূত্রে ) ষোড়শ প্রকারেই সংক্ষেপে বলিবেন।

টিপ্লনী। যাহা প্রমাণসিদ্ধ নহে, তাহাকে পদার্থ বা তত্ত্ব বলা যায় না। অভাবকে তত্ত্ব বলিলে তাহা প্রমাণসিদ্ধ বলিয়া ব্রাইতে হইবে। কিন্তু অভাবের প্রমাণের দ্বারা উপলব্ধি হইবে কিরুপে? যাহা অভাব, তাহার কি কোন প্রমাণ থাকিতে পারে? অনেক সম্প্রদায় তাহা মানেন নাই। এ জনা ভাষ্যকার নিজেই সেই প্রশ্নপূর্বক প্রমাণের দ্বারা যে অভাবেরও উপলব্ধি হয়, তাহা ব্রাইয়াছেন। ভাষ্যকারের কথা এই য়ে, অভাব প্রমাণসিদ্ধ। য়ে প্রমাণ ভাব পদার্থকে প্রকাশ করিতেছে, সেই প্রমাণ বা তজ্জাতীয় প্রমাণই অভাব পদার্থকেও প্রকাশ করিতেছে। অভাব ব্রিতে আর কোন উপায়ান্তর আবশ্যক হয় না। অভাব সকলেই ব্রে। ভাবিয়া দেখিলে এবং তর্কের অভ্রোধে সত্যের অপলাপ না করিলে ইহা সকলকেই স্বীকার করিতে হইবে। ভাষ্যকার ইহা ব্রাইতে প্রদীপকে প্রমাণের দৃষ্টান্তরূপে প্রহণ করিয়াছেন। কারণ, প্রদীপ সর্বলোকসিদ্ধ। সাধারণ লোকেও প্রদীপের দ্বারা ভাবের ন্যায় অভাবেরও নির্ণয় করে; গৃহ হইতে তত্ত্ব বহির্গত হইলে বালকও প্রদীপের সাহায্যে কোন্টি আছে এবং কোন্টি নাই, ইহা ব্রিয়া থাকে। যাহা থাকে, তাহাই দেখে, যাহা থাকে না, তাহা

দেখে না,তখন তাহা "নাই" বলিঘাই বুঝে। এই "নাই" বলিয়া যে বুঝা, ইহাই অভাবের বোধ। এ বোধ সকলেরই হইতেছে। স্থৃতরাং এই বোধের অবশা বিষয় আছে। ঐ বোধের মাহা বিষয়, তাহারই নাম অভাব পদার্থ। বাহা যথার্থ বোধের বিষয়, তাহাকে পদার্থ বলিতেই হইবে, প্রমাণসিদ্ধ বলিতেই হইবে। "নাই" বলিয়া যত বোধ হয়, সবগুলিই ত্রম বলা বাইবে না। বাসগৃহে "সর্প নাই," শ্যায় "বিষ্ঠা নাই" ইত্যাদি প্রকার অভাব বোধগুলি কি সর্ব্ধেই ত্রম? বস্তুতঃ ভাবের নাায় অভাবেরও বোধ হইতেছে। তবে অভাব ভাবপরতম্ম, স্থৃতরাং ভাগ্রোক্ত প্রকার ভিন্ন অন্য প্রকারে তাহা বুঝিবার উপার নাই। আময়া ঘটাদি ভাব পদার্থ দেখিয়া সেখানে তজ্ঞাতীয় অর্থাৎ আমাদিলের ঐক্লপ পরিচিত অনা পদার্থ না দেখিলেই বুঝি, এখানে তাহা নাই, থাকিলে অবশাই দেখিতাম। কারণ, দেখিবার অনা কোন কারণের এখানে অভাব নাই। ফলকথা, প্রদীপের নাায় ভাব পদার্থের প্রকাশক প্রমাণই সেখানে অভাব পদার্থকৈও প্রকাশ করে।—অভাব প্রমাণসিদ্ধ; স্কৃতরাং অভাবকে "তত্ত্ব" বলিতেই হইবে।

অভাব প্রমাণসিদ্ধ তব্ব হইলে পদার্থ-গণনায় মহায় গোতম কেন তাহার উল্লেখ করেন নাই, তাহার প্রথম স্ব্রোক্ত বাড়শ পদার্থের মধ্যে ত "অভাব" নাই ? এই আশক্ষা হইতে পারে। এ জন্ম ভাষাকার শেষে বলিয়াছেন — "সচ্চ থলু বোড়শধা ব্যুচ়মুপদেক্ষাতে"। ভাষাকারের কথার প্রস্তুত তাৎপর্যা এহ যে, মহার্বি গোতম মোক্লোপযোগী ভাব পদার্থপ্রলিকে সংক্ষেপে যোড়শ প্রকারে বলিয়াছেন, তাহাই তাহার বক্তবা; তাহার মধ্যে অর্থাৎ ঐ ভাব পদার্থপ্রলি বলিতে যাইয়া তিনি মোক্ষোপ্রোগী অভাব পদার্থপ্ত বলিয়াছেন। ভাষ্যকারের তাৎপর্যা বর্ণন করিতে যাইয়া উল্লোভকর এখানে প্রথমে বলিয়াছেন যে, "তার স্বাতয়োগাসদ্ভেদ। ন প্রকাশস্তেইতি নোচান্তে"। অর্থাৎ অভাবের স্বতয় ভাবে (ভাব বাতিরেকে) জ্ঞান হইতে পারে না। ঘাহার অভাব এবং যে অধিকরণে অভাব, তাহার জ্ঞান ভিন্ন স্বতয়ভাবে অভাবের জ্ঞান হয় না, এই জন্ম মহার্মি অভাবকে পৃথক্ভাবে বলেন নাই। ভাব পদার্থ বলাতেই তাহার অভাব পদার্থ বলা হইয়াছে। এ পক্ষে ভাবে। "মন্ত থলু" এই স্বলে "চ" শব্দের অর্থ অবধারণ। "খলু" শব্দের স্বারা আবার ঐ অবধারণ স্পষ্ট করা হইয়াছে। "সচচ থলু" এই কথার সংস্কৃত ব্যাখা। "সদেব থলু"। অর্থাৎ ভাবগার্যাই বলিয়াছেন।

ভাষাকারের এইরূপ তাংপর্যা সংগত হয় না বুঝিয়া উদ্যোতকর পরে যাহা বিনিয়ছেন, তাংপ্রা-টাকাকার তাহার তাংপ্রা বর্ণন করিয়াছেন—"অথবা কথিতা এব যেষাং তত্বজ্ঞানং নিঃশ্রেমপোপ্যোগি, যে তুন তথা ন তেষাং প্রপঞ্চোহত্বপ্রভাবপ্রপঞ্চ ইব বক্তবাঃ"। অর্থাৎ মহিষি অভাব পদার্থও বিনিয়ছেন। যে সকল পদার্থের তত্বজ্ঞান নিঃশ্রেমসের উপযোগী, সেই সকল পদার্থই তিনি বলিয়াছেন। নিঃশ্রেমসের অন্প্রোগী অনেক ভাবপদার্থও তিনি যেমন বলেন নাই, তত্মপ নিঃশ্রেমসের অন্প্রাম্যা অভাব পদার্থও তিনি বলেন নাই। এ পক্ষে পল্ বল্ব ব্যাড়শ্রা" এই ভাষো "চ" শক্ষের অর্থ সম্ভের, "থল্" শক্ষের অর্থ অবধারণ।

"সচচ" সদপি "বোড়শধা থল্" বোড়শধৈব—এইরপে ভাষা বাাঝা করিলে বুঝা যায়, সৎপদার্থও অর্থাৎ ভাবপদার্থও সংক্ষেপে যোড়শ প্রকারেই বলিয়াছেন। "সচ্চ" এই স্থলে "চ" শব্দের দ্বারা অভাবেরও সমুক্তর হইরাছে। তাহা হইলে বুঝা বায়, মহর্ষি ভাবপদার্থ বলিতে বাইয়া অভাব পদার্থও বলিয়াছেন, ভাবপদার্থও সেই সেই ব্যক্তিত্বরূপে বলা অসম্ভব। সবগুলি মোক্ষোপ্যোগীও নহে, এ জন্ত যোড়শ প্রকারে সংক্ষেপে বলিয়াছেন। সেই ষোড়শ পদার্থের বিশেষ বিভাগে নিঃশ্রের্সের উপযোগী অভাব পদার্থগুলিও তিনি বলিয়াছেন। যেমন প্রমেয়ের মধ্যে "অপবর্গ" অভাবপদার্থ। প্রয়োজনের মধ্যে ছঃখাভাব অভাব পদার্থ। এইরূপ আরও অনেক অভাব পদার্থ বলিয়াছেন। উদয়নাচার্য্য "তাৎপর্যা-পরিগুদ্ধি"তে তাহা বিশদ বুঝাইয়া গিয়াছেন। ফলকণা, প্রাচীনদিগের এথানে মীমাংসা এই যে, মহর্ষি গোতম মোক্ষোপ্যোগী পদার্থগুলিই বলিয়াছেন, মোক্ষের অনুপ্রোগী ভাবপদার্থগুলির ক্রার এরূপ অভাব পদার্থগুলিও তাঁহার বক্তব্য নহে, তাই তিনি সেগুলি বলেন নাই। সেই মোক্ষোপযোগী ভাবপদার্থও সংক্রেপে যোড়শ প্রকারেই বলিয়াছেন, তাঁহার কোন কোন পদার্থের বিশেষ বিভাগে মোক্ষোপ-যোগী অভাব পদার্থেরও উল্লেখ হইয়াছে। যে সকল পদার্থের তত্ত্তান সাক্ষাৎ ও পরম্পরায় মোকলাভে আবশুক, সেই সকল পদার্থকেই প্রাচীনগণ মোকোপযোগী বলিরাছেন। কণাদোক্ত পদার্যগুলি মহর্ষি গোতমের স্থাত ইইলেও তন্মধ্যে ষেগুলি অতি পরম্পরায় মোকোপযোগী, মহর্ষি গোতম সেগুলির বিশেষ ইলেগ করেন নাই। কণাদোক্ত প্রমেরগুলিও যে গোতমের সমত, ইহা ভাষাকার ও উল্লোভকরও বলিয়াছেন ( ৯ স্তত্ত দ্রস্তব্য )। বস্তুতঃ অভাব পদার্থ মহর্ষি গোতমের সম্মত, ইহা দিতীয়াধানে তাঁহার নিজের কথাতেই পাওয়া যায়। মহর্ষি দিতীয়াধানে অভাব পদার্থকে প্রমাণসিদ্ধ বলিয়া সমর্থন করিয়াছেন। মহবি গোতম মোক্ষোপযোগী পদার্থের উল্লেখ করিলে ঈশ্বর প্রভৃতি মোক্ষোপ্যোগী পদার্থের ষোড়শ পদার্থের মধ্যে কেন উল্লেখ করেন নাই ? গ্রাচীনগণ এ সকল কথার কোন অবতারণা করেন নাই। গোতমোক্ত পদার্থগুলির পরিচয়ের পরে এ দকল কথা বুঝিতে হইবে। তবে এখানে এইটুকু বুঝিয়া রাখিতে হইবে বে, মহবি গোতম তাঁহার ভাষবিভায় জগতের সমস্ত পদার্থেরই বিশেষ উল্লেখ করিবেন, ইহার কোন কারণ নাই। তিনি যে ভাবে যে সকল অধিকারীকে লক্ষ্য করিয়া মোক্ষোপায়ের যে সকল অংশের বর্ণন করিয়াছেন, তাঁহার ভারবিদ্যার "প্রস্থান" অভুসারে সেই ভাবে যে সকল পদার্থ সাক্ষাৎ বা পরস্পরায় মোক্ষোপযোগী, তিনি সেই সকল পদার্থেরই বিশেষ উল্লেখ করিবেন। স্থতরাং তিনি তাহাই করিয়াছেন। যথাস্থানে ক্রমে ইহা পরিকুট হইবে। (বিতীয় স্ত্রভাষা-টিপ্পনী দ্রষ্টবা )। ভাষো "বাঢ়ং" এই কথার ব্যাথ্যা "সংক্ষেপতঃ"।

ভাষ্য। তাদাং খৰাদাং দ্বিধানাং

সূত্র। প্রমাণ-প্রমেয়-সংশয়-প্রয়োজন-দৃষ্টান্ত-সিদ্ধান্তাবয়ব-তর্ক-নির্ণয়-বাদ-জল্প-বিতণ্ডা-হেত্বাভাস-চ্ছল-জাতি-নিগ্রহস্থানানাং তত্ত্বজ্ঞানালিঃশ্রেয়সাধি-গমঃ। ১।

অমুবাদ। সেই অর্থাৎ মোক্ষোপযোগী এই ভাব পদার্থেরই প্রকার—(১) প্রমাণ, (২) প্রমেয়, (৩) সংশয়্ম, (৪) প্রয়োজন, (৫) দৃষ্টান্ত, (৬) সিদ্ধান্ত, (৭) অবয়র, (৮) তর্ক, (৯) নির্ণয়, (১০) বাদ, (১১) জয়, (১২) বিতপ্তা, (১৩) হেয়ভাস, (১৪) ছল, (১৫) জাতি, (১৬) নিগ্রহয়ান, ইহাদিগের অর্থাৎ এই যোল প্রকার পদার্থের তর্জ্ঞানপ্রযুক্ত নিঃশ্রেয়স লাভ হয়।

টিপ্পনী। বে সকল পলার্থের তর্বজ্ঞান সাক্ষাৎ অথবা পরম্পরার নিঃশ্রেরদের উপযোগী, সেই ভাবপলার্থের ালটি প্রকার মহর্ষি প্রথম হত্তের হারা বলিরাছেন। ভাষাকারও পূর্ব্বভাষো এই বাড়শ প্রকার ভাব পলার্থের উপদেশের কথাই বলিরাছেন। এখন মহর্ষিহ্যত্রের উল্লেখপূর্ব্বক ভাহা দেখাইবার জন্য "ভাসাং খবাসাং সিদ্বিধানাং" এই সন্দর্ভের হারা মহর্ষিহ্যত্রের অবভারণা করিরাছেন। ভাষ্যকারের ঐ সন্দর্ভের সহিত হৃত্ত্বহ বঞ্জী বিভক্তান্ত বাক্যের বোজনা করিতে হইবে। ভাহাই ভাষ্যকারের অভিপ্রেত। এইরূপ বহু স্থলেই ভাষ্যক্রান্তের মহিত হৃত্ত্বের বোজনা ভাষ্যকারের অভিপ্রেত আছে। হৃত্ত্বহ প্রমাণাদি নিগ্রহন্ত্বান পর্যান্ত হাঙ্গুল পলার্থ "সন্বিধা" অর্থাৎ ভাব পলার্থের প্রকার। এবং ঐ প্রকার গুলি সকলেই সাক্ষাৎ বা পরম্পরায় মোক্ষোপযোগী। "ভাসাং খলু" এই কথার হারা ইহাই হৃত্তনা করিরাছেন। "ভাসাং খলু" এই কথার সংক্ষৃত ব্যাখ্যা "ভাসামেব"। অর্থাৎ পূর্ব্বে বে মোক্ষোপযোগী ভাব-পদার্থ বোড়শ প্রকারে সংক্ষেপে বলিবেন বলিরাছি, সেই মোক্ষোপযোগী ভাব পদার্থের প্রকার গুলিই এই। এখানেই হ্যত্তের উল্লেখপূর্ব্বক সেইগুলি দেখাইরাছেন, তাই আবার বলিরাছেন—"আসাং"। ফল কথা, এইগুলির তর্বজ্ঞানপ্রযুক্ত নিঃশ্রের্য লাভ হর, ইহাই মহর্ষি প্রথম হৃত্তে বলিরাছেন; কেন হর, কেমন করিরা হয়, তাহা ক্রমে বাক্ত হইবে। এবং এই বোড়শ পদার্থের সামান্ত ও বিশেব পরিচয় মহর্ষি নিজেই বলিবেন।

ভাষ্য। নির্দেশে যথাবচনং বিগ্রহঃ। সর্ববপদার্থপ্রধানো দ্বন্ধঃ সমাসঃ।
প্রমাণাদানাং তত্ত্বমিতি শৈষিকী ষষ্ঠী। তত্ত্বস্ত জ্ঞানং নিঃশ্রেয়সস্থাধিগম
ইতি কর্মণি ষষ্ঠো। ত এতাবস্তো বিজ্ঞমানার্ধাঃ। এষামবিপরীতজ্ঞানার্থমিহোপদেশঃ। সোহয়মনবয়বেন তন্ত্রার্থ উদ্দিষ্টো বেদিতব্যঃ।

অমুবাদ। নির্দেশে অর্থাৎ পরবন্তী প্রমাণাদি পদার্থের লক্ষণ সূত্র ও বিভাগসূত্রে ধেরূপ বচন ( একবচন, বছবচন ) আছে, তদনুসারে ( এই সূত্রে ) বিপ্রহ
অর্থাৎ দ্বন্দ্র সমাসের বাাসবাক। করিতে হইবে । (এ ।২) সর্বর পদার্থপ্রধান দ্বন্দ্র সমাস।
প্রমাণাদির তন্ত্র এই স্থলে শৈষিকা ষষ্ঠী অর্থাৎ সন্থয়ে ষষ্ঠী। তন্ত্রের জ্ঞান, নিঃপ্রেয়সের
অধিগম, এই সুই স্থলে ছুই ষষ্ঠী কর্ম্মে বিহিত। সেই অর্থাৎ মোক্ষোপযোগী ভাব
পদার্থ এতগুলি অর্থাৎ বোড়ণ প্রকার, ইহাদিগের তন্ত্রজানের অর্থাৎ রখার্থরূপে
জ্ঞানের জন্ম এই শাস্ত্রে উপদেশ হইয়াছে। সেই এই তন্ত্রার্থ অর্থাৎ ন্যায়শাস্ত্রপ্রতি
পাদ্য মোক্ষোপযোগী পদার্থগুলি এই সূত্রে সম্পূর্ণরূপে উদ্দিন্ট অর্থাৎ নামোল্লেখে
কীর্থিঙ হইয়াছে জানিবে।

টিগ্লী। প্রথম ক্রের অর্থ ব্রিতে প্রথমতঃ কি সমাস, তাহা ব্রিতে হইবে। "প্রমাণের বে প্রমেয়, তাহার যে প্ররোজন," ইত্যাদিরপে ষ্টাতংপুকর সমাস ব্রিব ? অথবা "প্রমাণ হইয়ছে প্রমেয় যাহার" ইত্যাদিরপে বছরীছি বা অন্ত কোন সমাস ব্রিব ? ভাল্যকার বলিয়াছেন—ছন্দ্র সমাস ব্রিবে, অন্ত সমাস ব্রিবে প্রকৃতার্থ বোধ হইবে না। এবং হন্দ্র সমাস সকল সমাস হইতে শ্রেষ্ঠ। শ্রেষ্ঠ কেন, তাই বলিয়াছেন—"সর্বাপনার্থপ্রধানঃ"। দ্বন্দ্র সমাস স্থলে সকল প্রার্থিই প্রধান পাকে। অর্থাৎ পূর্থক্ ভাবে সর্বপ্রলি প্রার্থিই প্রধানরপে বৃদ্ধির বিষয় হয়। এখানে বছরীছি বা কর্ম্বারয় হইলে অর্থসিদ্ধি হয় না। ব্রীতংপুক্ষ হইলেও হয় না। পরস্ক তাহাতে সর্বাশেবর্তী "নিগ্রহ্থানে"রই প্রাধান্ত হয়; স্কৃতরাং দ্বন্দ্রমাসই এথানে ব্রিতে হইবে।

দ্বন্দ সমাস হইলে তাহার বংগেবাকা কিরপে হইবে ? "প্রমাণানি চ প্রমেয়ণি চ" ইতাদি প্রকারে হইবে, অবছন্তরে ভায়্মকার বলিয়াছেন যে, প্রমাণানি পদার্থের নির্দ্দেশ্রে অর্থাং যে সকল স্থ্রের রারা প্রমাণানি পদার্থের লক্ষণ অথবা বিভাগ নির্দ্দিপ্র ইরাছে, সেই সকল স্থ্রের যেরপ বচন প্রবৃক্ত হইরাছে, তাহার প্রয়োগ করিয়াই বাাসবাকা করিতে হইবে। প্রমাণ-বিভাগ্যুরে, তৃতীয় স্থরে) "প্রমাণানি" এইরূপ প্রয়োগ আছে, স্বতরাং এই স্থরে বন্দ্ব সমাসের বাাসবাকো "প্রমাণানি" এইরূপই প্রয়োগ করিতে হইবে। এবং প্রয়োগ করিতে হইবে। এইরূপ "সংশর্ষত্রে" প্রভৃতি লক্ষ্ণস্থরে বেখানে একবচন আছে, বাাসবাকো সেই সব স্থলে একবচনেরই প্রয়োগ করিতে হইবে। অস্করপ্র প্ররোগ করিতে হইবে। ভায়্মকারের কথায় ইহাই সহজে বুরা যায়। কিন্ধু উল্মনাচার্যা প্রভৃতি এইরূপ বুরেন নাই। তাংপর্যা-পরিভ্রতি উদ্মন বলিয়াছেন যে, "নির্দ্দেশ" বলিতে কেবল বিভাগ। কোন্ প্রার্থ কত প্রকার, ইহার নাম "নির্দ্দেশ"। কোন্স্থরে তাহা সংখ্যাবোধক শব্দের হারা বলা হইয়াছে। কোন স্থ্রে তাহা না বলিলেও অর্থ পর্যালোচনার হারা কৈ বিভাগ বুরা গিয়াছে। সেইগুলি "অর্থনির্দ্দেশ"। তদক্ষারে দেখানে

বচন গ্রহণপূর্ব্বক বাদবাকো সেই বচনেরই প্রয়োগ করিতে হইবে। যেমন সংশয়স্থরে প্রথালোচনা করিয়া সংশ্ব ত্রিবিধ বা পঞ্জিবদ, ইহা বুঝা গিখাছে, স্কুতরাং দেবানে স্থ্যে "সংশয়ং" এইরূপ একবচনান্ত প্রয়োগ থাকিলেও বাদবাকো "সংশয়ং" এইরূপ বছরচনান্ত প্রয়োগই করিতে হইবে। এবং "লৃষ্টান্ত" লক্ষণপ্রে "লৃষ্টান্তঃ" এইরূপ প্রয়োগ থাকিলেও, দৃষ্টান্ত ছিবিধ বলিয়া বাদবাকো "লৃষ্টান্তো" এইরূপ প্রয়োগ করিতে হইবে। বেখানে "নির্দেশ নাই", দেখানে লক্ষণপুরে যে বচন প্রযুক্ত আছে, তদহুদারেই বাদবাকা করিতে হইবে। উদয়ন ভাষার মতের যুক্তিও বলিরাছেন। নবান ব্রক্তিকার বিধনাথ প্রাচীনদিগের প্রই বচনকারে কটাক্ষ করিয়া বলিয়াছেন যে, বাদবাকো বচন লইয়া মারামারি কেন ? া বাক্যের বচনের দ্বারাই কি প্রমাণাদি পদার্থের বছরাদি নির্থা হইবে ? এখানে সর্ক্তর প্রথম উপস্থিত একবচনের প্রয়োগ করিয়াই দৃশ্ব সমানের বাদবাকা করিতে হইবে, ভাষাতে কোন দোশ নাই। ইহা বুল্রিকার বিধনাথের স্বাধীন মত—নবীন মত।

প্রমাণ হইতে নিগ্রহন্তান পর্যান্ত বোলটি পদার্থের বে তন্ত্, তাহার জ্ঞান প্রযুক্ত নিঃশ্রেমদ লাভ হয়, এইরপই স্থার্থ। স্ক্তরাং "প্রমাণ ক্রিরহ্ণানানাং" এই প্রলের ষটা বিভক্তির অর্থ সম্বন্ধ। তাইর সহিত উহার অবয়। এই সম্বন্ধার্থ ষটাকেই "শৈষিকী ষটা" বলে। "উক্তানভাং শেবং" ইহাই শেষের লক্ষণ। অর্থাং কর্তৃত্ব, কর্ম্মন্থ প্রভৃতি কারকার্থ তির সম্বন্ধ অর্থকেই বাাকরণে "শেষ" বলা হইয়াছে। এই শেষার্থে বিহিত ষটাকে "শৈষিকী" বলা যায়। এই ষটার্থ সম্বন্ধের সহিত সমাসের একদেশার্পের অবয় হইতে পারে। বেমন "তৈত্রক্ত লাসভার্যা।", "রামন্ত নামমহিনা" ইত্যাদি। "তত্বজ্ঞান" এবং "নিঃশ্রেমদাধিগম" এই ছইটি বাক্যা ষটাতংপুক্রর সমাস। স্ক্তরাং উহার ব্যাসবাক্ষে ছই স্থলেই ষটা বিভক্তির প্রয়োগ করিতে হইবে। এই মন্ত্রী "কংপ্রতার" বোগে কর্ম্মে বিহিত হইবে। উহার মর্থ কর্ম্মহ, স্ক্তরাং উহা "শেষ্য নহে, এ জন্ম উহা "শেষ্যিকী" নহে। তত্ত্বকে জানাই জম্বজান এবং নিঃশ্রেমদকে লাভ করাই "নিঃশ্রেমসাধিগম"। স্ক্তরাং জ্ঞানের কর্ম্মকারক "তত্ব"। "অধিগম" অর্থাং লাভের কর্ম্মকারক "নিঃশ্রেমসাধিগম"। নিঃশ্রেম জ্মিনে তাহা লাভ করিতে আর প্রসন্থান্তর আবঞ্জাক হয় না। যাহা নিঃশ্রেমসান্তর না বলিয়া "নিঃশ্রেমসাধিগম" বলিয়াছেন। এই কথাটি বৃত্তিকার বিখনাথের কথা।

প্রচলিত বাৎস্থারনভাষা প্রকে "চার্থে হল্ব: সমাস:" এইরাণ পাঠ দেখা বার। কিন্তু পরম-প্রাচীন উদ্যোতকর ও বাচম্পতি মিশ্র "সর্কাপদার্থপ্রধান:" এইরাণ পাঠের উল্লেখ করার মূলে সেই পাঠই প্রকৃত বলিয়া গৃহীত হইয়াছে। "চার্থে" অর্থাৎ চকারের অর্থে হল্ব সমাস, ইহাই প্রকাক্ত পাঠের অর্থ। চকারের অর্থ ভেদ। এখানে প্রমাণ প্রভৃতি পদার্থবর্গের মধ্যে অনেকগুলি ফলতঃ অভিন্ন পদার্থ থাকিলেও প্রমাণত্ব, প্রমেরত্ব প্রভৃতি ধর্মের ভেদ থাকার হল্ব সমাস হইয়াছে। ঐরূপ ধর্মীর ভেদ না থাকিলেও ধর্মের ভেদ থাকিলে কল্ব

22

সমাস হইরা থাকে এবং হইতে পারে। যেমন "হরিছরৌ"। হরি ও হরে বস্ততঃ ভেদ না থাকিলেও হরিছ ও হরজ-ধর্মের ভেদ থাকাতেই ঐরপ হল্ম সমাস হইরাছে। ভায়ো "অনবয়বেন" এই স্থলে "অবয়ব" শব্দের অর্থ অংশ। "অনবয়বেন" ইহার ব্যাথ্যা "সাকলোন"।

ভাষ্য। আত্মানেঃ খলু প্রমেয়স্ত তব্জানারিঃশ্রেয়গাধিগমঃ, ততৈত-ছত্রসূত্রেণান্তত ইতি। হেয়ং তস্ত নির্বর্তকং, হানমাত্যন্তিকং, তস্তোপায়োহধিগন্তব্য ইত্যেতানি চন্ধার্যপ্রদানি সম্যক্ ব্লা নিঃশ্রেয়স-মধিগজ্জতি।

অনুবাদ। আত্মা প্রভৃতি প্রমেয়েরই তত্ত্জান জন্ম মোক্ষ লাভ হয় অর্থাৎ মহর্বি গোতম আত্মাদি অপবর্গ পর্যান্ত যে বাদশ প্রকার পদার্থকে "প্রমের" বলিয়াছেন, তাহাদিগের তত্ত্বসাক্ষাৎকারই মোক্ষলাভের সাক্ষাৎ কারণ (চরম কারণ)। সেই এই কথাও পরবর্ত্তী অর্থাৎ দ্বিতীয় সূত্রের দ্বারা (মহর্ষি) পশ্চাৎ বলিয়াছেন। (১) "হেয়" অর্থাৎ দ্বঃশ, সেই দ্বঃখের নিপ্পাদক অর্থাৎ হেতু অবিছা, তৃষ্ণা, ধর্ম্ম, অধর্ম্ম, প্রভৃতি, (২) "আত্যন্তিক" হান অর্থাৎ সেই দ্বঃখের আত্যন্তিক নির্ভির সাধন তত্ত্জান, (৩) তাহার "উপায়" অর্থাৎ ঐ তত্ত্জানের উপায় শাস্ত্র, (৪) "অধিগন্তব্য" অর্থাৎ তত্ত্জানের হারা লভ্য মোক্ষ, এই চারিটি (হেয়, হান, উপায়, অধিগন্তব্য) "অর্থপদ" অর্থাৎ পুরুষার্থস্থান সম্মক্ বুঝিয়া মোক্ষ লাভ করে।

টির্মনী। অবশুই প্রশ্ন হইতে পারে বে, মহর্ষি বে বোড়শ পদার্থের উল্লেখ করিশ্বাছেন, তাহার প্রত্যেকটির তম্বজ্ঞানই কি মোক্ষলাভের সাক্ষাৎ কারণ ? তাহা কিরূপে হয় ? "জয়," "বিতপ্তা," "হল" প্রভৃতির তম্বজ্ঞানও মোক্ষলাভের সাক্ষাৎ কারণ হইবে কিরূপে ? ভাষাকার এই প্রশ্ন মনে করিয়া মহর্ষির প্রকৃত তাৎপর্যা বর্ণন করিয়াছেন। ভাষাকার এখানে বলিয়া গিয়াছেন বে, আত্মা প্রভৃতি বে দ্বাদশ প্রকার পদার্থকে মহর্ষি "প্রমেশ্ন" নামে উল্লেখ করিয়াছেন, তাহার বোড়শ পদার্থের মধ্যে ঐগুলির তত্ত্বসাক্ষাৎকারই মোক্ষের সাক্ষাৎ কারণ। অক্সপ্তলির তত্ত্বজ্ঞান ঐ প্রমেশ্ব তত্ত্বজ্ঞান নাক্ষাৎ, এ জল্ল তাহা মোক্ষের পরম্পরা কারণ, অর্থাৎ কোন কোন পদার্থের তত্ত্বজ্ঞান সাক্ষাৎ, কোন কোন পদার্থের তত্ত্বজ্ঞান পরম্পরায় মোক্ষলাভে আবশ্রক এবং পরোক্ষরূপ তত্ত্বজ্ঞান হইতে কতকগুলি পদার্থের সাক্ষাৎকাররূপ তত্ত্বজ্ঞান পর্যন্ত মোক্ষলাভে আবশ্রক, এ জল্ল মহর্ষি প্রথম স্থন্তে এক কথায় প্রমাণাদি যোড়শ পদার্থের তত্ত্বজ্ঞানকে মোক্ষলাভের উপার বলিয়াছেন। তন্মধ্যে "প্রমেশ্ব" নামক পদার্থগুলির তত্ত্বসাক্ষাৎকাররূপ তত্ত্বজানই মোক্ষের সাক্ষাৎ কারণ অর্থাৎ চরম কারণ। কারণ, তাহাই মোক্ষপ্রতিবন্ধক মিথা। জ্ঞানের নির্ত্তি করিয়া সাক্ষাৎ সম্বন্ধ মোক্ষ সাধন করে। মহর্ষি

গোতমের এই সিন্ধান্ত বা এই তাংপর্যা কিরপে বুবা যায় ? প্রথম স্ত্রে ত এরপ কণা কিছু নাই ? এতছত্তরে ভাষাকার বলিয়াছেন যে, মহর্ষি দিতীয় প্রের দারা ইহা অনুবাদ করিয়াছেন, অমুবান করিয়াছেন অর্থাৎ পশ্চাৎ বলিয়াছেন। তাৎপর্যাটীকাকার এইরূপই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। এবং তাৎপর্যাটীকাকার "তক্তৈতৎ" ইত্যাদি ভাষোর অবতারণায় বলিয়াছেন বে, আত্মাদি প্রমেয় তত্ত্বজানের কি কোন অদৃষ্ট শক্তি আছে ? বাহার দ্বারা তাহা মোক্ষ জন্মাইবে ? এইরূপ প্রশ্ন নিরাসের জন্মই ভাষাকার বলিয়াছেন যে, তাহা বিতীয় স্বত্তে পশ্চাৎ বলিয়াছেন। অর্থাৎ আত্মাদি প্রমেয় তত্ত্ব সাক্ষাৎকার কেমন করিয়া মোক্ষ সাধন করে, ইহার যুক্তি দিতীয় স্থ্যে স্চিত হইয়াছে। এখানে ভাষ্যাক্ত "অনুয়তে" এই কণার ব্যাখ্যায় তাৎপর্যাচীকাকার কেবল পশ্চাৎকথন বলিলেও মহর্ষি কিন্তু বিতীয়াধ্যায়ে সপ্রয়োজন পুনক্ষক্তিকে "অতুবাদ" বলিয়াছেন। এরপ শব্দ পুনক্তি ও অর্থ পুনক্তি-এই উভয়েই "অহুবাদ"। এরপ সঞ্জোজন পুনক্তি দোষ নহে, পরস্ক উহা আবশ্রক হইরা থাকে। মনে হয়, ভাষ্যকার এই অমুবাদের কথাই এখানে বলিয়াছেন। প্রথম হুজের ছারা যখন আত্মাদি প্রমেয় তত্তজানকেও নিঃশ্রেরসলাভের উপার বলা হইরাছে, তথন দিতীয় স্থ্যে আবার তাহার স্থচনা কেন ? এত-ত্তরে ভাষ্যকার পূর্ক্ষাক্ত সপ্রয়োজন পুনক্তিরূপ অনুবাদের কথা বলিতে গাবেন। অর্থাৎ মহর্ষি প্রয়োজনবশতঃই এরূপ পুনক্তি করিয়াছেন, উহা তাঁহার অমুবাদ। যোড়শ পদার্থের মধ্যে আত্মা প্রভৃতি "প্রমের" পদার্থের তথ্যাক্ষাৎকাররূপ তথ্ঞানই মোকের সাক্ষাৎ কারণ, ইহা বলাই দেখানে মহবির প্রয়োজন। উহা বলা নিতান্ত আবশুক; এ জন্তই পুনরায় প্রকারাস্তরে বিশেষ করিয়া উহা বলিয়াছেন।

মহর্ষি যে ছিতীয় সত্রে আত্মা প্রভৃতি ছাদশ প্রকার প্রমের পদার্থের তত্ত্বসাক্ষাৎকারকে অপবর্গের সাক্ষাৎ কারগরূপে স্টনা করিয়াছেন, উহা কেবল মহর্ষি গোতমেরই কথা নহে, মোক্ষবাদী আচার্য্য মাজেরই উহা সন্মত, এই কথা বলিবার জল্প ভাশ্যকার শেষে বলিয়াছেন—"হেয়ং" ইত্যাদি। উদ্যোতকরের তাৎপর্য্য-বাাখ্যায় তাৎপর্য্যটাকাকার ভাশ্যকারের এ কথা-ভালর ঐরপই মূল তাৎপর্য বর্ণন করিয়াছেন। আত্যন্তিক হঃখ নির্ত্তিই সকল অধ্যাম্যাবিদার মুখা প্রয়োজন। সর্ব্যমতে হঃখই "হেয়"। প্রতরাং যেগুলি ঐ হঃখের হেতু, তাহাও "হেয়"। হঃখের হেতু পরিত্যাগ করিতে না পারিলে হঃখকে কথনই ত্যাগ করা যায় না। স্থতরাং সেগুলিও হেয় এবং হঃখের হেতু বলিয়া সেগুলিকেও বিবেচক জ্ঞানিগণ হঃখমধ্যই গণ্য করিয়াছেন। উদ্যোতকর এই হঃথের হেতুগুলিকে হঃখ বলিয়া ধরিয়া লইয়া একবিংশতি প্রকার হঃখ বলিয়াছেন। ঐ একবিংশতি প্রকার হঃখের লাতান্তিক নির্ত্তি হইলেই মুক্তি হইল। বস্তুতঃ মহর্ষি গোতম যে আত্মা প্রভৃতি ছাদশ প্রকার "প্রমেয়" গদার্থ বলিয়াছেন, তন্মধ্যে শরীর হইতে হঃখ পর্যান্ত দশটিই হেয়। তন্মধ্যে শরীরাদি নয়টি হঃথের হেতু বলিয়া হেয়। যাহা হেয়, মুমুক্তর তাহা সমাক্ ব্রিতে হইবে, এ কথা মোক্ষবাদী সকল আচার্যাই স্বীকার করেন। হেয়কে যথার্থরূপে না ব্রিলে তাহার পরিত্যাগ অসম্ভব। যদি কেছ হেয়কে প্রাছ্ম বলিয়া

28

বুরে, তাহা হইলে তাহা পরিতাাগ করিতে কি তাহার প্রবৃত্তি হয় ? ঐরণ হেয়কে উপাদেয় বলিয়া বুঝাতেই ত যত অনর্থ ঘটিতেছে। ফল কথা, "হেয়" পদার্থগুলিকে যথার্থরূপে না বুঝিলে মোক্ষের আশা নাই। মহবি তাহাদিগকে শরীর প্রভৃতি দশ প্রকারে বিভক্ত করিয়া বলিয়াছেন। তাহার পরে মৃনুকুর "অধিগন্তবা" অর্থাৎ লতা মোক্ষ। আত্মা উহা লাভ করিবেন। মহযি-ক্থিত হাদশ প্রকার প্রমেরের মধ্যে এই ছইটি উপাদের। আস্থার উচ্ছেদ কাহারই কামা নহে। সেরূপ মুক্তি পুরুষার্থ হইতে পারে না এবং তাহা সম্ভবও নহে এবং মোকই পরম পুরুষার্থ, এই জন্ত আত্মা ও মোক এই ছইটি উপাদের পদার্থ। ফলতঃ "হের" এবং "উপাদের" তেদে মহর্ষি থাদশপ্রকার প্রমের পদার্থ বলিয়াছেন। আত্মতত্ব সাক্ষাৎকার ব্যতীত মোক অসম্ভব, মোক্ষবাদী কোন আচাৰ্যোৱই ইহাতে বিবাদ নাই। শ্রুতিযুক্তিসিদ্ধ ঐ সিদ্ধান্তে পশুতের বিবাদ থাকিতেই পারে না। ঐকপ "অগিগস্তবা" মোক্ষ এবং হেয় শরীবাদি দশ প্রকার প্রমেয়কেও পূর্বোক্ত যুক্তিতে সমাক্ ব্বিতে হইবে, তাহাদিগের তত্ত্বসাক্ষাৎকার করিতে হইবে। মোক বিষয়ে মিথা। জ্ঞান পাকিলে মোক্ষের আশা স্থূপুর-পরাহত। এবং পূর্ব্বোক্ত চঃথের কিসের দ্বারা নিবৃত্তি হয়, আতান্তিক নিবৃত্তি হয়, তাহাকেও সমাক্ বুঝিতে হইবে, তাহাকেই বলিয়াছেন "আতান্তিক হান"। "হীয়তেহনেন" এইরূপ বাংপত্তিতে বাহার দারা তুঃখাদি ত্যাগ করা যায়, সেই তত্মজানকে বলা হইয়াছে "হান"। আত্যস্তিক ছুঃখ নিবুজির কারণ তত্ত্জানকৈ বলিবার জন্তই বলা হইয়াছে "আতান্তিক হান"। সেই তত্ত্জানের "উপায়" শাস্ত্র। তাহাকেও সমাক বুঝিতে হইবে। যাহা মোক্ষের সাধন, সেই তত্তজানের উপায়ে মিথ্যাজ্ঞান থাকিলে মোক্ষের আশা করা বায় না। ফল কথা, নিঃশ্রেয়স লাভ করিতে ছইলে "হেয়", "হান'', "উপায়" ও "অধিগপ্তবা" বিষয়ে তত্ত্তান লাভ করিতে হইবে। ইহা সকল আচার্যোরই স্বীকার্যা। এবং অক্তান্ত বিদ্যাসাধ্য দৃষ্ট নিঃশ্রেয়স লাভ করিতে হইলেও "হেয়", "হান", "উপান্ন" ও "অধিগন্তব্য" এই চারিটিকে সমাক ব্রিতে হয়। উহা সকল বিদ্যাতেই আছে। ভাষ্যকার এথানে পূর্ব্বোক্ত চারিটিকে "অর্থপদ" বলিয়াছেন। তাৎপর্যাটীকাকার ব্যাখ্যা করিয়াছেন-"অর্থপদানি পুরুষার্থস্থানানি" > পুরুষের যাহা প্রয়োজন, তাহা পুরুষার্থ, তাহা পুর্বোক্ত ঐ চারিটিতেই অবস্থিত। ঐ চারিটিকে দমাক না বুঝিলে পুরুষার্থ লাভ হইতে পারে না। ফল কথা, ঐ কথাগুলির ছারা ভাষ্যকার এথানে মহর্ষির দ্বিতীয় হত্তের মন্মার্থ ই হতনা করিয়াছেন। "হেয়", "হান", "উপায়" ও "অধিগস্তব্য" এই চারিটি "অর্থপদ"কে সমাক ব্রিলে মহর্ষি-কথিত প্রমেয় তত্ত্জানই হইবে। উহাদিগের ব্যাথ্যা উদ্যোতকরের ব্যাথ্যা-নুসারেই লিখিত হইল।

মহর্ষি দিতীয় হত্তে যাহা বলিয়াছেন, তাহাতে পূর্বোক্ত দিল্লান্ত কিরূপে ব্যক্ত হইয়াছে

১। অনুস্থিত এসিয়াটক সোনাইটা হইতে প্রকাশিত "য়ায়বাজিক তাৎপরাটাকাপরিভদ্ধি" দেখিবেন।
প্রচলিত তাৎপরাটাকারছে এখানে অনেক অংশ মুদ্রিত হয় নাই।

এবং এ স্থানের অন্তান্ত কথা দিতীয় সূত্রবাণগাতেই দ্রন্থবা। এখন এই সূত্রে "নিঃশ্রেরস" শব্দের অর্থ কি, তাহাই বুঝিতে হইবে। তাৎপর্যাটীকাকার শ্রীমন্বাচম্পতি মিশ্র উল্লোভ-করের তাৎপর্যা-ব্যাথ্যায় বলিয়াছেন যে, যদিও "নিঃপ্রেয়্স" শক্ষের ছারা ইট মাত্রই বুঝা নায় এবং প্রমাণাদি তত্ত্জান সর্ক্ষবিধ নিঃশ্রেরসেরই সাধন হয়, তথাপি মহর্ষিক্তে যখন আত্মা প্রভৃতি প্রমের তত্ত্জানের কথা রহিরাছে, তথন অদৃষ্ট নিঃশ্রেয়স অপবর্গই এখানে হত্তকারের অভিপ্রেত। দৃষ্ট নিঃশ্রেরস তাঁগার অভিপ্রেত হইলে তিনি অন্তান্ত সমস্ত পদার্থের তক্ষজানের কথাও বলিতেন। কারণ, সকল পদার্থের তত্তজানই কোন না কোন দৃষ্ট নিঃশ্রেমের সাধন হইয়াই থাকে। ফলকথা, তাৎপর্যাটীকাকার উদ্যোতকরের এইরূপ তাৎপর্যাই বর্ণন করিয়াছেন। তাৎপর্যা-পরিশুদ্ধিতে উদয়নাচার্যাও বাচম্পতি মিশ্রের ব্যাখ্যা সমর্থন করিয়া গিয়াছেন উত্তোতকরের যথাক্রত বার্ত্তিকের হার। কিন্তু এথানে এইরূপ তাৎপর্যা নিঃসংশত্ত্বে বুঝা যায় না। . তিনি বলিরাছেন, নিঃশ্রেষদ দ্বিধি ;— দৃষ্ট ও অদৃষ্ট। আজাদি প্রমের তত্ত্তান জন্তই অদৃষ্ট নিংশ্রেষ অপবর্গ লাভ হর। প্রমাণাদি অন্ত পদার্থগুলির তত্ত্ঞান-জন্ত দৃষ্ট নিংশ্রেষ লাভ হয়। অবশ্র প্রমাণাদি তব্জানের ফলে আয়াদি তব্জান হইবে, ইহা তিনিও বলিয়াছেন। এবং অপবর্গ ভিন্ন ইষ্ট মাত্রই তাঁহার মতে দৃষ্ট নিঃশ্রেয়স, স্থতরাং অপবর্গ-সাধন তক্ষানাদিকেও কেবল তিনি দৃষ্ট নিঃশ্রেয়স বলিয়া এথানে বলিতে পারেন। মহর্ষি স্ব্রবিধ এবং সমস্ত নিঃশ্রেয়সই প্রথম স্ত্রে "নিঃশ্রেরস' শব্দের ছারা বলিয়াছেন, এ কথা উদ্বোতকরও স্পষ্ট করিয়া বলেন নাই। ভাৎপর্যাটীকাকার উচ্ছোতকরের তাৎপর্যা বর্ণন করিতে যাইয়া বরং ইহার বিরুদ্ধ কথাই বশিশ্বাছেন। প্রাচীন গুরুপাদগণ বাহাই বলুন, আমাদিগের কিন্তু মনে হয়, মহর্ষি গোতম তাহার ক্তায়বিত্তায় প্রথম স্ত্রে সর্ক্ষবিধ নিঃশ্রেরসকেই "নিংশ্রেরস" শব্দের স্থারা প্রকাশ করিয়াছেন। পাণিনীয় ব্যাকরণের পঞ্চম অধ্যান্তের চতুর্থ পালে "অচতুরাদি" স্ত্রে 'নিঃশ্রেয়দ' শব্দটি বাংপাদিত হইরাছে। এই "নিংশ্রেদ" শব্দের অপবর্গ অর্থে ভূরি প্রয়োগ থাকিলেও কলাাণ মাত্র অর্থেও মহাভারতাদি এছে অনেক প্রয়োগ দেখা যায়। "নিংশ্রেরস" শব্দ অভীষ্ট মাত্রেরই বোধক, এ কথা তাৎপর্যাটীকাকারও বলিয়াছেন। ভাষ্যকারও ভিন্ন ভিন্ন বিভায় ভিন্ন ভিন্ন প্রকার নিঃশ্রেয়দের কথা বলিয়া অপবর্গ ভিন্ন অন্তান্ত কলাাণকেও "নিঃশ্রেয়দ" শব্দের ছারাই প্রকাশ করিয়াছেন। "এদ্বী", "বার্ডা" ও "দণ্ডনীতি" বিদ্যার নিংশ্রেম কি, তাহা উল্লোভকর সেখানে বলিয়াছেন। এখন "নিঃশ্রেয়দ" শব্দ যদি অভীষ্ট মাত্রের বোধক হয় এবং বিশেষতঃ অপবর্গের বোধক হয়, তাহা হইলে মহর্ষি-স্ত্রস্থ "নিঃশ্রেয়দ" শব্দের স্বারা প্রম-প্রয়োজন অপবর্গও বুঝিব, আবার গৌণ প্রয়োজন কল্যাণমাত্রও বুঝিব, তাহা হইলে প্রমাণাদি

" >1

<sup>&</sup>quot;কজিৎ সহতৈম্পাণামেকং ক্রীণানি পণ্ডিতম্।
পবিতো অর্থকুছে বু কুর্থারিংশেরসং পরন্।"
— মহাভারত, সভাপর্ক, ১০০১।

যোড়শ পদার্থের তত্ত্জান অপবর্গ-লাভের উপায় এবং অন্যান্য সর্ববিধ অভীষ্ট লাভেরও উপায়, ইহাই মহর্ষি গোতমের প্রথম স্থানের তাৎপর্যার্থ বৃত্তিতে পারি। অন্যান্য বিশ্বাসাধ্য নিঃশ্রেদ্দলাতে বে নাায়বিভা আবশুক, প্রমাণাদি পদার্থের তব্জান বে দকল বিভার কল-লাভেই আবশুক, এ কথা ভাষাকার প্রভৃতিও বলিয়াছেন। ন্যায়বিদ্ধা সর্ক্ষবিদ্ধার প্রদীপ, স্কৃত্যের উপায়, স্ক্রধ্যের আশ্র, এই কথা বলিয়া ভাষাকার প্রমাণাদি পদার্থ তত্ত্তানকে স্ক্ৰিধ নিঃশ্ৰেষদ-লাভেই উপায় বলেন নাই কি ? তবে যে সেখানে ভাষাকার নাায়বিছার অপ্রবর্গকেই "নিঃশ্রেরণ" বলিয়াছেন, তাহা এই নাায়বিজ্ঞার অধ্যাত্ম অংশ ধরিয়া; এ জনাই সেখানে নাারবিভাকে অধ্যাত্মবিভা বলিয়াছেন। কিন্তু নাায়বিভা অধ্যাত্মবিভা হইলেও উপনিবদের নাাা কেবল অধাাত্মবিভা নহে, এ কথাও ভাষাকার বলিলাছেন। তাহা হইলে ভাষাকারের মতেও নাায়বিভার ছুইটি অংশ আছে, ইহা স্বীকার করিতে হইবে। তন্মধো অধ্যাত্ম অংশ ধরিলে তাহার ফল অগবর্গরূপ নিঃশ্রেয়ন। অন্য অংশ ধরিলে অন্যান্য সর্কবিধ নিঃশেরস্ই নাারবিভার ফল। যোড়শ পদার্থের মধ্যে প্রমের পদার্থের তত্ত্বসাকাৎকার মোকের দাকাং কারণ, তজ্জনা ঐ প্রমেষ পদার্থগুলির যথাশাস্ত মনন করিতে হইবে এবং সেই অপরিপক তত্তনিশ্চর রক্ষা করিতে হইবে। এ জন্য প্রমাণাদি পঞ্চদশ পদার্থের তর্জান তাহাতে আবভাক। তাহা হইলে বলা যায়, সাক্ষাৎ ও পরম্পরায় প্রমাণাদি বোড়শ পদার্থের তত্তজানকে মহর্ষি অপবর্গরূপ নিঃশ্রেয়স লাভের উপায় বলিয়াছেন। আবার প্রমাণাদি প্রার্থের তত্তভান স্ক্রিছা-সাধ্য, স্ক্রিকর্ম্মাধ্য, স্ক্রবিধ দুই নিঃপ্রেম্ম বা অভীষ্ট লাভের উপায়, এ কথাও মহর্ষি প্রথম স্থতের বারা বলিয়াছেন, নচেৎ ন্যায়বিভা সর্ক-বিভার প্রদীপ, সর্ক্তশ্রের উপায়, এ কথা ভাষাকার কোথার পাইলেন ? এবং তিনি উহা বলেন কিরূপে ? কলকথা, মহর্ষি নানার্থ "নিঃশ্রেষ্দ" শব্দের প্রয়োগ করিয়া পূর্ব্বোক্ত প্রকার বিভি-লার্থের স্চনা করিয়াছেন, ইহা মনে হয়। আরও মনে হয়, মহর্ষির "নিঃশ্রেয়সাধিগমঃ" এই স্থলে "অধিগম" শব্দের "লাভ" অর্থের ন্যায় "জ্ঞান" অর্থও এক পক্ষে মহর্ষির বিব্যক্ষিত। "অধিগ্ম" শব্দের লাভ অর্থের ন্যায় জ্ঞানও অর্থ আছে, ' সে অর্থ গ্রহণ করিলে বুঝা যায়, প্রমাণাদি পদার্থের তত্ত্জানের সাহায্যে নিজের এবং দেশের ও দশের 'নিংশ্রেয়স' অর্থাৎ কল্যাণকে বুঝিয়া লওয়া যায়। সেও ত ঠিক কথা। মহবি যে এক পক্ষে তাহাও বলেন নাই, ইহাই বা কি করিয়া বুঝিব ?

যদি তিনি এথানে কেবল অগবর্গের কথাই বলিতেন, তাহা হইলে "অগবর্গ" শব্দের প্ররোগ করেন নাই কেন? এবং "অধিগম" শব্দেরই বা প্রয়োজন কি ? মহর্ষি অপবর্গ বৃশ্ধাইতে অন্তান্ত সকল ক্রেই "অগবর্গ" শব্দেরই প্রয়োগ করিয়ছেন, "নিঃপ্রেয়স" শব্দটি আর কোথাও প্রয়োগ করেন নাই এবং অগবর্গের কথার আর কোথাও অগবর্গের অধিগম বলেন নাই,

১। দাৰ্শনিক খবিপুত্ৰে জ্ঞান অৰ্থেও "ক্ৰিগ্ম" শব্দের প্রয়োগ দেখা বাস্ক—"ভভ: প্রভাক্তেভনাবি-গ্নোগান্তরালাভাব-চ"।—বোগপ্ত সংস্কৃ।

কেবল অপবর্গ শব্দেরই প্রয়োগ করিয়াছেন। প্রথম স্ত্রে "নিঃশ্রের্মাধিগমঃ" বলিয়া পরেই আবার দিত্রীয় স্ত্রেই বলিয়াছেন "অপবর্গঃ"; ইহার কি কোন গৃঢ় অভিদক্ষি নাই ? যদি বলা যায়, প্রথম স্ত্রে সর্ক্রির নিঃশ্রের্গের কথা এবং নিঃশ্রেয়সজ্ঞানের কথা, আর দিত্রীয় স্থ্রে কেবল অপবর্গেরই কথা, তাহা হইলে জ্রুরপ প্রয়োগ যথার্থ সার্থক হইতেপারে। কারণ, জ্রুরপ নানার্থ প্রকাশ করিতে হইলে "নিঃশ্রেয়সাধিগম" এইরপ ভাষা প্রয়োগ না করিয়া উপায় নাই। কেবল অপবর্গ ব্রাইতে মহর্ষি মুক্তি প্রভৃতি শব্দ প্রয়োগ ও করিতে পারিতেন। ফলতঃ ভাষাকার যেমন আদিভাবোর ধারা নানার্থ প্রকাশ করিয়াছেন, তত্রপ স্থেকারও প্রথম স্ত্রের দারা প্র্রোক্ত প্রকার নানার্থ স্থকান করিয়াছেন, ইহা বলিতে কোন বাধক দেখিনা, বরং সাধকই দেখিতে পাই। স্থ্রে নানার্থের স্থচনা থাকে, এ কথা প্রাচীনগণও বলিয়া গিয়াছেন। মনে রাখিতে হইবে, তাৎপর্যাটীকাকার প্রভৃতি গুরুবর্গ নিঃশ্রেয়স শব্দের ধারা বে অপবর্গ প্রহণ করিয়াছেন, তাহা অবশা করিতে হইবে, দেই অংশেই প্রথম স্ত্রের সহিত দিত্রীয় স্ক্রের সহদ্ধ এবং অপবর্গই স্তার্বিস্তার মুখা প্রয়োজন এবং তাহাতে বোড়শ পদার্থের তত্ত্ত্তান সাক্ষাও ও পরম্পারা আবেশ্রক, ইহাও মহর্ষির কথা। পরত্ত্ব অন্তর্গ নিঃশ্রেমদের লাভে এবং তাহার জ্ঞানেও প্রমাণাদি পদার্থের তত্ত্তান আবশাক, এইটও মহর্ষির প্রথম স্ব্রে নিজের কথা, ইহাই বলিতে চাই।

তাংপর্যাটীকাকার যে বলিয়াছেন, মহর্ষি হত্তে আত্মাদি প্রমের পদার্যগুলির উল্লেখ করার এবং আরও অন্যান্য দকল পদার্থের উল্লেখ না করায় মহর্ষিস্থতে "নিঃশ্রেয়দ" শব্দের হারা কেবল অপবর্গই বুঝিতে হইবে, এ কথাটা বুঝি নাই। কারণ, কেবল দুষ্ট নিঃশ্রেষসই নাায়বিস্পার ক্ৰ বলিতেছি না, অপবৰ্গই ইহার মুখা প্রয়োজন। ইহা উপনিধনের নাায় কেবল অখ্যাত্মবিদ্যা না হইলেও অধ্যাত্মবিস্তা, এ কথা ভাষাকারও বলিরা গিরাছেন; স্নতরাং মোক্ষ ইহার মুখ্য প্রয়োজন হইবেই, ইহাতে মোকোপযোগী পদার্থেরই উল্লেখ করিতে হইবে, দৃষ্টমাত্র নিঃশ্রেরদের উপযোগী অর্থাৎ মোক্ষের অনুপ্রোগী পদার্থের উল্লেখ ইহাতে করা যাইবে না, স্থতরাং মহবি মোক্ষোপ্রোগী পদার্থেরই উল্লেখ করিয়াছেন, এ কথা ত পূর্ব্বে তাৎপর্যাটীকাকারও বলিয়াছেন। সেই মোকোপ-যোগী পদার্থ প্রতির তত্ত্জানে সর্ক্ষবিধ দুষ্ট নিঃশ্রেরদেরও লাভ হর, এ কথা ও তিনি বলিরাছেন। কারণ, দর্কবিস্তাসাধা নি:শ্রেমলাভেই এই ন্যায়বিভা নিতান্ত আবশাক, স্তরাং সমস্ত প্রার্থের তত্বজ্ঞানের কথা না বলাতে মহর্ষি "নিঃশ্রের্ন" শব্দের হারা দৃষ্ট নিঃশ্রের্নকে লক্ষ্য করেন নাই, মণুষ্ট নিঃশ্রেষণ অপবর্গই তাঁহার অভিপ্রেত, ইহা কি করিয়া ব্রা বার গ্ আর আত্মা প্রভৃতি প্ৰাৰ্থের উল্লেখ থাকাতেই যে আর ইহার মোক্ষ ভিন্ন কোন প্রয়োজন নাই, ইহাই বা কি করিয়া বুঝা যায় ? অবশ্য মুখা প্ররোজন আর কিছু নাই, অধ্যাত্মবিস্থার অণবর্গ ভিন্ন আর কোন মুখা প্রব্রোজন হইতেই পারে না, কিন্ধ ভারবিছা ত উপনিবদের নাায় কেবল অধ্যাত্মবিছা নহে ? মূল কৰা, প্ৰবাণাদি প্ৰাৰ্থেৱ ঘৰাৰম্ভব জ্ঞান সংসাৱীর স্কৰি। স্প্ৰত ঘৰাসম্ভব ইট সাধন করিতেছে এবং অনিই নিবাবণ করিতেছে, ইয়া অস্বীকার করিবার উপায় নাই। এই যে

অচিরকাল হইতে (১) প্রমাণের ছারা সর্বাদা সর্বাদেশে (২) প্রমেয় বুঝা হইতেছে এবং অভিলবিত প্রমের সাধনের জন্ম প্রমাণের অবেবণে ছুটাছুট হইতেছে, (৩) "সংশর" হওয়ায় বিচারের (৪) "প্রয়োজন" হইতেছে, আবার কোনটি প্রয়োজন, কোনটি প্রয়োজন নহে, ইহা বুঝিয়া তদন্ত-সারে কার্যা করা হইতেছে, (৫)দৃষ্টাস্ক দেখিয়া (৬) সিদ্ধাস্ক বুঝা হইতেছে এবং দৃষ্টাস্ক দেখাইয়া কত দিলাস্থ সমর্থন করা হইতেছে,প্রতিজ্ঞা, হেত প্রভৃতি (৭) (অবরব) প্রব্রোগ পূর্বাক পরের নিকটে প্রকৃত বক্তবাটর প্রকাশ ও সমর্থন হইতেছে, অনেকে প্রতিজ্ঞা প্রভৃতির নাম না জানিরাও উহার প্ররোগ করিতেছেন, বিশুদ্ধ (৮) তর্কের সাহাযো (৯) নির্ণয় হইতেছে, সভা-সমিতি রাজধর্মাদিকরণ প্রভৃতিতে, কোণায়ও কেবল তত্ত্ব নির্ণয়ের উদ্দেশ্বে ( ১০ ) বাদ এবং অনেক খানে জিগীয়াবশতঃ (১১) জল্ল ও (১২) বিভণ্ডা করা হইতেছে, অপর পক্ষের যুক্তি খণ্ডনকালে "এ হেতৃ হেতৃই নহে, ইহা দুষ্ট হেতু," অথবা "এই হেতৃতে ইহা সিদ্ধ হইতে পারে না" ইত্যাদি কণা বলিয়া (১৩) "হেয়াভাস" প্রদর্শন করিতেছে, প্রকৃত কথা প্রকাশের জন্ত অথবা গুরভিসন্ধিযুক্ত বাদীকে নিরস্ত করিয়া আত্মরকার জন্ম কত (১৪) ছল করা হইতেছে, বাদিনিরাস প্রবোজন হওয়ার আরও কত অসভ্তর (১৫) (জাতি) করা হইতেছে, আবার অস্তত্তর জানিয়া তাহার উপেকাও করা হইতেছে, (১৬) নিগ্রহস্থানের উদ্ভাবন করিয়া পরাজর খোষণা হইতেছে, পরাজয়ে অনেক সময়ে তম্ব নিশ্চরও হইতেছে। এ সবগুলি কি গোতমোক প্রমাণাদি থোড়শ পদার্থের প্রকাণ্ড গণ্ডীর ভিতরে থাকিয়াই হইতেছে না? কোন বৃদ্ধিজীবী বাক্তি কি এই বোড়শ পদার্থের গভীর বাহিরে ঘাইয়া এক দিনও জীবন যাপন করিতে পারেন 

প্রবং উহাদিগের দারা কি সমাজের কোন কার্যাই হইতেছে না 

ভাবিয়া বুরিলে এবং সতোর অপলাপ না করিলে বলিতে হইবে, উহারা লোকবাজা নির্মাহ করিতেছে। প্রমাণাদি পদার্থের যথাসম্ভব তম্বজ্ঞান তম্বারেয়ী বাক্তির সর্ব্বদাই যথাসম্ভব উপকার করিতেছে, বাঁহার মুক্তি কামনা নাই, মুক্তির কথা বিনি ভাবিতেও পারেন না, তাঁহারও অভিলবিত দৃষ্ট নিংশ্রেরসের জন্ম ঐ জ্ঞান সর্বাদাই আবশুক হয়। ভগবান মন্ত এই জন্মই অর্থাৎ প্রমাণাদি পদার্থের তত্তজান সর্ক্ষবিধ কল্যাণ-লাভেই আবশ্রক এবং ঐ তত্তজানের সাহায্যে প্রকৃত কলাাণ কি, দেশের ও দশের কল্যাণ কি এবং তাহা কিরপে হইতে পারে, তাহা ব্রিয়া লওয়া যায় এবং বৃত্তিয়া তদমুদারে কার্যা করা যায়, এই জন্ত রাজাকে আধীক্ষিকী বিদ্যা শিক্ষা করিতে উপদেশ করিয়াছেন, রাজার যে বিচার করিয়া, প্রকৃত তত্ত্ব বৃঝিয়া, তদমুসারে বিধান করিতে হইবে, দেশের ও দশের কল্যাণ ব্ঝিতে হইবে, তাহার উপায় ব্ঝিয়া তদমুসারে কার্য্য করিতে হইবে। ফলকথা, গোতমোক্ত প্রমাণাদি পদার্থবর্গের তব্জান লাভ করিতে পারিলে তন্ধারা বহু বহু দৃষ্ট নিংশ্রেষ্প লাভ করে এবং উহার গাহাবো শতিবোধিত আত্মাদি পদার্থের মনন সম্পাদন করিয়া মোক্ষ-মন্দিরের তৃতীয় সোপান নিদিধাাসনে বসিয়া আত্মাদি প্রমেয় তত্ত্ব সাক্ষাৎ-কারপুর্বক অদৃষ্ঠ নিঃশেষদ প্রম প্রয়োজন অপ্রর্গ লাভ করিয়া কুতকুত্যতা লাভ করে— করিতে পারে।

ভাষ্য। তত্র সংশয়াদীনাং পৃথগ্ বচনমনর্থকং ? সংশয়াদয়ে। হি যথাসম্ভবং প্রমাণের প্রমেয়ের চান্তভ বন্তো ন ব্যতিরিচান্ত ইতি। সত্যমেতৎ,
ইমান্ত চতক্রো বিভাঃ পৃথক্প্রস্থানাঃ প্রাণভ্তামসূগ্রহায়োপদিশান্তে,
যাসাং চত্থীয়মান্বীক্ষিকী বিভা, তন্তাঃ পৃথক্প্রস্থানাঃ সংশ্যাদয়ঃ পদার্থাঃ,
তেষাং পৃথগ্ বচনমন্তরেণাধ্যাত্মবিভামাত্রমিয়ং স্তাৎ যথোপনিধদঃ।
তন্ত্মাৎ সংশ্যাদিভিঃ পদার্থাঃ পৃথক্ প্রস্থাপ্যতে।

অনুবাদ। (পূর্ববিপক) তন্মধো অথবা সেই পূর্বেরাক্ত দূরে সংশয় প্রভৃতি পদার্থের অর্থাৎ "সংশয়" হইতে "নিগ্রহন্থান" পর্যান্ত চতুর্দ্ধণ পদার্থের পৃথক্ উল্লেখ অর্থাৎ বিশেষ করিয়া উল্লেখ নির্থিক ? কারণ, সংশয় প্রভৃতি (স্রোক্ত চতুর্দ্ধণ পদার্থ) যথাসন্তব "প্রমাণ"সমূহ এবং "প্রমেয়"সমূহে অন্তভৃতি থাকায় (প্রমাণ ও প্রমেয় হইতে) অতিরিক্ত অর্থাৎ ভিন্ন পদার্থ নহে। (উত্তর) এ কথা সতা, কিন্তু "পৃথক প্রস্থান" অর্থাৎ বিভিন্ন ব্যাপারবিশিষ্ট এই চারিটি বিভা ("এরা," "বন্ধনীতি," "বার্তা," "আয়ীক্ষিকী") প্রাণীদিগকে অনুগ্রহ করিবার জন্ম উপদিষ্ট হইয়াছে, যে চারিটি বিভার মধ্যে এই 'আয়াক্ষিকী'' ( ন্যারবিভা ) চতুর্থা। সংশয় প্রভৃতি অর্থাৎ প্রথম স্ত্রোক্ত "সংশয়" প্রভৃতি "নিগ্রহন্থান" পর্যান্ত চতুর্দ্ধণ পদার্থ সেই ন্যায়বিভার "পৃথক প্রস্থান" অর্থাৎ অসাধারণ প্রতিপান্ত। ভাহাদিগের পৃথক্ উল্লেখ বাতীত এই ন্যায়বিভা উপনিষ্যদের ল্যায় কেবল অধ্যান্ত্রিভা ইইয়া পড়ে। সেই জন্ম ( মহর্ষি গোতম ) সংশয় প্রভৃতি পদার্থবর্গের ছারা ( এই ন্যায়বিভাকে ) পৃথক্ প্রস্থাপিত অর্থাৎ অন্ধ বিভা হইতে বিভিন্ন ব্যাপারবিশিষ্ট করিয়াছেন।

টিপ্পনী। পূর্ব্বপক্ষের তাৎপর্যা এই বে, "প্রমের" পদার্থের দধ্যে "প্রমাণ" পদার্থ থাকিলেও প্রমাণভক্তপে প্রমাণের বিশেষ জ্ঞান আবশুক, প্রমাণভক্তান বাতীত প্রমের তত্ত্তান হইতেই পারে না, এ জন্ম প্রমাণের পৃথক উল্লেখ আবশুক, কিন্তু সংশ্ব প্রভৃতি হুজোক চতুর্দশ পদার্থের পৃথক উল্লেখের প্রয়োজন কি ? সহর্ষি "প্রমাণ" এবং "প্রমের" পদার্থ বিনিয়াছেন, তাহার পরিভাবিত দ্বাদশ প্রকার "প্রমের" ভিন্ন আরও অনেক প্রমের আছে, সে সমস্ত প্রমেরও তিনি মানেন, স্কতরাং সংশ্রাদি পদার্থগুলি ঐ সকল প্রমাণ ও প্রমেরেই অস্কর্ভূত থাকার অর্থাৎ তাহারাও যথাসম্ভব প্রমাণ ও প্রমের হইতে কোন জতিরিক্ত বা ভির পদার্থ নহে, তবে আবার তাহাদিগের বিশেষ করিয়া উল্লেখ কেন ? অবশ্ব সংশ্রাদি পদার্থকৈ কেবল "প্রমেরে" অন্তর্ভূত বলিলেও প্রকৃত ভলে কোন ক্ষতি ছিল

না। ভাষ্টকার পরে আর প্রমাণে অন্তর্ভাবের কথা বলেনও নাই, কিন্তু এখানে এক সঞ্চে সংশ্রাদি সকল পদার্থের অন্তর্ভাবের কথা বলিতে যাইয়া নিজ বাক্যের ন্নতা পরিহারের জন্ত প্রমাণে অন্তর্ভাবের কথাও বলিয়াছেন। উহাদিগের মধ্যে কোন পদার্থ যদি প্রমাণেও অন্তর্ভত থাকে, তবে তাহা না বলিলে নিজ বাক্যের ন্নতা হয়। কোন্ পদার্থ প্রমাণেও অন্তর্ভত আছে, প্রাচীনগণ ইহার বিশেষ আলোচনা করেন নাই। তবে উদ্যোতকর "নির্ণয়" পদার্থের পৃথক উল্লেখের কারণ ব্যাখ্যার প্রসঙ্গে লিখিয়াছেন—"অস্তান্তর্ভাবঃ প্রমাণের প্রমাণের পৃথক উল্লেখের কারণ ব্যাখ্যার প্রসঙ্গে লিখিয়াছেন—"অস্তান্তর্ভাবঃ প্রমাণের প্রমাণেও হয় (তৃতীয় স্ত্র-ভাষ্ট ক্রয়াণ্ড)। স্তরাং ভাষ্টকার "নির্ণয়" পদার্থকে লক্ষ্য করিয়াও প্রমাণে অন্তর্ভাবের কথা বলিতে পারেন। "অবয়রশ" শক্ষপ্রমাণ হইলে তাহাকেও প্রমাণের ন্যায় প্রমাণেও বর্থাসন্তর অন্তর্ভত বলা বায়। কিন্তু উদ্যোতকর প্রভৃতি কেহই তাহা বলেন নাই। সংশ্রাদি পদার্থগুলি প্রত্যেকেই মহর্ষি-ক্ষিত প্রমাণ ও প্রমেরে অন্তর্ভুত নহে, তাই বলিয়াছেন—"বর্থাসন্তবং"। ব্যাস্থানে এই অন্তর্ভাবের কথা ব্রিতে হইবে।

উত্তরপক্ষে ভাষ্মকার বলিয়াছেন যে, সংশ্বাদি পদার্থ প্রমাণ ও প্রমের হইতে বস্তুতঃ ভিন্ন পদার্থ নহে, এ কথা সতা; কিন্তু ত্রদ্বী, দগুলীতি, বার্ত্তা ও আয়ীক্ষিকী এই চারিট কিন্তা জীবের মঙ্গলের নিমিত্ত উপদিষ্ট হইয়াছে। ভগবান্ মন্থ রাজার শিক্ষণীয় বলিয়াও এই চারিট বিস্তার উল্লেখ করিয়াছেন।

> "কৈবিছেভ্যস্থয়ীং বিদ্যাকগুনীতিঞ্চ শাৰতীং। আৰীক্ষিকীঞ্চাত্মবিদ্যাং বাৰ্ত্তাৱস্তাংশ্চ লোকতঃ॥"।৭।৪৩।

মন্ক এই চারিট বিলার পৃথক্ পৃথক্ "প্রস্থান" আছে। তাৎপর্যাদীকাকার লিখিয়াছেন—
"প্রস্থানং বাাপারঃ," অর্থাৎ এখানে প্রস্থান শব্দের অর্থ ব্যাপার। প্রতিপাদ্য বিষয়ের
বুংপাদন বা বোধ-সম্পাদনই বিভার ব্যাপার, তাহাকে বলে বিদ্যার প্রস্থান। আবার প্রস্থান
শব্দটি কর্মাপ্রতায়ে নিম্পন্ন হইলে অর্থাৎ বিদ্যা বাহাকে প্রস্থিত বা বোধিত করে, এই অর্থে নিম্পন্ন
হইলে, ঐ প্রস্থান শব্দের দ্বারা বৃদ্ধিতে হইবে—বিদ্যার—সেই অসাধারণ প্রতিপাদ্য। কারণ,
বিদ্যা সেই প্রতিপাদ্যেরই বৃংপাদন বা বোধ সম্পাদন করে। "পৃথক্প্রস্থানবিদ্ধা" বলিলে
সেথানে "প্রস্থান" শব্দের দ্বারা প্রেজিক ব্যাপার বৃদ্ধিতে হইবে। কোন পদার্থকে "প্রস্থান"
বলিলে সেথানে "প্রস্থান" শব্দের দ্বারা অসাধারণ প্রতিপাদ্য বৃদ্ধিতে হইবে। পূর্ব্ধাক্ত চারিটি
বিদ্ধার এই প্রস্থান-ভেদেই ভেদ হইরাছে। তন্মধ্যে "এর্নী"র প্রস্থান অর্থাৎ অসাধারণ প্রতি
পাদ্য অন্নিহেতি হোমাদি। "দণ্ডনীতি"র প্রস্থান স্থানী, অমাত্য প্রস্থাত । "বার্ত্তা"র প্রস্থান
হলশকটাদি। "আধীক্ষিকী"র প্রস্থান সংশ্রাদি পদার্থ। যদি এই আধীক্ষিকীতে
সংশ্রাদি চতুর্দশ পনার্থের বিশেষ করিন্না উল্লেখ না থাকে, তাহা হইলে ইহা চতুর্থী বিদ্ধা হইতে
পারে না। ইহাকে "এর্নী"র মধ্যে গণ্য করিতে হয়, "বার্ত্তা" বা "দণ্ডনীতি"র মধ্যে গণ্য
করা অসক্তব। স্বতরাং পূর্বেজাক্ত বিদ্ধা চারিটি হয় না, উহারা তিনাট হইরা পড়ে। তাই

বলিয়াছেন—"অধ্যাত্মবিভামাত্রমিন্তং সাংই''। ভারবিভা উপনিবদের ভার কেবল অধ্যাত্মবিভা ইইরা পড়ে। পূর্বেজি মন্ত্রকানে "আত্মবিভা" "আত্মীজিকী''রই বিশেষণ। প্রাচীন ভাষ্যকার মেধাতিথি চরমকলে তাহাই বলিয়াছেন। ভাষ্যকার বাৎস্তান্তর বাংলারন বাংলারন না বলিয়া পারেন না। ফলকথা "এয়ী" প্রভৃতি অভা বিভার প্রস্থান হইতে ভার্যবিভার প্রস্থান-ভেদ থাকায় ইহা ঐ অভা বিভা হইতে ভিন্ন, ইহা এয়ী নহে, ইহা চতুর্গী বিভা, ইহা জানাইবার জভা এবং ঐ সংশ্রাদি পূথক্ প্রস্থানগুলির বিশেষরূপে বােধ সম্পাদনের জভা মহিনি উহাদিগের পূথক্ উল্লেখ করিয়াছেন। সংশ্রাদি পদার্থগুলির পূথক্ উল্লেখ না করিলে তাহার পূথক্ভাবে বাুৎপাদন কিরূপে হইবে গু ভারাক্ম সংশ্রাদি পদার্থগুলির বা্ৎপাদনই যে ভারবিভার বাাপার; এই বাাপার-ভেদেই ভারবিভার অভা বিভা ইতৈ ভেদ ইইয়াছে এবং ভেদ ব্রা গিয়াছে। স্তরাং মহিনি সংশ্রাদি পদার্থবিভারে অভা বিভাবে পূথক্ উল্লেখ নার্থকি হইয়াছি পদার্থবিভার অভা বিভা হইতে ভেদ হইয়াছে এবং ভেদ ব্রা গিয়াছে। স্তরাং মহিনি সংশ্রাদি পদার্থবর্গের হারা ভারবিভাকে পূথক্ ব্যাপারবিশিষ্ট করায় উহাদিগের পূথক্ উল্লেখ নার্থক হইয়াছে, উহা অনর্থক হয় নাই। পরে ইহা আরও বাক্ত হইবে।

ভাষ্য। তত্র নাকুপলকে ন নির্ণীতেহর্থে ন্যায়ঃ প্রবর্ততে, কিং
তর্হি ? দংশয়িতেহর্থে। যথোক্তং "বিষ্ণু পক্ষপ্রতিপক্ষাভ্যামর্থাবধারণং
নির্ণয়" ইতি। বিমর্ণঃ দংশয়ঃ, পক্ষপ্রতিপক্ষে) ন্যায়প্রবৃত্তিঃ, অর্থাবধারণং নির্ণয়ন্তব্জ্ঞানমিতি। স চায়ং কিং স্থিদিতি বস্তুবিমর্শমাত্রমনবধারণং জ্ঞানং সংশয়ঃ প্রমেয়েহন্তর্ভবন্নব্দর্থং পৃথগুচ্যতে।

অমুবাদ। তন্মধ্যে—অজ্ঞাত পদার্থে ন্থায় প্রবৃত্ত হয় না, নিশ্চিত পদার্থে ন্থায় প্রবৃত্ত হয় না। (প্রশ্ন) তবে কি ? (উত্তর) সন্দিশ্ধ পদার্থে ন্থায় প্রবৃত্ত হয়।
য়থা (মহর্ষি গোতম) বলিয়াছেন—"সংশয় করিয়া পক্ষ ও প্রতিপক্ষের য়ারা পদার্থের
অবধারণ নির্ণয়"। (১ অঃ, ৪১ সূত্র)। "বিমর্শ" বলিতে সংশয়, (সেই সূত্র)
পক্ষ ও প্রতিপক্ষ বলিতে ন্থায়প্রবৃত্তি। অর্থাবধারণ বলিতে নির্ণয়, তত্মজান।
ইহাই কি ? অথবা ইহা নহে ? এইরূপে পদার্থের বিমর্শ মাত্র কি না—অনিশ্চয়াত্মক
জ্ঞানরূপ সেই এই (ন্যায়াল্প) সংশয় "প্রমেয়ে" অর্থাৎ প্রমেয় পদার্থের অন্তর্গত
জ্ঞানপদার্থে অন্তর্ভুত হইয়াও এই জন্ম অর্থাৎ ন্যায়পর্ত্তির মূল বলিয়া পৃথক্
উক্ত হইয়াতে।

বিবৃতি। যে পদার্থে কাহারও কোনরূপ সংশয় হয় নাই, তাহা লইয়া কাহারও বিবাদ হয় না। তাহা লইয়া বিবাদ করিলে মধ্যস্থ ব্যক্তিরা তাহা শুনেন না। নির্থেক পাণ্ডিতা প্রকাশ নিরপেক মধ্যস্থ-সমাজে কথনও আদৃত হয় না। বিভিন্নবাদীর কথা শুনিয়া মধ্যস্থ- গণের সংশয় হইলে তাঁহারা কোন পক্ষেরই অন্নোদন করিতে পারেন না, স্কুতরাং মধাস্থগণের সংশয় নিরাসের উদ্দেশ্যে বালা ও প্রতিবাদী স্ব স্ব পক্ষের সংস্থাপন এবং পরপক্ষ-সাধনের ধওনে প্রত্ত হইয়া থাকেন। ফলতঃ ইহাকেই বলে ভায়প্রবৃত্তি। সংশয় ব্যতীত ইহা ঘটে না। স্কুতরাং সংশয় ইহার মূল, এ জভা ভায়বিদায়ে সংশয় পদার্থের পৃথক্ উল্লেখ হইয়াছে।

টিগ্রনী। ভাষ্যকার পূর্বে বলিয়াছেন বে, সংশর প্রভৃতি নিগ্রহন্থান পর্যান্ত চতুর্দ্ধশ পদার্থ আর্বিলার পৃথক্ প্রস্থান, অর্থাং অসাধারণ প্রতিপালা। এ জন্ম স্থারবিলার উহাদিগের পৃথক্ উল্লেখ আব্দ্রীলার অসাধারণ প্রতিপালা কেবল অধান্মবিলার ইয়া পড়ে। কিন্তু ঐ সংশ্রাদি পদার্থ আ্রবিলার অসাধারণ প্রতিপালা কেন হইয়াছে, ভায়বিলা কেবল অধ্যান্মবিলাই কেন নহে, ইয়া বুঝাইতে ইইবে। এ জন্ম ভাষ্যকার এগন ইইতে ঐ সংশ্রাদি চতুর্দ্ধশ পদার্থের বথাক্রমে প্রত্যাক্ষিকে ধরিয়া এবং প্রকৃত বক্তবা সমর্থনের জন্ম উয়াদিগের অনেকের স্বরূপ বর্ণন করিয়া ভায়বিলায় উয়াদিগের পৃথক্ উল্লেখের কারণ সমর্থন করিয়াছেন। তন্মধাে সংশ্রের কথাই প্রথম বক্তবা। কারণ, সংশ্রই উয়াদিগের মধাে প্রথম। তাই "তত্ত্র" এই কথার দ্বারা সংশ্রকেই নির্দ্ধারণ করিয়া লইয়াছেন। অর্থাৎ তন্মধাে সংশ্র এইরূপ। পরবর্ত্ত্তী "সংশ্রম" শক্তের সহিত উয়ার যোগ করিতে ইইবে।

যে পদার্থ একেবারে অজাত, তাহাতেও লায়প্রবৃত্তি হয় না, যাহা নিণীত, তাহাতেও ভাষ-প্রবৃত্তি হয় না। ইহার দারা বৃত্তিতে হইবে, যাহ। সামান্ততঃ জ্ঞান্ত, কিন্তু বিশেষরূপে অনিণীত, ভাষাতেই আমুপ্রবৃত্তি হয়। পর্কাতকে জানি, কিন্তু ভাষাতে বহুি আছে কি না, এইরূপ সংশয় হইতেছে, স্নতরাং সামাক্ততঃ নির্ণীত হইলেও বিশেষরূপে অনির্ণীত হইতে পারে। বেরূপে যাতা অনিনীত, দেইলপেই তাহাতে সংশ্র হয়। সেইলপে সন্দিও সেই পদার্থেই ভারপ্রবৃত্তি হয়, সংখ্যা না হইলে তাহা হয় না, সূত্রাং সংখ্যা আবের অঙ্গ। এ কথা মহর্ষি নিজেও বলিয়াছেন, ইহা দেখাইবার জন্ম ভাষাকার মহর্বির নির্ণয়লক্ষণ স্ত্রেটকে উদ্ধৃত করিয়াছেন। সেই স্ত্রে "বিস্থা" এই কথার দারা সংশয় পা ওয়া গিয়াছে। কারণ, সংশয়কেই মহর্ষি "বিমর্শ" বলিয়াছেন এবং ঐ স্ত্রে যে "পক্ষ"ও "প্রতিপক্ষ" শব্দ আছে, উহার হারা সেখানে ন্তারপ্রবৃত্তিই বৃত্তিতে হুটবে, উহাই দেখানে "পক্ষ" ও "প্রতিপক্ষ" শব্দের লাক্ষণিক অর্থ (নির্ণয়ন্তন্ত দ্রষ্টবা)। ফলতঃ মহর্ষির নির্ণয় ক্রের বারাও সংশয় ভায়প্রবৃত্তির মূল, ইহা প্রকটিত আছে, ইহাই এখানে ভাষাকারের মূল তাৎপর্যা। সংশ্যের পরে ভাষপ্রবৃত্তি, তাহার দারা পদার্থের অবধারণ, ইছাই সূত্রার্থ। বিপরীতভাবে পদার্থাবধারণ মহর্ষির "নির্ণয়" পদার্থ নতে, তাই ভাষাকার ঐ নির্ণয়ের পুনর্জ্যাথা করিয়াছেন "তব্জান"। এখন মূল কথা এই যে, সংশয় জ্ঞানপদার্থ, মহর্ষি-কথিত বাদশবিধ প্রমের পদার্থের মধ্যে জ্ঞানের উল্লেখ থাকার জ্ঞানস্থরূপে সংশ্রেরও উল্লেখ হইয়াছে, কিন্তু তাহাতে সংশয়ের বিশেষ জান হয় না। সংশর স্তারপ্রবৃত্তির মূল, স্কুতরাং স্তারাঙ্গ, ভারে উহার বিশেষ জ্ঞান আবশ্রক, সেই জন্মই আবার বিশেষ করিয়া, পৃথক্ করিয়া ভাষবিদ্যায় সংশব্ন পদার্থের উল্লেখ হইলাছে। অবশ্র নির্ণয় মাত্রই সংশব্দুপ্রক নহে, মধাস্থহীন "বাদ"

বিচারেও নির্ণয় হয়, সেথানে কাহারও পূর্পে সংশয় নাই, মহর্ষির নির্ণয়স্ত্রেও নির্ণয় মাত্রে পূর্পে সংশয়ের কথা বলা হয় নাই। কিন্তু নির্ণয়মাত্র সংশয়পূর্পক না হইলেও বিচার সংশয়পূর্পকই। ভাষাকারও এথানে সেই তাংপর্যো সংশয়কে ভাষাপ্রবৃত্তির মূল বলিয়াছেন। য়থায়ানে এ সকল কথার বিশেষ আলোচনা ভাষার।

ভাষ্য। অথ প্রয়োজনং, যেন প্রযুক্তঃ প্রবর্ততে তং প্রয়োজনং, যমর্থমভীপদন্ জিহাদন্ বা কর্মারভতে। তেনানেন দর্বে প্রাণিনঃ সর্বাণি কর্মাণি সর্বাশ্চ বিদ্যা ব্যাপ্তাঃ। তদাশ্রয়শ্চ ন্যায়ঃ প্রবর্ততে।

অমুবাদ। অনস্তর অর্থাৎ সংশারের পরে প্রয়োজন (পৃথক্ উক্ত হইয়াছে)
যাহার দারা প্রযুক্ত হইয়া (জীব) প্রবৃত্ত হয়, তাহাকে প্রয়োজন বলে। ফলিতার্থ
এই যে, যে পদার্থকে পাইতে ইচ্ছা করতঃ অথবা ত্যাগ করিতে ইচ্ছা করতঃ কর্ম
কারম্ভ করে (তাহাই প্রয়োজন)। সেই এই প্রয়োজন কর্তৃক সর্বব্রাণী, সর্বব্ কর্মা এবং সর্ববিদ্যা ব্যাপ্ত, অর্থাৎ সর্বব্রেই প্রয়োজন আছে, প্রয়োজনশৃক্ত কিছুই
নাই। এবং "তদাশ্রম" হইয়া অর্থাৎ সেই প্রয়োজনের আশ্রিত হইয়া "ভায়" প্রবৃত্ত
হয় অর্থাৎ প্রয়োজন 'জান' ব্যতীত কোথায়ও ভায়প্রবৃত্তি হয় না।

টিপ্লনী। "সংশবের" পরে "প্রয়োজন" পৃথক উক্ত হইয়াছে কেন, এতছত্তরে ভাষ্যকার "প্রয়োজনে"র স্বরূপ বর্ণন পূর্বাক বলিয়াছেন যে, সমন্তই প্রয়োজনবাাপ্ত, প্রয়োজনশ্য কিছুই नार्टे: मर्कविना अवर मर्क कर्य वथन असाक्रमताथ, उथन मर्कविनात अनीन, मर्क कर्यंत উপার এই আমবিদ্যার "প্রবোজন" বিশেষরূপে বাংপাদা। পরত্ত "প্রয়োজন"ও সংশরের নাার "নাবে"র অঙ্গ। প্রয়োজন না বুঝিলে ভারপ্রবৃতি হয় না। স্বতরাং ভাষবিভার প্রয়োজন বিশেষরূপে বাংপাদা, তাই তাহার পৃথক উল্লেখ হইয়াছে। ভাষো "তদাশ্রুক্ত" এখানে "তৎপ্ররোজনং আগ্ররো যশু" এইরূপে বছরীহি সমাসে উহার অর্থ "তদাগ্রিত"। উদ্যোতকর বলিয়াছেন—"যেমন পণ্ডিত রাজাশ্রিত, তত্ত্রপ ন্যায় প্রয়োজনের আশ্রিত। প্রয়োজনের আশ্রুত বলিয়াছেন—উপকারকত্ব। প্রয়োজন গ্রায়ের আশ্রয় অর্থাৎ উপকারক কেন ? এতছভ্তরে বলিয়া-ছেন যে, জায়ের ছারা বস্তু পরীক্ষার মূলই প্রয়োজন। "প্রযুজাতেহনেন', এইরূপ বাংপত্তিতে বুঝা বার, বাহা জীবের প্রবৃত্তির প্রয়োজক, তাহাই প্রয়োজন। ভাষাকার প্রথমতঃ "প্রয়োজন" শব্দের ঐকপ বৃংপত্তি স্তনার সহিত প্রয়োজন ব্যাখ্যা করিয়া শেবে উহারই ফলিতার্থ বর্ণন করিয়া পুনর্ক্যাখ্যা করিয়াছেন। ভাষ্যকারের মতে প্রাণ্য পদার্থের ন্যায় ত্যাজ্য পদার্থও "প্রয়োজন"। কারণ, ত্যাক্স পদার্থকে ত্যাগ করিবার জন্তও জীব কর্মে প্রবৃত হইতেছে, স্কুতরাং প্রাপা পদার্থের ফ্রায় ত্যাজ্য পদার্থও কর্মপ্রবৃত্তির প্রযোজক। এইরুপ প্রবৃত্তির প্রযোজককেই তিনি প্ররোজন বলিয়াছেন। কারণ, "প্রয়োজন" শব্দের ব্যুৎপত্তির দারা তাহাই বুঝা বার। এই

জন্তই ভাষ্যকার আদিভায়ে তাজা পদার্থকৈও "অর্থ" শব্দের হারা প্রকাশ করিয়া আসিয়াছেন। তাজা পদার্থও "ত্যাগ" করিবার জন্ত অর্থামান হয়, স্কুতরাং তাহাও "অর্থ"।

মহর্ষি-কথিত আত্মা প্রস্থৃতি হাদশ প্রকার "প্রমেরে"র মধ্যে অনেক "প্রয়োজন" পদার্থ
বলা হইরাছে, পরম প্রয়োজন "অপবর্গ"ও তাহার মধ্যে বলা হইরাছে। স্থুও প্রস্তৃতি প্রয়োজন
পদার্থ বিশেষ কারণে তাহার মধ্যে বলা না হইলেও দেগুলিও প্রয়োজন বলিয়া মহর্ষির স্বীকৃত।
স্কৃতরাং সামান্ত প্রমেরের মধ্যে সেগুলি থাকার সামান্ততঃ প্রয়োজন পদার্থ প্রমেরে অন্তর্ভূত,
ইহা বলা যাইতে পারে। ভাষাকার এথানে ঐ অন্তর্ভাব ও পৃথক্ উক্তিবোধক কোন সন্দর্ভ না
বলিগেও তাহার বক্তবা চিন্তা করিয়া তাহা এখানে বৃদ্ধিয়া লইতে হইবে। আমার বিশ্বাস,
এখানে ভাষাকারের অন্তান্ত হানের ন্তার পৃথক্ উক্তিবোধক সন্দর্ভ ছিল। সে পাঠ লুপ্ত
হইরা গিয়াছে। স্বর্ধীগণ ইহা ভাবিয়া দেখিবেন।

ভাষা। কঃ পুনরষং আয়ঃ ? প্রমাণেরর্থপরীকণং আয়ঃ, প্রত্যকাগমাপ্রিতমনুমানং, সাহনীকা, প্রত্যকাগমাভ্যামীকিতস্যানীকণমনীকা,
তয়া প্রবৃত্ত ইত্যানীকিকী, আয়বিছা গ্রায়শাস্তং। যৎ পুনরনুমানং
প্রত্যকাগমবিরুদ্ধং গ্রায়াভাসঃ স ইতি।

অমুবাদ। (প্রশ্ন) এই ন্যায় কি ? অর্থাৎ পূর্বের সংশয় ও প্রয়োজনকৈ যে ন্যায়ের অঙ্গ বলা হইয়াছে, সে ন্যায় কাহাকে বলে ? (উত্তর) সমস্ত প্রমাণের দ্বারা অর্থাৎ সর্বপ্রমাণনূলক প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পঞ্চাবয়বের দ্বারা অর্থাৎ সাধা সাধন হেতুপদার্থের পরীক্ষা ন্যায়। কলিতার্থ এই যে, প্রত্যক্ষ ও আগমের অবিরোধী অনুমান প্রমাণ, অর্থাৎ ঐক্তপ অনুমান প্রমাণই পূর্বের "ক্যায়" নামে কথিত হইয়াছে। তাহা "অরীক্ষা," অর্থাৎ ঐক্তপ অনুমানকেই অন্বীক্ষা বলে। প্রত্যক্ষ ও আগমপ্রমাণের দ্বারা জ্ঞাত পদার্থের অন্বীক্ষণ অন্বীক্ষা, অর্থাৎ প্রত্যক্ষ ও শব্দ প্রমাণের দ্বারা কোন পদার্থকে বুঝিয়া পরে যে অনুমানের দ্বারা আবার তাহাকে বুঝা হয়, সেই অনুমানপ্রমাণকে "অন্বীক্ষা" বলা যায়। সেই অন্বীক্ষার নিমিত্ত অর্থাৎ ঐ সম্বক্ষে সমস্ত জ্ঞাতব্য বর্ণনার জন্ম প্রবৃত্ত (প্রকান্তি অন্বীক্ষা বা ন্যায়ের নিমিত্ত প্রকাশিত হইয়াছে বলিয়াই এই বিস্তাকে "আন্বীক্ষিক্ষা" বলে, "ন্যায়বিস্তা" বলে, "ন্যায়শান্ত্র" বলে। যাহা কিন্তু প্রত্যক্ষ অথবা শব্দপ্রমাণের বিরুদ্ধ অনুমান, তাহা ন্যায়াভাস ( অর্থাৎ তাহা ন্যায় নহে )।

টিপ্লনী। অনুমান প্রমাণ সামান্ততঃ দ্বিবিধ; স্বার্থ এবং পরার্থ ;—বেথানে নিজে বুঝিবার জনা অনুমানকে আগ্রম করা হয়, সেই অনুমান স্বার্থ ; বেথানে প্রতিবাদীকে নিজের মতটি বুঝাইবার জন্য অনুমানকে আশ্র করা হয়, সেই অনুমান পরার্থ। এই পরার্থান্থমানে প্রাক্তির। প্রস্থৃতি পাঁচটি বাক্যের হারা নিজের মতের প্রতিপাদন করা হইয়াপাকে। যেমনকোন বাদী পর্কতে বিজ্ আছে, ইহা অনুমান-প্রমাণের হারা প্রতিবাদীকে বুঝাইতে গেলে প্রথমে বলিবেন—(১) "পর্কতো বিজ্মান্" অর্থাৎ পর্কতে বিল্ আছে, বাদীর এই বাক্যের নাম "প্রতিজ্ঞা"। তাহার পরে ঐ বাক্যার্থ সমর্থনের জন্য হেতুবাকা বলিবেন (২) "ধুমাং" অর্থাৎ বিশিষ্ট ধুম ইহার হেতু। বাদীর এই বাক্যের নাম "হেতু"। তাহার পরে বিশিষ্ট ধুম থাকিলেই যে সেধানে বিজ্ঞ থাকে, ইহা বুঝাইতে তৃতীয় বাক্য বলিবেন (৩) "বো বো ধুমবান্ স বিজ্ঞান্ হথা মহানসং" অর্থাৎ বেখানে বেখানে বিশিষ্ট ধুম থাকে, সেই সমস্ত স্থানেই বিজ্ঞাকে, যেমন পাকগৃহ। বাদীর এই বাক্যাটির নাম "উদাহরণ"। তাহার পরে ঐক্যপ ধুম বে পর্কতে আছে, ইহা বুঝাইবার জন্ম বাদী চতুর্থ বাক্য বলিবেন (৪) "তথাচ ধুমবান পর্কতঃ" অর্থাৎ পর্কতি সেই প্রকার ধুমবিশিষ্ট। বাদীর এই বাক্যাটির নাম "উপনয়"। তাহার পরে উপসংহারের হারা পূর্কোক্ত সকল বাক্যের ফলিতার্থ বুঝাইবার জন্ম বাদী পঞ্জম বাক্য বলিবেন—(৫) "তল্মাৎ ধুমাৎ পর্কতো বিজ্ঞান্" অর্থাৎ অত্যর ধুম হেতুক পর্কতে বিজ্ঞ আছে;—বাদীর এই বাক্যের নাম "নিগ্মন"। ( অবয়ব প্রকরণে ইহাদিগের বিস্কৃত বিবরণ জন্তবা)।

স্বার্থাস্থমানে প্রতিজ্ঞাদি বাকা-প্রয়োগ নাই। এবং গুরুশিয়া প্রভৃতির 'বাল'-বিচারেও সর্ব্বত উহাদিগের প্রয়োগ নাই। ঐ সকল বাক্য প্রয়োগ না করিয়াও বাদবিচার হইতে পারে ( বাদস্তত্র দ্বরা)। যথাক্রমে প্রযুক্ত পূর্ব্বোক্ত প্রতিজ্ঞাদি বাকাসমন্তিকেও "নাার" বলা হইয়াছে। পরে ভাষ্যকারও তাহা ব্লিয়াছেন। প্রতিজ্ঞাদি পাঁচটি বাকা ঐ স্থায়বাকোর এক একটি অংশ, এ জন্ম উহাদিগকে নাায়ের 'অবয়ব' বলা হইয়াছে। মহর্ষি গোতম এই নাায়ের পাঁচটি 'অবয়ব' বলিয়াছেন, এ জন্ত গোতমোক্ত নাায়কে "পঞ্চাবছৰ" নাায় বলে। ভাষাকার পূর্বে সংশয় ও প্রয়োজনকে নাায়ের অঙ্গ বলিয়াছেন, তাহাতে ঐ ভাগ বলিতে কি বুঝিব ? এইরূপ প্রশ হইবেই ;—এ জন্ম ভাষাকার নিজেই সেই প্রশ্ন করিয়া উত্তর দিয়াছেন যে, প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের বারা হেতু-পরীক্ষাই এথানে নাায়। প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চ বাকা নিজে প্রমাণ না হইলেও উহাদিগের মূলে প্রতাক্ষাদি চারিটি প্রমাণ আছে। কেন আছে, কিরূপে আছে, ইহা যথাস্থানে ( নিগমনস্ত্র-ভাষ্যে ) ত্রষ্টব্য। ভাষ্যকার এখানে "প্রমাণেঃ" এইরূপ বছবচনাস্ত প্রমাণ শক্ষের ছারা সেই প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বকেই লক্ষা করিয়াছেন। ঐ পঞ্চাবয়ব প্রয়োগ করিয়া যে অভ্যান প্রমাণ উপস্থিত করা হয়, তাহাই হেত্র পরীকা। যে হেত্র ছারা কোন দাধা দাধন করা হয়, দেই হেতুটি পরীক্ষিত হইলেই তাহার দারা সেধানে সাধাসিদ্ধি হইয়া যায়। পঞ্চাবয়বের দারা সাধ্যের পরীক্ষা অর্থাৎ সাধাসিদ্ধিকে নাায় বলিলে ফলকেই নাায় বলা হয়, তাহাতে সাধা-দিদ্ধি ন্যাবের ফল হর না। বস্ততঃ উহা ন্যাবেরই ফল হইবে, এ জন্ম তাংপর্যাটীকাকার এখানে ভাষোাক্র'অর্গ' শব্দের অর্গ বলিয়াছেন হেতু। অর্গাৎ প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের দারা অর্থের, কি না--হেতু পদার্থের পরীকাই ন্যায়। সাধ্যসিদ্ধি তাহার ফল। কোন সাধ্য সাধ্যমের জন্ত

কোন হেতৃ পদার্থ গ্রহণ করিয়া প্রকৃত অনুমান প্রমাণ প্রদর্শন করিলে ঐ হেতৃ পরীক্ষিত হয়। স্তরাং ঐ অনুমান-প্রমাণই হেতুপরীকা এবং উহাই এখানে নাায় অর্থাৎ অনুমান প্রমাণরূপ ক্রান্তই পূর্ব্বে বলা হইয়াছে, ইহাই ভাষাকারের উত্তরের তাৎপর্যার্থ। সে কিরূপ অনুমানপ্রমাণ ? ইহা বলিতে বছবচনাস্ত "প্রমাণ" শব্দের ছারা প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের কথা বলিয়া ভাষ্যকার জানাইয়াছেন বে, যে অনুমানপ্রমাণ বাধিত হয় না, এমন অনুমানই নাায়। প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়ব দারা অনুমান প্রদর্শন করিলে দে অনুমান কথনও বাধিত হয় না। কারণ, ঐ পঞ্চাবয়বের মূলে দর্মপ্রমাণ থাকে, স্বতরাং সেই স্থলীর অনুমান-প্রমাণ অক্তান্ত প্রমাণের অবিকল্প হইবেই। তাহা হইলে ঐ কথার দারা বুঝিতে হইবে বে, যে অহুমান অন্য প্রমাণের অবিরুদ্ধ, তাহাই নাায়। যে অনুমানে পঞ্চাবন্তৰ প্ৰযুক্ত হয়, তাহাই নাান, ইহা বুঝিতে হইবে না, তাহা হইলে গুকশিয়াদির বাদবিচারে যেখানে পঞ্চাবয়বপ্রয়োগ হয় নাই, সেই স্থলীয় অভুমান নাায় হইতে পারে না। ভাষাকার পরেই তাঁহার পূর্ব্যকথার এই ফলিতার্থ বা তাৎপর্যার্থ নিজেই বলিরাছেন যে, প্রত্যক্ষ ও আগমের অবিকল্প অনুমান নাায়। অর্থাৎ পূর্ব্বোক্ত হেতুপরীক্ষা বলিতে অনুমান-প্রমাণ বৃঝিবে এবং "পঞ্চাবয়বের" হারা এই কথা হইতে প্রতাক্ষ ও আগমের আশ্রিত, এইরূপ তাৎপ্র্যার্থ বুঝিবে। "প্রত্যক্ষ ও আগমের আশ্রিত" ইহার অর্থ—প্রত্যক্ষ ও শক্প্রমাণের অবিরোধী। উদ্যোতকরও ঐ কথার ঐ অর্থ ব্যাথা। করিয়াছেন। ভাষাকার শেষে আবার বলিয়াছেন যে, পূর্নোক্ত ভায়কে "অহীকা"ও বলে। "অন্ত্" শব্দের অর্থ পশ্চাৎ। যাহার হারা পশ্চাৎ ঈক্ষণ কি না--জান হয়, তাহাকে "অধীকা" বলা যায়। বেখানে প্রত্যক্ষ ও শব্দপ্রমাণের দারা বুরিয়া শেষে বিশেষ জ্ঞানের জন্ম অথবা দৃঢ়তর জ্ঞানের জন্ম অথবা প্রতিবাদীকে মানাইতে মধ্যত্তের সংশ্য নিবৃত্তির জনা অনুমান-প্রমাণকে আশ্রয় করা হয়, দেখানে ঐ অনুমানকে "অনীকা" বলা বস্ততঃ ভাষাকার "অধীক্ষা" শব্দের ব্যুৎপত্তি প্রদর্শন করিয়া জানাইয়াছেন বে, "অনীকা" হইলে তাহা প্রত্যক্ষ ও শব্দ-প্রমাণের অবিরোধী অনুমানই হইবে, স্তরাং "অবীকা" শকের অর্থও "ভাষ"। অনেক শকের বাংপত্তিগভা অর্থ দর্বত থাকে না; কিন্তু তাহার বাংগত্তি পর্য্যালোচনার দারা প্রকৃতার্থ নির্ণয় করা যায় এবং করিতে হয়। পরস্ত প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের মূলে সর্ব্ধ প্রমাণ থাকে, ভাষ্যকারের এই সিদ্ধান্তান্ত্রপারেও ভাত্মকার এখানে "অধীকা" শব্দের ঐরপ ব্যুৎপত্তি ব্যাধ্যা করিতে পারেন এবং তদমুদারে তাঁহার পূর্ব্বোক্ত "ভার"কে "অবীক্ষা" বলিতে পারেন। সর্বত্ত অনুমের পদার্থটি সাক্ষাৎ সম্বন্ধে প্রত্যক্ষ ও শক্তমাণ দ্বারা পূর্ব্ধে বুঝিতে হইবে; নচেৎ সেধানে অনুমান "অধীকা" হইবে না, ইহা কিন্তু ভাষাকারের তাৎপর্যা নহে। ঐ কথার দারাও তাৎপর্যার্থ বুজিতে হইবে যে, যাহা প্রভাক ও শক-প্রমাণের অবিরোধী অন্তমান, অর্থাৎ যাহাকে পূর্বের "ঝার" বলিয়াছি, তাহাকেই "অধীকা" বলে। ভাষাকার "অধীক্ষিকী" শব্দের দ্বারা যে এই . ক্লাব্ল-বিদ্যাকে বুঝা যায় এবং ভাহাই বুঝিতে হইবে, ইহা বলিবার জন্তই শেষে "অধীক্ষার" কথা তুলিয়াছেন এবং পূর্ব্লোক্ত ভাষকেই "অধীকা" বলিয়াছেন, ব্যুৎপতিলভা অর্থের ব্যাখ্যা

করিয়া "অবীকা" শদের পূর্ব্বোক্ত অর্থের সমর্থন করিয়াছেন, স্তরাং পূর্ব্বোক্ত "স্তায়"ই ভাষাকারের মতে "অবীকা" শব্দের প্রকৃতার্থ বৃঝিতে হইবে। অর্থাৎ যাহা "ভার", তাহাই "অবীকা" এবং তাহাই "পরীকা" বা হেতুপরীকা, এথানে এ সবগুলিই একার্থ, ইহাই ভাষ্য-কারের কথা। পূর্ব্বোক্ত অনুমানরণ ন্যায়কেই "অনীক্ষা" বলে এবং ঐ অনীক্ষার নির্বাহক শাস্ত্র বলিরাই স্থারশাস্ত্রকে "আবীক্ষিকী" বলে, "নাারবিদ্যা" বলে। কোষকার অমর সিংহও বলিয়াছেন—"আৰীক্ষিকী তৰ্কবিদ্যা"। "তৰ্ক" শ্ৰুও পূৰ্ব্বোক্ত "ন্যায়" অৰ্থে প্ৰযুক্ত হইয়াছে। ভাষাকার যে প্রত্যক্ষ ও আগম-প্রমাণের অবিক্রদ্ধ অনুমানকেই পূর্ব্বে "নাায়" বলিয়াছেন, "অধীকা" বলিয়াছেন, ইহা তিনি শেষে স্থুপ্ত করিয়া গিয়াছেন। ভাষাকারের শেষ কথাট এই বে, বে অনুমান প্রত্যক্ষ অথবা আগমের বিরুদ্ধ, তাহা "নাারাভাস"। বাহা "নাার" নহে, কিন্তু ন্যায়সদৃশ, ন্যায়ের মত প্রতীত হয়, তাহাই "ন্যায়াভাস" শব্দের ছারা বুঝা যায়। ভাষা-কার তাহা বিশেষ করিয়া বলিয়াছেন যে, প্রতাক্ষ অথবা আগমের বিরুদ্ধ অনুমানই "ন্যায়াভাস"। সেখানেও ভ্রম অনুমিতি হয়, এ জন্ত তাহাতেও "অনুমান" শব্দের প্রয়োগ হইয়া থাকে, কিভ তাহা বথাৰ্থ অনুমিতি জন্মার না, এ জন্য তাহা প্রমাণ নহে, স্তরাং তাহা "নাার"ও হইবে না, তাহার নাম "ন্যারাভাস"। ভাষাকারের এই শেষ কথার ছারা তিনি যে প্রত্যক্ষ ও আগমের অবিক্রদ্ধ অনুমানকেই পূর্ব্বে "ন্যায়" বলিয়াছেন, ইহা আরও স্কুম্পাষ্ট হইয়াছে। প্রত্যক্ষ অথবা আগমের বিরোধ নিজে বুঝিলে বা কেহ বুঝাইয়া দিলে "ন্যায়াভাদ" স্থলে আর অনুমিতিই জন্মে ুনা, কিন্তু তৎপূর্কে ভ্রম অনুমিতি হইয়া থাকে, তথনও সেই অনুমান "ন্যায়াভাস"। বস্ততঃ যাহা প্রত্যক্ষ অথবা আগমের বিরুদ্ধ অনুমান, তাহা সকল অবস্থাতেই "ন্যায়াভাস"। বাদী ও প্রতিবাদীর অনুমানদ্বের মধ্যে একটি হইবে "নাার", অপরটি হইবে "নাারাভাস"৷ হুইটি অনুমানই কথনও প্রত্যক্ষ ও আগমের অবিকৃত্ধ হইয়া একেবারে নির্দোষ হইতে পারে না। কারণ, ছইটি পরস্পর-বিরুদ্ধ ধর্ম কথনও একাধারে প্রমাণসিদ্ধ হইবে না, স্থতরাং উভয় পক্ষের অনুমানের মধ্যে একটি বস্ততঃ "নাারাভাস"ই হইবে, একটি নাার হইবে; প্রকৃত মধ্যস্থ তাহা বুঝাইয়া দিবেন। মধ্যস্থের মতানুসারেই দেখানে সিদ্ধান্ত মানিয়া লইতে হইবে। বাদ-বিচারে মধাস্থ আবশ্রক হয় না। দেখানে গুরুপ্রভৃতি বিচারকই উহা বুঝাইয়া দিবেন। মূল কথা, কেহ বুৰাইয়া না দিলেও এবং নিজে বুঝিতে না পারিলেও বস্ততঃ যাহা প্রত্যক্ষ অথবা আগমের বিক্রছ অহমান, তাহা কোন দিনই "ন্যায়" হইবে না, তাহা "ন্যায়াভাস"। এখন এই "ভায়াভাসের" উদাহরণ বুঝিতে হইবে। কেহ অগ্নিকে অফুফ বলিয়া বুঝাইবার জন্ত যদি বলেন—"বহ্নিরুফ্টঃ কাৰ্য্যত্বাং" অৰ্থাং অগ্নি বখন কাৰ্য্য, তখন তাহা উৰু নহে, যাহা যাহা কাৰ্য্য অৰ্থাৎ জন্ত পদাৰ্থ, সে সমস্তই অফুঞ্চ, বেমন জলাদি, স্কুতরাং অগ্নিও কার্য্য বলিয়া উষ্ণ নহে—অফুঞ্চ। এথানে এই অহমান প্রত্যক্ষ-বিক্লম বলিয়া "ভাষাভাদ"। অগ্নির উন্ধতা বাদী ও প্রতিবাদী উভয়েরই প্রত্যক্ষসিদ্ধ। যে সমস্ত কারণে ভ্রম প্রত্যক্ষ জন্মে, সেই দুর্থাদি কোন দোষ ঐ স্থলে নাই। স্বতরাং ঐ স্থলে মণিক্রিয়ের দারা অগ্নির উঞ্চতা-বিষয়ে মণার্থ প্রত্যক্ষই জন্মে, প্রতিবাদীও ইহা

অস্বীকার করিতে পারেন না, অগ্নিম্পর্শে হস্তদাহ তাঁহারও হইরা খাকে। স্ততরাং ঐ স্থলীয় অনুমান প্রতাক্ষ প্রমাণ-বিকল্প। স্কুতরাং উহা "আর" নতে – উহা "আরাভাদ"। প্রতাক্ষ প্রমাণ অনুমান হইতে প্রবল বলিয়া অনুমানকে ব্যাহত করে। আপত্তি হইতে পারে যে, কোন স্থলে অনুমান-প্রমাণের হারাও ত প্রতাক বাধিত হয়, স্কুতরাং প্রতাক প্রমাণকে অনুমান হইতে প্রবল বলা যায় কিরপে গ যেমন আমরা আকাশে চন্দ্রের যে পরিমাণ প্রত্যক্ষ করি, গণিতের সাহায্যে অভ্যান প্রমাণের হারা বুঝা যায়, চন্দ্রের পরিমাণ ক্রন্তপ নহে, চন্দ্রের পরিমাণ উহা হইতে অনেক বড়; স্থতরাং ঐ খনে প্রতাক্ষই অনুমানের দারা বাধিত হয়, প্রাচীনগণ্ড গ্রন্থারে এইরপ আপত্তির উত্থাপন করিরাছেন। কিন্তু এখানে ব্রিয়া দেখিতে হউবে যে, দূরত্ব-দোষবশতঃ চক্রের পরিমাণ-বিষয়ে আমাদিগের যথার্থ প্রতাক্ষ হয় না ; স্কুতরাং সেথানে প্রত্যক্ষ প্রমান অনুমান-প্রমাণের হারা বাধিত হয় না। চল্লের একটা পরিমাণ আছে, এই প্রত্যক যথার্থ ই হয়, কিন্তু আমরা তাহা দুরন্থবশতঃ যে ভাবে প্রতাক করি, তাহা ভ্রমই করি। দুরন্থাদি দোষবশতঃ প্রত্যক্ষ ভ্রম হইয়া থাকে, ইহা সর্ক্রাম্মত। সেধানে প্রত্যক্ষ প্রমাণ না থাকায়-অনুমান প্রবল হইবেই। প্রতাক্ষ প্রমাণের নিকটে অনুমান চিরকালই ত্র্বল। প্রতাক্ষ প্রমাণ অনুমানকে চিরকালই ব্যাহত করে, সর্বায়ই ব্যাহত করে, এই কথাই বলা হইয়াছে। আমরা দেহকে আত্মা বলিয়া যে প্রত্যক্ষ করি, তাহা ভ্রম। কেন ভ্রম, তাহা বুঝিবার অনেক উপায় আছে, স্ত্রাং ঐস্থনে অনুমানাদি প্রমাণ প্রবন। প্রতাক্ষ প্রমাণ হইলে তাহা অনুমানাদি হইতে প্রবল। বহিতে উঞ্চার প্রতাক উভয় মতেই যুগার্থ, স্নতরাং ঐ স্থলে অনুমান প্রতাক প্রমাণ-বিক্লত্ব হওয়ার "ভাগভাল" হইবে। এখানে আর একটি আপত্তি এই যে, বাদী অগ্নিতে অনুষ্ণতার অনুষান করিতে হেতু বলিয়াছেন—কার্যাড়। কার্যাড় অনুষ্ণতার বাভিচারী অর্থাৎ কার্যাত্র থাকিলেই তাহা অতুক্ত হইবে, এমন নিগ্রম নাই ; স্কুতরাং বাদী ঐরূপ অনুমান বলিতেই পারেন না, উহাতে প্রতাক্ষ-বিরোধ দোধ প্রদর্শন অনাবশ্রক। তাৎপর্যাটীকাকার প্রভৃতি এই কথা লইয়া বহু বিচার করিয়াছেন। তাঁহাদিগের শেষ কথা এই বে, বদিও এথানে কার্যাত হেতু বাভিচারী, কারণ, অগ্নি বা ঐরপ তেজঃপদার্থে কার্যাত্ত থাকিলেও অনুষ্ণতা নাই—ইহা সতা ;কিন্তু যত বেলা ঐ প্রত্যক্ষ-বিরোধ প্রদর্শন না করা যাইবে, তত বেলা বাদীকে ঐ বাভিচার মানান যাইবে না। বাদী বলিবেন—আমি অগ্নিও ঐরপ তেজঃ-পদার্বে অমুক্ষতা স্বীকারই করি, বাভিচার কোথায় ? স্কুতরাং প্রতাক্ষ-বিরোধ দোবই প্রথমে দেখাইতে হইবে। অর্থাৎ ঐ কার্যাত্ত হেতু ঐ স্থলে হেতু নহে, উহা "বাধিত" নামক হেতাভাস, ইহাই প্রথমে বলিতে হইবে,তাহার খারাই ঐ অনুমান দূবিত হইলে আর শেষে ব্যভিচার প্রদর্শন করা অনাবপ্রক, এ জন্ম তাহা আর করা হয় না, প্রত্যক্ষ-বিরোধই দেখান হয়। উদর্শাচার্য্য এই দকল কথার উপসংহারে "তাংপর্যাপরিভদ্ধি"তে বলিয়াছেন—"নহি মৃতোহপি মার্যাতে"। প্রত্যক্ষ বিরোধের হারাই যে অনুমান বাহিত হইয়া গিয়াছে, তাহাতে আবার বাভিচার প্রদর্শন অনাবশুক। মৃতকেও আবার কে মারিতে যায় १

স্ত্রবিধ্যাত বৌদ্ধ নৈয়ায়িক দিঙ্নাগ প্রতাক্ষ-বিকল্প অনুমানের পূর্ব্বোক্ত উদাহরণ ঠিক হয় না বলিয়া অন্ত একটি উদাহরণ বলিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন—"অশাবণঃ শব্দঃ কার্যাড়াৎ ঘটাদিবং" অর্থাৎ কেছ যদি অনুমান করেন বে, শব্দ অপ্রাব্য, বেছেতু শব্দ কার্য্য, বেমন ঘটাদি, তাহা হইলে ঐ স্থলীয় অনুমান প্রতাক-বিরুদ্ধ। দিঙ্নাগের অভিপ্রায় এই যে, প্রবংশক্তিয়ের দারা শব্দ প্রত্যক্ষদিদ্ধ; যিনি উরূপ অনুমান করিবেন, তিনিও শব্দ প্রবণ করেন, তিনিও প্রতিবাদীর কথা এবং নিজের কথাগুলি তথনও গুনিতেছেন, সূতরাং শক্তকে অপ্রাব্য বলিয়া অস্থ্যান করিতে তিনি পারেন না, ঐ স্থলীয় অস্থ্যান প্রতাক্ষ-বিক্ষ। "ভাষবার্ত্তিকে" উদ্মোতকর এবং "শ্লোকবার্ত্তিকে" ভট্ট কুমারিল দিও নাগের প্রদর্শিত এই উদাহরণকে গণ্ডন করিয়াছেন। তাঁহারা বলিয়াছেন যে, শব্দ প্রতাক্ষদির হইলেও তাহার প্রাব্যতা ত প্রতাক্ষ-সিদ্ধ নহে ? প্রবণেজ্ঞিরে সহিত শব্দের সম্মনবিশেষই শব্দের প্রাব্যতা, ঐ ইন্দ্রির-বৃত্তিরূপ শ্রবিতার প্রতাক্ষ হয় না। শ্রবিতা প্রতাক্ষ-সিদ্ধ না হইলে ক্রশ্রবাতার অনুমান প্রতাক্ষ-বিরুদ্ধ হইতে পারে না। যাহাকে অনুমান করা হইবে, তাহারই অভাব বদি সেখানে প্রত্যক্ষ-সিদ্ধ হয়, তবেই সেই স্থলীয় অনুমান প্রতাঞ্চ-বিক্ল বলা বায়। দিঙ্নাগের প্রদর্শিত স্থলে শব্দের অভাব অন্তুমের নহে। স্কুতরাং শব্দ প্রতাক্ষ-সিদ্ধ হইলেও শব্দের অশ্রাব্যতার অন্তুমান প্রতাক্ষ-বিরুদ্ধ হইতে পারে না, উহা অন্ত প্রমাণ-বিরুদ্ধ হইবে। বহ্নিতে উষণৰ প্রত্যক্ষ-সিদ্ধ, স্কুতরাং তাহাতে উঞ্চত্তের অভাব অনুমান করিতে গেলে, তাহা প্রতাক-বিকল্প অনুমান হইবে। অতএব পূর্ব্বোক্ত দেই স্থলীয় অনুমানই প্রত্যক্ষ-বিক্রম অনুমানের উদাহরণ; ঐরূপ অন্ত স্থলেও উহার উদাহরণ দেখিবে। দিও নাগের প্রদর্শিত উদাহরণ ভ্রম-কল্পিত, উহা ঠিক নহে।

মনে হয়, দিঙ্নাগ প্রাব্যতাকে প্রত্যক্ষ পদার্থ বলিয়াই ঐরূপ উদাহরণ বলিয়াছিলেন।
শব্দগত "জাতি"বিশেষই প্রাব্যতা, অথবা ঐরূপ জাতি না মানিলে প্রবণিলিয়-জয় প্রত্যক্ষ
অর্থাৎ প্রবণই প্রাব্যতা, "শব্দকে প্রবণ করিতেছি" এইরূপে ঐ প্রবণ মানস-প্রত্যক্ষ-সিদ্ধ,
স্কেরাং উহা অতীক্রিয় পদার্থ নহে। কিন্ত তাৎপর্যাদীকাকার কাত্যায়নের করে উদ্ধৃত
করিয়া বুঝাইয়াছেন যে, "প্রাব্যতা" বলিতে প্রবণেলিয়ের সহিত শব্দের সম্বন্ধই বুঝা যায়।
ইন্দ্রিয় যথন অতীক্রিয়, তথন তাহার সম্বন্ধও অতীক্রিয় হইবে, স্ক্তরাং ইন্দ্রিয়-সম্বন্ধরূপ প্রাব্যতা
প্রতাক্ষ পদার্থ নহে,—এই অভিপ্রারেই উন্যোতকর এথানে বলিয়াছেন যে, ইন্দ্রিয়বৃত্তি
অতীক্রিয়, অতএব ইন্দ্রিয়বৃত্তিরূপ প্রাব্যতা প্রত্যক্ষ পদার্থ নহে। এথানে প্রবণেলিয়ের সহিত
শব্দর্গ বিষয়ের সম্বন্ধবিশেবকেই উল্লোভকর ইন্দ্রিয়বৃত্তি বলিয়াছেন।

শব্দপ্রমাণ-বিরুদ্ধ অনুমান, যথা-

কাপালিক সম্প্রদায় বলিতেন—"নরশির: কপালং ভচি, প্রাণান্ধরাৎ, শহাবং", অর্থাৎ মরা

<sup>:।</sup> কুত্তজিতসমাসের সম্বাভিধানা ভতল্ভাা।

মান্থবের মাথার খুলি পবিত্র, যেহেতু তাহা প্রাণীর অঙ্গ, যেমন শব্ধ। কাপালিকের তাৎপর্য্য এই বে, শব্ধ বেমন মৃত প্রাণীর অঙ্গ হইয়াও সর্ব্বমতেই ওচি, তক্রপ মরা মান্থবের মাথার খুলিও ওচি। কারণ, তাহাও প্রাণীর অঙ্গ। উদ্যোতকরের পূর্ব্ব হইতেই কাপালিক সম্প্রদায় এইরূপে ভিন্ন সম্প্রদারের সহিত বিচার করিতেন, তাহারাও নিজ্ মতান্থসারে প্রমাণাদি অবলন্ধনে বিচারপটু ছিলেন, ইহা উদ্যোতকরের কথাতেই স্পষ্ট বুঝা যায়।

ঘুণাশূন্ত কাপালিকের মরা মান্তবের মাথার খুলিকে শুচি বলিয়া প্রতিপন্ন করিতে এত আগ্রহ কেন গ তাহার শুচিত্ব-বিবরে এত দুঢ় বিখাদই বা কেন গ এতছন্তরে কাপালিকগণ বাহা বলিতেন, তাৎপর্যাটীকাকার বাচম্পতি মিশ্র তাহা বলিয়া গিয়াছেন। কাপালিকগণ বৈদিক সম্প্রদায়কে বলিতেন বে, কেবল শাস্ত্র হইতেই ধর্মাদি নির্ণয় হয় না, অনিশিত আচার হইতেও ধর্মাদি নির্ণয় হয়, ইহা তোমরাও স্বীকার করিয়া থাক। তোমাদিগের মধ্যে দাক্ষিণাত্যদিগের বেমন "আছেনৈবুক" প্রভৃতি কর্ম অনিনিত আচার বলিয়া শ্রেরজররপে অন্তুটিত হয়, উহা তাঁহাদিগের অনিন্দিত আচার বলিয়াই ধর্ম বলা হয়, তজ্ঞপ আমাদিগেরও মরা মান্তবের মাথার খুলিতে পান-ভোজনাদি বাবহার-প্রম্পরা অনিন্দিত আচার বলিয়া উহাতে আমরা প্রতাবার মনে করি না, পরন্ত উহা আমাদিগের ধর্ম। উদয়নাচার্য্য "তাৎপর্যাপরিভদ্ধি"তে এথানে বলিয়াছেন যে, যদি বৈদিক সম্প্রদায় বলেন যে, যাহা সার্ব্বত্রিক ব্যবহার, তাহা প্রমাণ হইতে পারে—বেমন কন্তাবিবাহে পুরস্ত্রীগণের আচার। কিন্তু দেশবিশেষে তোমাদিগের অনুষ্ঠিত আচার প্রমাণ হইবে কেন ? এই জন্তুই কাপালিকগণ দাক্ষিণাত্যদিগের আচারকে দৃষ্টান্তরূপে উল্লেখ করিয়াছেন। অর্থাৎ দাকিণাত্যদিগের ঐ আচার যেমন দার্কত্রিক না হইয়াও অনিন্দিত আচার বলিয়া ধর্ম, তভ্রপ আমাদিগের ঐ আচারও অনিন্দিত বলিয়া ধর্ম। আমাদিগের আচারকে নিন্দিত বলিলে দাক্ষিণাত্যদিগের ঐ আচারকেও আমরা নিন্দিত বলিব, উহা নিন্দিত বলে, এমন লোক আরও খুঁজিলে মিলিবে, স্তরাং আমাদিগের আচারকে নিন্দিত বলিতে যাইয়া লাভ হইবে না। লাক্ষিণাতাদিগের "আছেনৈবুক" কর্ম কি ? এ সম্বন্ধে "তাৎপর্যাপরিগুদ্ধি"র "প্রকাশ" টীকাকার বর্দমান উপাধ্যায় বলিয়াছেন বে—"কেহ বলেন, গোমগমরী দেবতা গঠন করিয়া দুর্নাদির হারা অর্জনা পূর্বক তাহাতে জ্ঞাতিক কলনাই দাক্ষি-ণাত্যদিগের ''আহেনৈবুক''। কেহ বলেন,—মঞ্চল বারে দধি মছন। কেহ বলেন,—এক মাস পর্যাস্ত প্রত্যহ এক মৃষ্টি করিয়া তখুল কোন ভাঙে তুলিয়া রাখিয়া মাসাস্তে তদ্বারা স্বত্যোগে এক-খানা পিষ্টক নির্দ্ধাণ করিয়া তন্থারা দেবতার পূঞা করাই দাক্ষিণাত্যদিগের "আহেনৈবুক"। ফল কথা, মৈথিল বৰ্দ্নমানও দাক্ষিণাত্যদিগের ঐ আচারটা কি, তাহা ঠিক করিয়া বলিয়া বাইতে পারেন নাই। "জৈমিনীয় ভারমালাবিভরে" "হোলাকাধিকরণে" পাওয়া বার যে, করঞ্জক প্রভৃতি স্থাবর দেবতার পূজাই "আফ্রেনৈবৃক"। এই সব কথাগুলি চিস্তাশীল অনুসন্ধিং-স্থর ভাবিবার বিষয় বলিয়াই লিখিত হইল।

এখন প্রকৃত কথা এই যে, কাপালিকগণের পুর্মোক্ত অনুমান শ্রুতিমূলক ম্বাদিশ্বতি কপ শব্দ-প্রমাণ-বিরুদ্ধ বলিয়া "স্থায়াভাদ"। মরা মানুষের মাথার খুলির অভ্ডিছই শান্ত্রসিদ্ধ, স্থতরাং কোন হেতুর দ্বারাই তাহার গুচিছের অনুমান হইবে না। কেহ উহাতে অনুমান প্রদর্শন করিলে তাহা হইবে "ঝাঝাভাস"। কাপালিকগণ বলিতেন যে, আমরা শ্রুতিস্মৃতি প্রভৃতি কোন প্রমাণ মানি না, আমরা আমাদিগের শাস্ত্রকেই প্রমাণ বলিয়া মানি। এতহত্তরে বৈদিক সম্প্রদায় কাপালিকদিগের শাস্ত্রের অপ্রামাণ্য সমর্থন এবং শ্রুতিস্তৃতি প্রভৃতি শাস্ত্রের প্রামাণ্য সমর্থন করিতেন। উল্মোতকর এথানে শেষে বলিয়াছেন যে, মরা মানুষের মাথার খুলিকে যদি ভোমরা শুদি বল, তবে অশুদি বলিবে কাহাকে ? বিষ্ঠা প্রভৃতির অশুদিও ত আমাদিগের শুতি শুতি প্রভৃতি শাস্ত্রসিক, তোমরা ত সে সকল শাস্ত্র মান না। যদি বল, অণ্ডচি কিছুই নাই, আমরু সবই ভচি বলি, তাহা হইলে তদ্বিয়ে প্রমাণ কি বলিবে ? যদি অনুমান-প্রমাণের দারাই দমস্ত পদার্থের শুচিত্ব সাধন কর, তবে দৃষ্টান্ত বলিবে কাহাকে ? গোমগ্ন, শুখা প্রভৃতিকে দৃষ্টান্ত বলিতে পার না, কারণ, তাহাদিগের ওচিত্ব বিষয়ে প্রমাণ দিতে হইবে। তবিষয়ে শ্রুতিস্থৃতি প্রভৃতি বাহা প্রমাণ আছে, তাহা ত তোমরা মান না। ফলকথা, সমস্ত পদার্থকেই শুচি বলিয়া অঞ্মান করিতে গেলে তৎপর্বেক কোন পদার্থ ভচি বলিয়া উভয় পঞ্চের সিদ্ধ থাকে না ; কারণ, তুমি থাহা ভচি বলিবে, আমি তাহা অন্তচি বলিয়া বসিব। দৃষ্টান্তটি অনুমানের পূর্বে উভয়বাদীর নির্বিবাদ সিদ্ধ হওয়া আবশুক, নচেং প্রতিবাদীর নিকটে অনুমান প্রদর্শন করা বায় না। কাপালিকগণ বেমন শ্রুতি-শ্বতি মানেন না, বৈদিক সম্প্রদার সেইক্লপ কাপালিকের শাস্ত্র মানেন না ; স্কৃতরাং অনুমানের দ্বারা সমস্ত পদার্থের গুচিত্ব সাধন করিতে গেলে তংপুর্বের কোন পদার্থই গুচি বলিয়া উভয়বাদীর নির্ব্বিদ দিল্প না থাকার, কাপালিক দৃষ্টান্ত দেখাইতে পারেন না; স্থতরাং ওাঁছার অন্তমান প্রদর্শন অসম্ভব।

গলেশের "তত্তি স্থানি।"র হেত্বাভাস-সামান্ত-নিক্তির "দীধিতি"তে রখুনাথ শিরোমণি পুর্বোক্ত অন্থমানের উল্লেখ করিয়া বলিয়াছেন যে, ঐ স্থলে ঐরূপ অন্থমান হইতেই পারে না। কারণ, ঐ স্থলে ঐ অন্থমান অপেকায় বিরোধী শান্ত-প্রমাণ বলবত্তর। বলবত্তর কেন ? ইহা ব্যাইতে সেখানে দীধিতির টীকাকার জগদীশ বলিয়াছেন যে, ঐ অন্থমানে ওচিত্বরূপ সাধ্য-প্রসিদ্ধি প্রভৃতি একমাত্র শান্তের অধীন। স্থতরাং ঐ অন্থমানটি শান্তাধীন। তাহা হইলে ঐ অন্থমান হইতে শান্তই সেখানে বলবং প্রমাণ। ইহার তাংপর্যা এই যে, অন্থমানকারী যে শঅকে ওচি বলিয়া দ্রীক্তরণে উল্লেখ করিয়াছেন, তাহাতে শান্তকেই তিনি প্রথমে আশ্রম করিয়াছেন। শব্দের ওচিত্ব তিনি প্রতিবাদীকে শান্ত ভিন্ন আর কোন্ প্রমাণের দ্বারা ব্রাইবেন ? প্রতিবাদী বদি বলিয়া বসেন যে, শআও মৃত প্রাণীর অন্ধ বলিয়া অন্তচি, তাহা হইলে অন্থমানকারী শান্তেরই শরণাপার হইবেন। তাহা হইলে শান্তই তাহার ঐ অন্থমানের মূলভূত। স্বতরাং তিনি

<sup>া &</sup>quot;নারং পৃথ্বীংকি সংলহং লাভা বিংলা বিভগাত। আচমোৰ তুনিংলেহং গালালভাকিনীকা বা ।---নতুসংহিতা, বাণা

ঐ ত্বে শান্তকে বলবং প্রমাণ বলিয়া স্থীকার করিতে বাধা। যদিও অনুমান অপেকার আপ্তবাকারণ শব্দ-প্রমাণ দর্মত্রই প্রবল, কারণ, তাহাতে ভ্রমের সন্তাবনাই নাই, অনুমানে ভ্রমের সন্তাবনা আছে, তথাপি যিনি তাহা মানেন না, তিনিও পূর্ব্বেক্তি অনুমানে শত্মকে দৃষ্টান্তরূপে প্রদর্শন করিতে বর্থন শান্তকেই আশ্রন্থ করিবেন, তথন তজ্ঞাতীর শান্তান্তরক ও তিনি উপেকা করিতে পারেন না। স্বতরাং তাহার ঐ অনুমানের মৃত্তুত শাল্পের সজাতীর বলিয়া মরা মান্তবের মাথার খুলির অভিচিত্রবাধক শান্ত তাহার মতেও বলবতর, স্বতরাং সেই শান্তবিক্তর বলিয়া ঐ অনুমান হইতেই পারে না। এইরূপ অন্তপ্রকার শব্দ-প্রমাণ-বিক্তর অনুমানও নামান্তবি । প্রত্বেকর নামা কথনও নামান্তবিকর আনুমান কথনও নামান্তবের না।

অভুমান-বিক্র অধুমানকে ভাশ্বকার ভাগাভাগ বলেন নাই কেন ? এতগুত্তরে উল্লোভ-কর বলিরাছেন বে, একত ছইটি বিরুদ্ধ অরুমানের সমাবেশ হইতে পারে না, এ জল অরুমান অনুমানবিরুদ্ধ হইতে গারে না। তাৎপর্যাটীকাকার ইহার তাৎপর্যা বর্ণন করিয়াছেন বে. একই সময়ে প্রস্পর নিরপেক ছইটি বিক্ল অনুমান হইতে পারে না। কারণ, ছইটি অনুমানই যদি তুবাশক্তি বলিখা বিবেচিত হয়, তাহা হইলে উহার কোনটিই অনুমিতি জন্মাইতে পারে না, শেখানে উভয় পক্ষের সাধা ধর্ম বিধয়ে সংশয়ই জন্ম। সেধানে ছইটি অনুমানই তুলাশক্তি বলিয়া একটি অপরটিকে বাধা দিয়া অনুমিতি জন্মাইতে পারে না। একটি ছর্ম্মল এবং অপরটি প্রবল হইলেই প্রবলটি হর্মলটিকে বাধা দিতে পারে। বেমন প্রত্যক্ষ ও শল-প্রমাণ অনুমান অপেকার প্রবল বলিয়া অনুমানকে ব্যাহত করে, স্তরাং সেই স্থলেই অনুমানকে গ্রাহাভাস বলা হইয়াছে। তাৎপর্যাটীকাকার উভোতকরের এইরূপ তাৎপর্যা বর্ণন করিয়া শেষে বলিয়াছেন বে, বদি কোন অনুমান পূর্ববন্তী অন্ত অনুমানকে অপেকা করিয়াই উপস্থিত হয়, তাহা হইলে পেই স্থলে অভুমান বিরুদ্ধ হইয়াও ভাগাভাগ হইতে পারে। যেমন কেই ঈশবে কর্ত্বাভাবের অনুমান করিতে গেলে পূর্ব্বে তাহাকে ঈশ্বর-সাধক অনুমান-প্রমাণকে আশ্রয় করিতে হইবে, নচেৎ ঈশ্বরে কর্ত্তভাবের অভ্যান বলা বাইবে না। বে ধর্মীতে কোন ধর্মের অসুমান করিতে হইবে, সেই ধর্মী অসিজ হইলে তাহাতে অসুমান হইতে পারে না। কেছ আকাশ-কুমুমে গদ্ধের অনুমান করিতে পারেন কি ? প্রতরাং ঈশ্বরে কর্তৃত্বাভাবের অমুমানকারীকে বলিতে হইবে যে, আমি ঈখর মানি, কিন্তু ঈখর কর্ত্তা নহেন, ইহাই আমার সাধা। তাহা হইলে এ অনুমান অনুমানবিক্ত বলিয়া ভায়াতাস হইবে। কারণ, ঐ অসুমানকারী ঈশ্বরে কর্বাভাবের অসুমান করিতে পূর্বে ঈশ্বর-সাধক যে অসুমানকে আশ্রয় করিয়াছেন, সেই অভুমান ঈশ্বরকে কণ্ডা বলিয়াই প্রতিপন্ন করিয়াছে। ঈশ্বরসাধক অভুমানের দারা ঈশরের কর্তৃত সিত্ত হওলার এবং ঈশ্বর মানিয়া তাহাতে কর্তৃতাভাবের অতুমানে সেই কর্ত্বসাধক অভুমান অপেক্ষিত হওরায়, সেই পূর্ববর্ত্তী অভুমান প্রবল, স্বতরাং পরবর্ত্তী ক বুঁখাভাবের অনুমান তাহার বারা ব্যাহত হইবে। উহা অনুমানবিকৃত অনুমান হইরা

ভাষাভাস হইবে। ভাষাকার কিন্ত ইহা বলেন নাই। তাঁহার অভিপ্রার ইহাই বলা ধার মে, বিদিও ঐকপ কোন স্থল হয়, তাহা হইলে সেধানে শব্দ-প্রমাণ-বিকল্প হইয়াই ভায়াভাস হইবে, অন্থমান-বিকল্প বলিয়া আবার অভ্ত প্রকার ভায়াভাস বলিয়ার কোন প্ররোজনই নাই। বেমন তাংপর্যাটীকাকারের প্রদর্শিত ঈশ্বরে কর্তৃত্বাভাবের অন্থমান শব্দপ্রমাণ-বিরুদ্ধ হওয়াতেই ভায়াভাস হইতে পারিবে। শ্রুতি বলিয়াছেন,—"বিশ্বস্ত কর্ত্তা ভ্বনত গোপ্তা," স্কুতরাং ঈশ্বরে কর্তৃত্বাভাব শ্রুতি-বাধিত। উহার অন্থমান শ্রুতিবিক্তন।

উপমান প্রমাণ-বিরুদ্ধ হইরাও ভারাভাস হইতে পারে, তবে সেথানে উপমান প্রমাণের ম্লীভূত শব্দ-প্রমাণের বিরুদ্ধ হওয়াতেই ভারাভাস হইবে। উপমান-বিরুদ্ধ বলিরা আর পৃথক কোন ভারাভাস বলিবার প্রয়োজন না থাকায় ভারাকার তাহা বলেন নাই। উদ্বোভকর প্রভৃতিও ইহাই বলিয়াছেন। ভারাভাস হইলেই হেলাভাস সেথানে হইবেই, এ জ্ঞা মহর্ষি হেলাভাসের কথাই কেবল বলিয়াছেন, নাারাভাস নাম করিয়া কিছু বলেন নাই। (হেলাভাস-প্রকরণ দ্রষ্টবা)।

ভাগা। তত্ত বাদজলো সপ্রয়োজনো বিভণ্ড। তু পরীক্ষ্যতে। বিভণ্ডয়া প্রবর্ত্তমানো বৈভণ্ডিকঃ। স প্রয়োজনমসুযুক্তো যদি প্রতিপায়তে, সোহস্য পক্ষঃ সোহস্য সিদ্ধান্ত ইতি বৈভণ্ডিকত্বং জহাতি। অথ ন প্রতিপায়তে নায়ং লৌকিকো ন পরীক্ষক ইত্যাপায়তে।

অনুবাদ। সেই (পূর্বেলিক্ত) ছায়াভাসে বাদ ও জল্ল (বাদ নামক এবং জল্প নামক বক্ষামাণলক্ষণ ঘিবিধ বিচার) সপ্রয়োজন, অর্থাৎ বাদ ও জল্পের প্রয়োজন সর্ববিসন্ধ। কিন্তু বিভগুকে (বিভগু নামক বক্ষামাণলক্ষণ-বিচারকে) পরীক্ষা করিভেছি;—অর্থাৎ বিভগুর সপ্রয়োজনক বিষয়ে বিবাদ ধাকায় বিভগু সপ্রয়োজন, কি নিস্প্রয়োজন, ভাহা বিচার করিয়া নির্ণয় করিভেছি।

বিতণ্ডার ঘার। প্রবর্ত্তমান ব্যক্তি বৈতণ্ডিক, অর্থাৎ বিনি বিতণ্ডা নামক বিচার করেন, ভাঁচাকে বৈতণ্ডিক বলে। সেই বৈতণ্ডিক বদি (তাঁহার বিতণ্ডার) প্রয়োজন বিষয়ে জিজ্ঞাসিত হইয়া সেইটি ইহার পক্ষ, সেইটি ইহার সিদ্ধান্ত, ইহা স্বীকার করেন, তাহা হইলে (নিপ্রায়োজন বিতণ্ডাবাদীর মতে) বৈতণ্ডিকত্ব ত্যাগ করিলেন অর্থাৎ বাঁহারা বলেন, বৈতণ্ডিকের নিজের কোন পক্ষ নাই, স্কুতরাং বিতণ্ডায় স্বপক্ষ-সিদ্ধি প্রভৃতি কোন প্রয়োজন নাই, বিতণ্ডা কেবল পরপক্ষ স্থাপনের স্বণ্ডনমাত্র, তাঁহাদিগের মতে যে বৈতণ্ডিক বিতণ্ডার প্রয়োজন বিষয়ে জিজ্ঞাসিত হইয়া নিজের পক্ষ স্বীকার করেন অর্থাৎ স্বপক্ষসিদ্ধিই তাঁহার বিতণ্ডার প্রয়োজন, ইহা নিজেই বলেন, তিনি বৈতণ্ডিক হইতে পারেন না।

আর যদি স্বীকার না করেন অর্থাৎ বৈত্তিক যদি জিল্লাসিত হইয়াও তাঁহার পক্ষ বা সিদ্ধান্ত কিছু স্বীকার না করেন, তাহা হইলে ইনি লৌকিকও নহেন,পরীক্ষকও নহেন অর্থাৎ বোদ্ধাও নহেন, বোধয়িতাও নহেন, ইহা আসিয়া পড়ে। অর্থাৎ বাঁহার স্বপক্ষ নাই, স্কুতরাং স্বপক্ষ-সিদ্ধি প্রভৃতি কোন প্রয়োজন নাই, তিনি বিনা প্রয়োজনে কথা বলিলে সভ্য-সমাজে উন্মত্তের ন্যায় উপ্রেক্ষিত হইয়া পড়েন।

টিপ্লনী। সংশরের পরে প্রোজনের কথাই চলিতেছে। প্রয়োজনের পরে দৃষ্টাস্ত, সিদ্ধান্ত প্রভৃতি প্রোক্ত পদার্থগুলিকে উল্লক্ষ্ম করিয়া ভাষ্মকার বাদ, জল্প ও বিভগুরি কথা তুলিলেন কেন ? ভ্রমবশতঃ এখানে এইরূপ একটা গোল উপস্থিত হয়, বস্ততঃ তাহা নহে। ভাষাকার প্রয়োজন বাাখ্যার বলিয়া আসিরাছেন যে, সর্ব্ধ কর্ম, সর্ব্ধ বিছা প্রোজনবাপ্তি, অর্থাৎ নিপ্রাজন কিছুই নাই। কিন্তু ভাল্যকারের পূর্বেবা সমকালে এক সম্প্রদায় বিতপ্তাকে নিপ্রব্যাজন বলিতেন। যদি বিতপ্তা বস্ততঃ নিপ্রব্যোজনই হয়, তাহা হইলে সমস্তই সপ্রয়োজন—ভাষ্যকারের এই পূর্ককণা মিগ্যা হয়। এ জন্ম ভাষ্যকার এথানে বিতপ্তার নিজারোজনত পক্ষের অসম্ভব দেখাইয়া তাহার সপ্রয়োজনত পক্ষের সমর্থন করিয়াছেন। ফলকথা, "তত্র বাদজনৌ" ইত্যাদি ভাষা পুর্বোক্ত "প্রয়োজন" ব্যাথারিই অঙ্গ। বাদ ও জরের প্রোজন পরীকা না করিয়া বিত্তার প্রোজন পরীকা কেন ? এই প্রশ্ন নিরাসের জ্ঞ প্রথমে বলিয়াছেন যে, বাদ ও জরের স্প্রয়োজনত্ব সর্প্রস্মত, তবিষয়ে কোন বিবাদ নাই। কিন্ত বিতপ্তার সপ্রয়োজনত বিষয়ে বিবাদ আছে, মৃতরাং মধাস্থগণের সংশয় নিবৃত্তির জ্ঞা তাহার পরীকা করিতেছি। কেবল তত্ত জিজ্ঞাদাবশতঃ গুরু-শিশ্ব প্রভৃতির যে বিচার হয়, তাহার নাম বাদ। জিগীবাবশতঃ বাদী ও প্রতিবাদী অ অ পজের সংস্থাপনাদি করিয়া যে বিচার করেন, তাহার নাম জন। জিগীবু আস্থ্রপক্ষের সংস্থাপন না করিয়া কেবল প্রপক্ষ সংস্থাপনের থওন করিলে, সেই বিচারের নাম বিতপ্তা। যথাস্থানে ইহাদিগের বিশেষ বিবরণ দ্রপ্তবা।

্রক সম্প্রদার বলিতেন যে, বিভণ্ডার বথন বৈভণ্ডিকের আত্মপক্ষের সংস্থাপন নাই, তথন বৈভণ্ডিকের নিজের কোন পক্ষই নাই, পক্ষ থাকিলে বৈভণ্ডিক অবপ্র তাহার স্থাপনা করিতেন। যাহার স্থাপন করা হয় না, তাহাকে পক্ষ বলা বায় না। স্কৃত্রাং বলিতে হইবে, বৈভণ্ডিকের স্থাপক্ষ নাই, বিভণ্ডা কেবল পরপক্ষ স্থাপনের গণ্ডন মাত্র। বৈভণ্ডিকের যদি স্থাপক্ষ না থাকে, তাহা হইলে বিভণ্ডার স্থাপক্ষ সিদ্ধিরূপ প্রয়োজন অসম্ভব। তক্ষ নির্ণয় বিভণ্ডার প্রয়োজন হইতে পারে না। কারণ, তল্ব নির্ণয় উদ্দেশ্যে বিভণ্ডা করা হয় না, ইহা সর্প্রস্থাত। বৈভণ্ডিকের স্থাক্ষ না থাকিলে পর-পরাজয়প্র বিভণ্ডার প্রয়োজন বলিয়া স্থাকার করা য়ায় না। কারণ, স্থাক্ষ রক্ষার জন্মই পর-পরাজয় আবশ্যক হইয়া থাকে এবং তাহা করিতে হয়; নির্থক বিদ্ধেবশতঃ পরপরাজয় বিচারকের প্রয়োজন বলিয়া সভ্য-সমাজ কোন দিনই অন্তমোদন করেন না। কেহ নিজের কোন মতাসিদ্ধি উদ্ধেশ্য না রাখিয়া কেবল পর-পরাজয় বা তর্ক-কণ্ডয়ন নির্ভি বা প্রতিতা প্রদর্শনের জন্ম বিচার করিলে মধাস্থগণ "এ নির্থক বিচার," এই কথাই বলিয়া

থাকেন। স্কতরাং যিনি বৈত্তিকের স্বপক্ষই নাই বলেন, তিনি বাধা হইয়া বিত্তাকে নিশ্বয়োজন বলিবেন, প্রাচীন কালে এক সম্প্রদায় তাহাই বলিতেন, এ কথা উদ্যোতকরও লিথিয়া গিয়াছেন।

শাবার বিতপ্তা শব্দের ("বিতপ্তাতে ব্যাহন্ততে প্রপক্ষসাধনমনর।" এইরূপ ) বৃংপতি চিন্তা করিলে বিতপ্তা শব্দের হারা বুঝা যার, পরপক্ষ সাধনের থপ্তনের হারা পরিশেষে স্বপক্ষ-সিদ্ধিই বৈতপ্তিকের বিতপ্তার প্রয়োজন। এইরূপ অন্তান্ত যুক্তিতে স্পক্ষ-সিদ্ধিই বিতপ্তার প্রয়োজন, ইহা অন্ত সম্প্রদায় বলিতেন। স্কতগাং বিপ্রতিপত্তিবশতঃ বিতপ্তার সপ্রয়োজনক্ষ সন্দির্ম। এ জন্ত ভাষ্মকার বলিরাছেন—"বিতপ্তা তু পরীক্ষাতে"। বাদ ও জল্পের সপ্রয়োজনক্ষ কোন বিবাদ নাই, স্কতরাং তহিষদ্রে কাহারও সংশব্দ নাই। সংশব্দ বাতীত পরীক্ষার আবশ্রকতা হয় না। বিতপ্তার সপ্রয়োজনক বিষয়ে মধাস্থগণের সংশব্দ বুঝিয়া ভাষ্মকার এখানে তাহার পরীক্ষা করিলা সপ্রয়োজনক পক্ষ সমর্থন করিয়াছেন। এখানে তাহা না করিলে অর্থাৎ বিতপ্তানিপ্রয়োজন নহে, ইহা প্রতিপন্ন না করিলে, সর্প্রকর্মা, সর্ব্ববিদ্যা সপ্রয়োজন, নিপ্রয়োজন কিছুই নাই, তাহার এই পূর্প্রকর্থায় আপত্তি থাকিয়া যায়—মধাস্থগণের সংশব্ধ থাকিয়া যায়।

ভাষ্মের প্রথম "তত্র" এই কথার বাাখ্যার উদ্বোতকর বলিরাছেন,—"তন্মিন্ স্থারাভাসে"।
তাৎপর্যাটীকাকার বলিয়াছেন বে, অবাবহিত পূর্ব্বে স্থারাভাসের কথা থাকাতেই বার্ত্তিককার
ক্রিপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। স্থারেও বাদ ও জয় সপ্রয়োজন। বাদ ও জয় স্থলে বাদী
বা প্রতিবাদীর একজনের স্থারাভাস হইবেই। কারণ, পরস্পর-বিরুদ্ধ ছইটি পদার্থ একই
আধারে কথনই প্রমাণসিদ্ধ হইতে পারে না। স্কতরাং উভয় বাদীর স্থাপনার মধ্যে একটি
হইবে স্থার, একটি হইবে স্থারাভাস; স্কতরাং স্থারাভাসে বাদ ও জয় সপ্রয়োজন, ইহা বলিলে,
স্থায়েও বাদ ও জয়কে সপ্রয়োজন বলা হয়। তাহা হইলে উল্লোভকরের ঐ ব্যাধ্যায়
ফলতঃ কোন দেষিও হয় নাই।

খাহারা বিতভাকে নিপ্তরোজন বলিতেন, তাঁহারা বলিতেন যে, বিতভা শব্দের ব্যুৎপত্তির হারাও স্থপক্ষসিদ্ধি বিতভার প্রয়োজন বলিয়া বুঝা যায় না। কারণ, কেবল পরপক্ষ-সাধনের খণ্ডন করিলেই স্থপক্ষিদ্ধি হয় না। কেহ ধ্ম হেতুর হারা পর্জতে বহ্নি সাধন করিতে গেলে যদি প্রতিবাদী পর্জতে ধ্ম নাই, ইহা প্রতিপদ্ধ করে, তাহা হইলেও তাহার স্থপক্ষ অর্থাৎ পর্জতে বহ্নির অভাব তাহাতে সিদ্ধ হয় না। কারণ, ধ্ম না থাকিলেও পর্জতে বহ্নি থাকিতে পারে। এইরূপ এবং প্রেজিক প্রকার বৃত্তির হারা খাহারা বিতভার নিপ্রয়োজনত্ব-পক্ষ সমর্থন করিতেন, তাৎপর্যাজীকাকার তাঁহাদিগকে "নিপ্তরোজন বিতভাবাদী"—এইরূপ আ্বারা হারা উল্লেখ করিয়াছেন।

ভাষাকার ইহাদিগকে লক্ষ্য করিয়া বলিয়াছেন বে, বৈতপ্তিক যদি জিজ্ঞাদিত হইয়া তাঁহার পক্ষ বা সিদ্ধান্ত আছে, ইহা স্বীকার করেন, তাহা হইলে নিপ্রয়োজন বিতপ্তাবাদীর মতে তিনি বৈতপ্তিক হইতে পারেন না। কারণ, বৈতপ্তিকের স্বপক্ষ নাই; স্নতরাং বিতপ্তার স্বপক্ষ- দিছি প্রভৃতি কোন প্রয়োজন নাই, ইহাই ত তাহাদিগের মত। বৈত্তিকের স্বপক্ষীন বিচারকেই তাঁহারা বিতপ্তা বলেন, স্কুতরাং যে বৈতপ্তিক স্থাপক স্বীকার করেন, তিনি স্নার ঠাহাদিগের মতে বৈতণ্ডিক হইতে পারিলেন না। যদি বল, তিনি ত অবশ্রাই বৈতণ্ডিক হইবেন না, স্বপক্ষ থাকিলে কি আর তাঁহাকে বৈতণ্ডিক বলা বার ? তাহা হইলে জিজাসা করি, বৈতপ্তিক হইবেন কে ? যিনি খপক খীকার করেন না, তাঁহাকে বৈতপ্তিক বলিতে পারি না। কারণ, তাঁহার স্বপক্ষ না থাকিলে তিনি নির্থক বাকাবিভাস করিবেন কেন ? খিনি তাহা করেন, তাঁহাকে বোঝা বা বোধৰিতা কিছুই বলা বার না। বিনি নিপ্রব্লেজনে কথা বলেন, ভাঁহাকে কোন বিচারকের সংজ্ঞা প্রদান করা যাইতে পারে না, তিনি সভ্য-সমাজে উন্মন্তের ন্তায় উপেক্ষিত, ইহা স্বীকার করিতে হয়। কিন্তু বৈতত্তিকগণ বধন ঐক্সপে উপেক্ষিত নহেন, ভাঁহারা বিচারকের আসনে বসিয়া সম্মানে বিচার করিয়া থাকেন, তথন অবশু বলিতে হইবে, তাঁহারা নিপ্রব্রোজনে কথা বলেন না, তাঁহাদিগের গুড়ভাবে স্বপক্ষ আছেই, ঐ স্বপক্ষ-সিদ্ধিই বিতশুর প্রয়োজন এবং দেই অপক রক্ষার জন্মই তাঁচাদিগের প্রপ্রাজয় প্রয়োজন। অপক-সিদ্ধি হউক বা না হউক, পরপক্ষ-সাধনের খণ্ডন করিতে পারিলে স্বপক্ষ আপনা আপনিই সিদ্ধ ভট্যা যাইবে, ইছা মনে করিয়াই বৈতণ্ডিক কেবল প্রপক্ষ-সাধনের খণ্ডনই করেন, স্বপক্ষের সাধন অর্থাৎ প্রমাণাদির ছারা নিজসিদ্ধান্তটির সংস্থাপন করেন না। সংস্থাপন না করিলে তাহাকে স্থপক বলা যায় না—এ কথা নিযুক্তিক; সংস্থাপন না করিলেও ঘাহা সংস্থাপনের যোগা, তাহা স্থপক হইতে পারে। সংস্থাপনের অবাবহিত পূর্ব্দে কি কোন বাদীর পক্ষটিকে তাঁহার অপক্ষ বলা হয় না ? মূল কথা, বৈত্তিকের অপক্ষ আছে, অপক্ষ-সিদ্ধিই তাঁহার বিতপ্তার প্রয়োজন, বিতপ্তা নিপ্রয়োজন নহে। যাঁহারা বৈতপ্তিকের স্থপক নাই বলিতেন, উদ্যোতকরও তাঁহাদিগের মতের উল্লেখ করিয়া সিদ্ধান্ত বলিয়াছেন,—

"ন দ্বণমাত্রং বিতপ্তা, কিন্তু অভ্যুপেতা পক্ষং যো ন স্থাপয়তি স বৈতপ্তিক উচাতে"।
ভাষো "সোহস্ত সিদ্ধান্তঃ" এই অংশ "সোহস্ত পক্ষঃ" এই পূর্ব্বকথারই বিবরণ। অর্থাৎ
ক্র স্থলে "পক্ষ" শব্দের দারা সিদ্ধান্তই অভিপ্রেত।

ভাষ্য। অথাপি পরপক্ষপ্রতিষেধজ্ঞাপনং প্রয়োজনং এবীতি, এতদপি তাদৃগেব। যো জ্ঞাপয়তি যো জ্ঞানাতি, যেন জ্ঞাপ্যতে যক্ত, প্রতিপদ্যতে যদি, তদা বৈতভিকত্বং জহাতি। অথ ন প্রতিপদ্যতে, পরপক্ষপ্রতিষেধ-জ্ঞাপনং প্রয়োজনমিত্যেতদশ্য বাক্যমনর্থকং ভবতি।

বাক্যসমূহশ্চ স্থাপনাহীনো বিতণ্ডা, তস্য যদ্যভিধেয়ং প্রতিপদ্যতে সোহস্য পক্ষঃ স্থাপনীয়ো ভবতি, অথ ন প্রতিপদ্যতে প্রলাপমাত্রমনর্থকং ভবতি বিতথাত্বং নিবৰ্ত্ত ইতি। অনুবাদ। স্বার যদি (বৈতণ্ডিক বিতণ্ডার প্রয়োজন বিষয়ে জিজ্ঞাসিত হইয়া) পরপক্ষ-প্রতিষেধ-জ্ঞাপনকে অর্থাৎ পরপক্ষ-সাধনের দোষ প্রদর্শনকে প্রয়োজন বলেন, ইহাও সেইরূপই অর্থাৎ এ পক্ষেও পূর্বেবাক্ত প্রকার দোষ স্পরিহার্যা। (কেন, তাহা বুঝাইতেছেন) যিনি বুঝাইবেন, যিনি বুঝাবেন, যাঁহার দ্বারা বুঝাইবেন (এবং) যাহা বুঝাইবেন অর্থাৎ জ্ঞাপক, জ্ঞাতা, জ্ঞাপনের সাধন প্রমাণাদি এবং জ্ঞাপনীয়, এই চারিটি যদি স্বাকার করিলেন, তাহা হইলে (সেই শৃক্ষাবাদী বৈতণ্ডিক) বৈতণ্ডিকত্ব ত্যাগ করিলেন। স্বর্থাৎ ঐগুলি স্বীকার করিলে তিনি স্বপক্ষ স্বীকার করিয়া বসিলেন, স্কৃতরাং তাহার নিজ মতানুসারে তিনি বৈত্তিক হইতে পারিলেন না, তাহাকে স্বার বৈত্তিক বলা গেল না।

আর যদি (তিনি পূর্বেরাক্ত চারিটি) স্বীকার না করেন, (তাহা হইলে) ইহার অর্থাৎ শূন্যবাদী বৈতণ্ডিকের 'পরপক্ষ প্রতিষেধ জ্ঞাপন প্রয়োজন,' এই কথা নিরপ্রক হয়, অর্থাৎ শূন্যবাদী যদি কিছুই না মানেন, তাহা হইলে পরপক্ষ-প্রতিষেধ জ্ঞাপন করিবেন কিরপে ? তিনি যে 'প্রতিষেধ' বলিয়া কোন পদার্থণ্ড মানেন না, তবে তিনি কিসের জ্ঞাপন করিবেন? যাহা নাই, তাহার জ্ঞাপন ক্ষনই হইতে পারে না। স্কুতরাং শূন্যবাদীর ঐ কথা ক্বেল ক্থামাত্র, তাঁহার নিজ মতে ঐ ক্থার কোন অর্থ হয় না—উহা অনর্থক।

পরস্তু স্থাপনাহীন অর্থাৎ স্থপক্ষের সংস্থাপনশূন্য বাক্যসমূহ "বিতণ্ডা"।
( শূন্যবাদা ) যদি সেই বিতণ্ডা-বাক্যের প্রতিপাদ্য স্থাকার করেন, ( তাহা হইলে )
কেই প্রতিপাদ্য পদার্থ ইহার (শূন্যবাদীর ) "পক্ষ" অর্থাৎ সিদ্ধান্ত হওয়ায় স্থাপনীয়
হয়। অর্থাৎ বিতণ্ডাবাক্যের যাহা প্রতিপাদ্য, তাহা বৈতণ্ডিকের স্থপক্ষ বা নিজ্
সিদ্ধান্ত বলিতেই হইবে। প্রতিবাদী তাহা না মানিলে বৈতণ্ডিককে তাহার সংস্থাপনও
করিতে হইবে, স্তরাং শূন্যবাদা তাহার বাক্যের প্রতিপাদ্য স্থাকার করিলে
স্থপক্ষ স্থাকার করায় তাহার নিজের মতে তিনি বৈতণ্ডিক হইতে পারেন না।

আর বদি (তিনি বিত্ঞা-বাকোর প্রতিপাদ্য) স্বীকার না করেন, (তাহা হইলে তাঁহার কথা) প্রলাপমাত্র অনর্থক হয়, (তাঁহার কথাগুলির) বিত্তাত্ব নিবৃত্ত হয়, অর্থাৎ বাহার কোন প্রতিপাদাই নাই, তাহা বাকাই হয় না, বাকা না হইলেও তাহা বিত্তা হইতে পারে না, প্রতিপাদাহীন কথা প্রলাপমাত্র, তাহার কোন অর্থ নাই

টিপ্পনী। বৌদ্ধ সম্প্রদারের মধ্যে শুক্তবাদী নামে এক সম্প্রদার ছিলেন। বুদ্ধদেবের শিশ্ব-চতুষ্টরের মধ্যে মাধ্যমিক শুন্তবাদের উপদেশ পাইয়াছিলেন এবং উহাই বৃদ্ধদেবের প্রকৃত মত বলিয়া পরবর্তী অনেক গ্রন্থে উল্লিখিত দেখা যায়। বুদ্ধদেবের শৃক্তবাদের প্রকৃত মর্ম্ম বাহাই হউক, ভট্ট কুমারিল, বাচম্পতি মিশ্র এবং উদয়নাচার্য্য প্রভৃতি বৌদ্ধমতবিধ্বংসী আচার্য্য-গণ মাধামিকের শুন্তবাদ বলিয়া প্রকাশ করিয়াছেন যে, যাহাকে প্রমেয় বলা হয়, তাহা বস্ততঃ নাই। কারণ, কোন পদার্থকেই সং বলা যায় না। কারণ, যদি সং হইত, তাহা হইলে চিরকালই থাকিত, একরপই থাকিত। আবার অসংও বলা যার না, কারণ, প্রতীতি হইতেছে, অসতের প্রতীতি হইতে পারে না। আবার সংও বটে, অসংও বটে –ইহাও মর্থাৎসং ও অসং এই উভয় প্রকারও বলা যায় না। কারণ, ঐ উভয় রূপ বিরুদ্ধ। সং হইলে তাহা অসং হইতে পারে না, অসং হইলেও সং হইতে পারে না। আবার সংও নহে, অসংও নহে, ইহা ছাড়া অভ প্রকার, ইহাও বলা যায় না। কারণ, সং না इट्टेंटन अपन इटेंटन, अपन मा इटेंटन पर इटेंटन। प्ररंख मट्ट, अपरंख मट्ट- এইज्ञल বিৰুদ্ধশাক্ৰান্ত পদাৰ্থ হইতে পাৱে না, তাহা হইলে প্ৰতীতিও হইতে পাৱিত না। ফলতঃ এই চতুর্বিধ প্রকারই বিচারসহ নহে। ইহা ছাড়া আর কোন প্রকারও নাই। স্থতরাং ব্থন অপর সম্প্রদায়-সম্মত প্রমেয় সর্ব্ধপ্রকারেই বিচারসহ নহে অর্থাৎ বিচারে টিকে না, তথন প্রমেয় নাই। এতাদৃশ শুন্তবাদীর কোন পক্ষও নাই, স্থাপনাও নাই। কারণ, তিনি কিছুই মানেন নাই, তিনি প্রপক্ষ প্রতিষেধ জ্ঞাপনের জন্মই বিচার করিয়াছেন। বাদ, জন্ন ও বিতপ্তা ভিন্ন আর কোনরপ বিচার অন্ত সম্প্রদায় স্বীকার করেন নাই। কেহ বিচার করিতে আসিলে এই ত্রিবিধ বিচারের কোন বিচারই করিতে হইবে, নচেৎ প্রাচীন কালে বিচার গ্রাহ হইত না। স্কুতরাং শুভবাদী নিজেকে বৈতণ্ডিক বলিয়া পরিচয় দিয়াই বিচার করিতে আসিতেন এবং স্বপক্ষহীন বিচারকেই বিতপ্তা বলিতেন। বিতপ্তায় স্বপক্ষ থাকা প্রয়োজন হইলে, শুল্লবাদীর বিচার বিতপ্তা হইতে পারে না, বাদ ও জল্ল হওয়া ত একেবারেই অসম্ভব। এ জন্ত শুক্তবাদী অক্ত সম্প্রদায়ের নিকটে বৈত্তিকরূপে গৃহীত হইবার জন্ত বিত্তার লক্ষণ ঐরূপই প্রতিপন্ন করিতেন। মহর্ষি গোতমের বিতপ্তা-লক্ষণসূত্রেও স্থাপনা শব্দ নির্থক বলিতেন। ( ১ আ:, ২আ: ৩ পত্ৰ দ্ৰপ্তবা )।

ফলকথা, শুন্তবাদী বলিতেন যে, বৈতণ্ডিকের নিজের কোন পক্ষ বা সিকান্ত নাই, স্থতরাং স্বপক্ষ-সিদ্ধি বিতণ্ডার প্রয়োজন হইতেই পারে না। তবে নিজ্ঞােজন কিছুই নাই, ইহা অবশ্র স্বীকার করি; পরপক্ষ-প্রতিষেধ জ্ঞাপনই বিতণ্ডার প্রয়োজন। পরের পক্ষটি প্রতিষিদ্ধ, পর-পক্ষের সাধন দ্বিত, ইহা পরকে এবং মধ্যস্থদিগকে ব্যানই বৈতণ্ডিকের উদ্দেশ্য।

ভাল্মকার এই শ্রেবাদীকে লক্ষা করিয়া বলিয়াছেন যে, ইহাও সেইরূপই অর্থাৎ এ কথা ঠিক পূর্বের কথা না হইলেও সেইরূপই হইয়াছে। কারণ, শ্রুবাদী যদি পরপক্ষ-প্রতিষেধ জাপনের জল্প বিতণ্ডা করেন, তাহা হইলে তিনি জ্ঞাপক, জ্ঞাতা, জ্ঞাপনের সাধন প্রমাণাদি এবং জ্ঞাপনীয়, এই চারিট মানিবেন কি না ? তাহা মানিলে ঐগুলি তাঁহার স্থপক বা স্বসিদ্ধান্তক্রপে গণ্য হইল, পরপক-প্রতিষেধ যাহা তাঁহার জ্ঞাপ্য, তাহা জ্ঞানাইতে আর যাহা আবশুক,
তাহাও স্বসিদ্ধান্তরূপে স্বীকৃত হওয়ায় পক্ষমধ্যে গণ্য হইল; স্কুতরাং তিনি তাঁহার নিজমতে
বৈত্তিকত্ব ত্যাগ করিলেন। "বৈত্তিকত্ব ত্যাগ করিলেন" বলিতে তাঁহাতে তাঁহার নিজসত্মত
বৈত্তিকের লক্ষণ থাকিল না; কারণ, বৈত্তিকের স্থপক থাকিলে শৃহ্যবাদী তাহাকে ত বৈত্তিক বলেন না, তিনি নিজে স্থপক্ষ স্বীকার করিয়া বসিলে আর বৈত্তিক হইবেন কিরপে ?
এবং তাঁহার শৃক্তবাদই বা থাকিবে কিরপে ?

আর যদি শক্তবাদী পূর্ব্বোক্ত দোষ-ভয়ে বলেন যে, আমি জ্ঞাপক প্রভৃতি স্বীকার করি না, আমি কিছুই মানি না, তাহা হইলে পরপক্ষ-প্রতিষেধ জ্ঞাপনই তাঁহার প্রয়োজন, এ কথা তিনি বলিতে পারেন না, ঐ কথা উন্মত্তপ্রলাপ হইয়া পড়ে। কারণ, প্রথমতঃ কোন বাদী বৈত্তিকের নিকটে 'এই সাধা, এই পঞ্চাবরৰ বাক্যের দারা আমি জ্ঞাপন করিতেছি,' এই ভাবে জ্ঞাপন করিলে, বৈত্তিক সেই জ্ঞাপক ব্যক্তি এবং তাঁহার জ্ঞাপ্য পদার্থ এবং জ্ঞাপনের সাধন পঞ্চাবন্তব প্রভৃতি বুঝিরাই তাহার খণ্ডন করিয়া থাকেন। বৈতণ্ডিক সেথানে ঐগুলি না বুঝিলে অর্থাৎ তিনি জাতা না হইলে পরপক্ষ প্রতিষেধ জ্ঞাপন তাঁহার প্রয়োজন হইতে পারে না। আবার ভাঁহার নিজের জাপ্য যে পরপক্ষ-প্রতিষেধ, তাহাও যদি তিনি না মানেন, তবে তিনি কিলের জ্ঞাপন করিবেন ? যাহা নাই, তাহার কি জ্ঞাপন হইতে পারে ? এবং জ্ঞাপক, জ্ঞাতা ও জ্ঞাপনের সাধন না থাকিলে কি কিছুর জ্ঞাপন হইতে পারে ? ফলতঃ যিনি ঐ সমস্ত কিছুই মানেন না, তিনি প্রপক্ষ-প্রতিবেধ জ্ঞাপন আমার প্রয়োজন, ইহা কথনই বলিতে পারেন না, তাঁহার ঐ কথার কোন অর্থ নাই—উহা অনর্থক। বিপক্ষের সন্মত জ্ঞাপক প্রভৃতি পদার্থ অবলম্বন করিয়া বিপক্ষের মতাত্মসারেও তিনি বিপক্ষকে কিছু জ্ঞাপন করিতে পারেন না। কারণ, বিপক্ষ বাহাকে প্রমাণ বলেন, শৃত্যবাদী তাহা অবলগন করেন না। তিনি যাহা প্রমাণ বলিয়া বিপক্ষের নিকটে উল্লেখ করেন, বিপক্ষ তাহা প্রমাণ বলেন না,তাহা মানেন না, তিনি নিজেও তাহা মানেন না। অস্ততঃ পরপক্ষ-প্রতিষেধ—নাহা তাঁহার জ্ঞাপনীয়, বাহার জ্ঞাপন তাহার বিত্তার প্রয়েজন, তাহা তাহার বিপক্ষের অস্মত পদার্থ, তিনিও তাহাকে একটা পদাৰ্থ বলিয়া মানেন না, তিনি যে শৃত্যবাদী, তিনি যে কোন পদাৰ্থ ই মানেন না,স্থতরাং বাহা বাদী ও প্রতিবাদী এই উভয় পক্ষেরই অসমত অর্থাৎ বাহা কেহই মানেন না, তাহার জ্ঞাপন কখনই হইতে পারে না। স্থতরাং পরপক্ষ-প্রতিষেধ জ্ঞাপনই বিতপ্তার প্রয়োজন, এ কথা শৃক্তবাদী কিছুতেই বলিতে পারেন না; তিনি ঐরূপ বলিলে উন্নতের ল্লায় উপেক্ষিত হইবেন; স্তরাং তাঁহার স্বপক্ষ বীকার করিতে হইবে, না হয়, নীরব থাকিতে হইবে।

ফলতঃ শূন্যবাদীর বিচার করিতে হইলে তাঁহার জ্ঞাপনীয় পদার্থ তাঁহাকে মানিতেই হইবে, স্কুতরাং এটি তাঁহার পঞ্চ বা সিদ্ধান্ত বলিতে হইবে এবং জ্ঞাপনের জ্বন্ত জ্ঞাপক প্রভৃতি পদার্থত যাহা যাহা আবশ্রক, সেগুলিও তাঁহার সিদ্ধান্তরূপে গণা হইবে। তাহা হইলে বিতশুর প্রগত স্থাবার করিতে হইল এবং ঐ স্বপক্ষ-সিদ্ধিই পরিশেষে বিতশুর প্রয়োজন, ইহাও আসিয়া পড়িল। স্থতরাং শ্রুবাদীর নিজ মত টিকিল না, তিনি তাঁহার মতে বৈতশ্রিক হইতে পারিলেন না। তাহা হইলে শ্রুবাদীর কথাও পুর্বের নায়ই হইল, শ্রুবাদী বিতশুরে প্রয়োজন স্থীকার করায় পুর্বোক্ত "নিশুরোজন বিতশুবাদী"র মতের সহিত তাঁহার মত ঠিক এক না হইলেও কলে উহা একরুপই হইল। কারণ, তাঁহার মতেও পূর্বোক্ত দোষ অপরিহার্যা, তাই ভাষাকার বিলয়াছেন—"এতদপি তাদুগেব"।

শুনাবাদী বৈতণ্ডিককে লক্ষ্য করিয়া ভাষ্যকার আরও একটি দোষ বলিয়াছেন বে, শুনাবাদী বৈত্তিক তাঁহার বিভঙা নামক বাক্যসমূহের অবশু প্রতিপাদা স্বীকার করিবেন। কারণ, প্রতিপাদাহীন উক্তি প্রলাপমাত্র, উহা বাকাই হয় না, স্থতরাং বিতভা হইতে পাবে না। যে উক্তির কোন প্রতিপাদাই নাই, তাহা প্রলাপ ভিন্ন আর কি হইবে ? উহা অনর্থক, শুনাবাদী ঐরপ প্রলাপ বলিলে তাহা কেহ ভনিবে না, সভ্য-সমাজ তাহা গ্রহণ করিবে না। স্থতরাং শুভবাদী তাঁহার বিতপ্রাবাক্যের অবশ্র প্রতিপাদ্য স্বীকার করিবেন। শুভবাদী বিতপ্রাবাক্যের দারা তাঁহার বিপক্ষের হেতকে অসিদ্ধ, অব্যতিচারী, অথবা বিরুদ্ধ—ইত্যাদিরূপে হুষ্ট বলিয়া প্রতিপল্ল করেন, স্নতরাং বিপক্ষের হেত্র অসিদ্ধন্ব প্রভৃতি দোষই শুক্তবাদীর বাক্যের প্রতি-পান্ত। তিনি ঐ প্রতিপাদা স্বীকার করিলে ঐগুলি তাঁহার স্বপক্ষের সিদ্ধান্ত বলিতে হইবে, এবং বিতপ্তা-বাকোর বারা উহা প্রতিপাদন করিলে ফলতঃ উহার সংস্থাপন করাই হইবে, এবং অসিদ্ধত্ব প্রভৃতি যে হেতুর দোব, ইহাও তাঁহাকে মানিতে হইবে, এবং তাহাও প্রমাণাদির বারা সাধন করিতে হইলে স্থপক্ষের স্থাপনা আসিয়া পড়িবে। ফলতঃ যে ভাবেই হউক, স্বপক্ষের স্বীকার এবং সংস্থাপন আসিয়া পড়ায় শুক্তবাদীর বিচার বিতপ্তা হইতে পারে না, শুলুবাদী বৈত্তিক হইতে পারেন না ; স্কুতরাং সকলকেই স্বীকার করিতে হইবে, বিত্তার বৈত্তিকের স্বপক্ষ-স্বীকার আছে। কিন্তু বৈত্তিক বিচারস্থলে প্রমাণাদির দারা তাহার সংস্থাপন করেন না, তিনি কেবল পরপক্ষ স্থাপনের থওনই করেন। ফলে স্থপক্ষ সিদ্ধ হউক বা না হউক, পরপক্ষ-সাধনের খণ্ডন করিতে পারিলে অপক্ষ আপনা আপনিই সিদ্ধ হইয়া বাইবে, ইহা মনে করিয়াই তিনি কেবল প্রপক্ষ-সাধনের থগুন করেন। পরিশেষে স্থপক্ষ-সিদ্ধিট ট্র বিতপ্তার প্রয়োজন। মূলকথা, বিতপ্তা নিপ্রয়োজন নহে, স্থতরাং সর্ব্ধকর্ম্ম, সর্ব্ধবিদ্যা প্রয়োজন-বাাপ্ত, এই পূৰ্বকথা ঠিকই বলা হইয়াছে।

বিতথার প্রয়োজন-পরীক্ষার স্বপক্ষ-সিদ্ধিই বিতথার প্রয়োজন, এই সিদ্ধান্ত সমর্থনের জন্ত শেষে ভাশ্যকার শৃত্যবাদীর কথাও তুলিয়াছেন। কারণ, শৃত্যবাদী স্বপক্ষ-সিদ্ধিকে বিতথার প্রয়োজন বলেন নাই, তাঁহার মত খণ্ডন না করিলে ভাষ্যকারের বিতথার প্রয়োজন-পরীক্ষা অসম্পূর্ণ থাকে, স্বপক্ষসিদ্ধিই যে বিতথার প্রয়োজন, এই সিদ্ধান্তে শৃত্যবাদীর প্রতিবাদ থাকিয়া ষায়, তাই পরে শৃত্যবাদীর মতাত্মসারে তাঁহার বিচারের বিতথাত খণ্ডন করিয়াছেন। পূর্বে

প্রমাণাদিপদার্থবাদীদিগের মধ্যে বাঁহারা নিপ্র্যােজন-বিতপ্তাহাদী ছিলেন, তাঁহাদিগের মত থণ্ডন করিয়াছেন। "তাংপর্যাপরিশুদ্ধি"র প্রকাশ-টীকাকার বর্দমান এই কথা স্পষ্ট করিয়াই লিখিয়া গিয়াছেন। তাংপর্যা-টীকাকার বাচস্পতি মিশ্রের বাাখ্যাতেও সেই ভাবই পাওয়া বায়। তারাকারের সন্দর্ভের ভাবেও ইহা বুঝা বায়। উল্লোভকর এবং উদয়নের সন্দর্ভের দারা একই শ্রুবাদীকে লক্ষ্য করিয়া ভায়্যকার সব কথা বলিয়াছেন, ইহাও মনে আসে। স্থবীগণ ঐ সকল গ্রন্থের সর্বাংশ দেখিয়া ইহার সমালোচনা করিবেন। মনে রাখিতে হইবে, ভায়াকার বাংজায়নের সন্দর্ভের ন্তায় ঐ সকল গ্রন্থ-সন্দর্ভও অতি ছর্মহ ভারগর্ভ, বছ পরিশ্রম ও বছ চিন্তা করিয়া তাৎপর্যা নির্পন্ন করিতে হইবে।

ভাষো 'যেন জাপ্যতে যক্ত'—এই স্থলে 'যক্ত' এই কথার 'জাপ্যতে' এই কথার সহিত্ত যোজনা বুঝিতে হইবে। সর্প্রজ্ঞ "যং" শব্দের প্রয়োগ থাকার শেষে "তং" শব্দের প্রয়োগ করিয়া "তানি প্রতিপদ্ধতে যদি' এইরূপ বাাথা হইবে। "প্রতি"পূর্প্ ক "পদ" ধাতুর অর্থ এথানে স্বীকার। এথানে অনেক পাঠান্তরও দেখা বায়। অনেক পৃস্তকে 'যক্ত জ্ঞাপ্যতে, এতক্ত প্রতিপদ্ধতে যদি', এইরূপ পাঠ আছে। এ পাঠে সহজেই অর্থ বোদ হয়। তান্তোর শেষ-বর্ত্তী 'ইতি' শব্দটি 'প্রয়োজন' পদার্থ ব্যাথাার সমাপ্তিস্কৃত্ক। এইরূপ বাক্যসমাপ্তি স্ক্তনার জন্তও ভাষ্যকার প্রায় সর্প্রজ্ঞ 'ইতি' শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। এগুলি অনুবাদে গৃহীত হইবেনা।

ভাষ্য। অথ দৃষ্ঠান্তঃ, প্রত্যক্ষবিষয়ে। হর্ষো দৃষ্ঠান্তঃ, যত্র লোকিক-পরাক্ষকাণাং দর্শনং ন ব্যাহন্ততে। স চ প্রমেয়ং, তক্ত পৃথগ্বচনঞ্চ—তদা-প্রায়বসুমানাগমো, তন্মিন্ সতি স্তাতামনুমানাগমাবসতি চ ন স্তাতাং। তদাপ্রয়া চ ন্যায়প্রবৃত্তিঃ। দৃষ্ঠান্তবিরোধেন চ পরপক্ষপ্রতিষেধা বচনীয়ো ভবতি, দৃষ্টান্তদমাধিনা চ স্বপক্ষঃ দাধনীয়ো ভবতি। নান্তিকন্ট দৃষ্ঠান্ত-মভ্যপগছেশ্লান্তিকত্বং জহাতি, অনভ্যপগছেন্ কিং সাধনঃ পরম্পালভেততে । নিরুক্তেন চ দৃষ্টান্তেন শক্যমভিধাতুং 'সাধ্যসাধ্যান্তন্ধ্যভাবী দৃষ্ঠান্ত উদাহরণং,' 'তদ্বিপর্যয়াদ্বা বিপরীত'মিতি।

সমুবাদ। অনস্তর অর্থাৎ প্রয়োজনের পরে দৃষ্টান্ত, প্রত্যক্ষের বিষয় পদার্থ
দৃষ্টান্ত। ফলিতার্থ এই যে—যে পদার্থে লৌকিকদিগের এবং পরীক্ষকদিগের জ্ঞান
অব্যাহত হয় অর্থাৎ যে পদার্থে বোন্ধা ও বোধয়িতার বৃদ্ধির অবিরোধ উপস্থিত
হয়, (তাহা দৃষ্টান্ত)। তাহাও প্রমেয়, সেই দৃষ্টান্তের পৃথক্ উল্লেখ করিয়াছেন।
কারণ, অনুমান প্রমাণ ও শব্দপ্রমাণ সেই দৃষ্টান্তের আপ্রিত অর্থাৎ দৃষ্টান্ত

তাহাদিগের নিমিন্ত। বিশ্বদার্থ এই যে—দেই দৃষ্টান্ত থাকিলে অনুমান ও শব্দ-প্রমাণ থাকিতে পারে, না থাকিলে থাকিতে পারে না, এবং স্থায়প্রবৃত্তি অর্থাৎ পঞ্চাব্যবাত্মক বাক্যরূপ স্থায়ের প্রকাশ দেই দৃষ্টান্তের আশ্রিত অর্থাৎ পঞ্চাব্যবাত্মক বাক্যরূপ স্থায়ের প্রকাশ দেই দৃষ্টান্তের আশ্রিত অর্থাৎ পরপক্ষ-প্রতিষেধ অর্থাৎ পরপক্ষ-সাধনের প্রতিষেধ বচনায় হয় অর্থাৎ বলিতে পারা যায় অথবা দৃষিত করিতে পারা যায়, এবং দৃষ্টান্তের সমাধির দারা অর্থাৎ অবিরোধের দারা স্বপক্ষ সাধনীয় হয়, (সাধন করা যায়) এবং নান্তিক অর্থাৎ ক্ষণভঙ্গবাদী বৌদ্ধসম্প্রদায় যাঁহারা পদার্থ দাত্রকেই যে ক্ষণে উৎপন্ন,তাহার পরক্ষণেই বিনফ্ট হয় বলেন,তাঁহারা দৃষ্টান্ত স্থীকার করিলেই নান্তিকত্ব ত্যাগ করেন অর্থাৎ পূর্ববদৃষ্ট কোন পদার্থ দৃষ্টান্তরূপে উল্লেখ করিলেই এবং সে জন্ম দৃষ্টান্ত প্রদর্শনকাল পর্যান্ত তাহার অন্তিত্ব স্থীকার না করিলে হেলাই তাঁহাদিগের ক্ষণভঙ্গবাদ ত্যাগ করিতে হয়। দৃষ্টান্ত স্থীকার না করিলে (নান্তিক) কোন্ সাধনবিশিষ্ট হইয়া পরকে অর্থাৎ পরপক্ষের সাধনকে প্রতিবেধ করিবেন ?

এবং নিক্ষক্ত অর্থাৎ পূর্বের যাহার লক্ষণ বলিয়াছেন,এমন দৃষ্টান্ত পদার্থের দারা (মহর্ষি) "সাধাসাধর্ম্মান্তদ্ধমাভাবী দৃষ্টান্ত উদাহরণং," "তদ্বিপর্যায়াদা বিপরীতং" (এই ছইটি সূত্র ১ অঃ, ৩৬।৩৭) বলিতে পারিবেন, অর্থাৎ দৃষ্টান্ত পদার্থ কি, তাহা বিশেষ করিয়া না বলিলে মহর্ষি পরে যে উদাহরণ-বাক্যের ছইটি লক্ষণ বলিয়াছেন, তাহা বলিতে পারেন না। কারণ, দৃষ্টান্ত না বুঝিলে সে লক্ষণ বুঝা যায় না।

টিগ্ননী। তাব্যকার প্রেরাজনের পরে দৃষ্টান্তের স্বরূপ বর্ণন করিয়া তাহার পৃথক্
উল্লেখের কারণগুলির উল্লেখ করিয়াছেন। প্রত্যক্ষের বিষয় পদার্থ-দৃষ্টান্ত—ভাষ্যকারের এই
প্রথম কথার দ্বারা বৃথিতে হইবে যে, দৃষ্টান্তবিষয়ে মৃল-প্রমাণ প্রত্যক্ষ, দৃষ্টান্ত প্রতাক্ষ প্রমাণ
মূলক, এই জন্তই উহার নাম দৃষ্টান্ত। প্রত্যক্ষ পদার্থ না হইলে তাহা দৃষ্টান্ত হইবে না, ইহা উহার
দ্বারা বৃথিতে হইবে না। কারণ, অনেক অত্যক্তির পদার্থকেও মহর্ষি দৃষ্টান্তরণে উল্লেখ
করিয়াছেন। তাৎপর্যাটাকাকারও শেষে বলিয়াছেন যে, 'প্রত্যক্ষমূলকাদ্বা প্রত্যক্ষা দৃষ্টান্তর দৃষ্টান্ত
করিয়াছেন। তাৎপর্যাটাকাকারও শেষে বলিয়াছেন যে, 'প্রত্যক্ষমূলকাদ্বা প্রত্যক্ষা দৃষ্টান্তর দৃষ্টান্ত
আবস্থাক হয় না। দৃষ্টান্ত প্রত্যক্ষ পদার্থের তার নির্মিরাল; সেরূপ না হইলে তাহা দৃষ্টান্তই হয় না;
এই সকল কথা স্ক্রনার জনাই ভাষাকার প্রথমে ঐরূপ কথা বলিয়াছেন এবং উহারই ফলিতার্থ
বর্ণনপূর্পাক শেষে মহর্ষি স্ত্রান্থসারে দৃষ্টান্তের লক্ষণ বলিয়াছেন। যিনি যে বিষয়ে বিজ্ঞ, তাঁহাকে দেই

বিবন্ধে বলিতেন 'পরীক্ষক'। যিনি বস্ত্র বিচারপূর্ব্ধক অপরকে ব্রুণাইরা দিতে পারেন, তিনিই ত পরীক্ষক। আর যিনি পরীক্ষকের নিকট হইতে ব্রুন্ধন, তিনিই লৌকিক। ফলকথা, লৌকিক বলিতে বোদ্ধা, পরীক্ষক বলিতে বোদ্ধাতা। এক পক্ষ লৌকিক, অপর পক্ষ পরীক্ষক—এই উভয় ব্যক্তির যে পদার্থে বৃদ্ধির অবিরোধ উপস্থিত হইবে, তাহাই দৃষ্টান্ত পদার্থ, ইহাই স্ক্রকারের তাৎপর্যার্থ নহে। কারণ, অনেক পণ্ডিতমাত্র-বেদা পদার্থকেও (মন্ত্র ও আয়ুর্কেদের প্রামাণা, পরমাণ্র শ্লামন্ধারে অনিভাতা প্রভৃতি) স্ক্রকার মহর্ষি দৃষ্টান্তরূপে উল্লেখ করিয়াছেন। সে সকল পদার্থ যিনি বৃদ্ধেন, তাহাতে বাহার বৃদ্ধির অবিরোধ উপস্থিত হয়, সেই ব্যক্তিকে লৌকিক বলা যায় না। ঐ সকল পদার্থ কেবল পরীক্ষকমাত্র-বেদা। স্মতরাং বৃদ্ধিতে হইবে য়ে, কোন স্থলে লৌকিক ও পরীক্ষকদিগের এবং কোন স্থলে কেবল লৌকিকদিগের এবং কোন স্থলে পরীক্ষকদিগের যে পদার্থে বৃদ্ধির অবিরোধের হেতু অর্থাৎ যে পদার্থের উল্লেখ করিলে উভয় পক্ষের মত-বৈষম্য যাইয়া মতের সামাই উপস্থিত হয়, তাহা দৃষ্টান্ত। এইরূপ পদার্থ নির্মণ পদার্থ দৃষ্টান্ত। এইরূপ পদার্থ দৃষ্টান্ত হইবে না, ইহাই তাৎপর্য্য। (দৃষ্টান্ত স্ক্রে দৃষ্টান্ত হইবে না, ইহাই তাৎপর্য্য। (দৃষ্টান্ত স্ক্রে দুষ্টার)।

এই দৃষ্টান্ত পদার্থকৈ ভাষ্যকার প্রমেয় বলিয়াছেন। দৃষ্টান্ত প্রমেয় কিরূপে? মহর্ষি-ক্থিত দাদশ প্রকার প্রমেরের মধ্যে ত দৃষ্টান্তের উল্লেখ দেখা যায় না ? এইরূপ প্রশ্ন অবস্তুই হইবে। মনে হয়, উদ্যোতকর ইহা মনে করিয়াই এথানে বলিয়াছেন—'সোহয়ং দৃষ্টাস্তঃ প্রমেয়মুপল্জি-বিষয়ত্বাং'। উদ্যোতকরের কথার দারা বুঝা যায় যে, মহর্ষি গোতম তাঁহার পরিভাষিত आधामि बान्न প্রকার বিশেষ প্রমেরের মধ্যে যথন বৃদ্ধি বা উপল্ভির উল্লেখ করিরাছেন, তথন ঐ বৃদ্ধির বিষয় পদার্থমাত্রই সামান্য প্রমেয় বুলিয়া তাঁহারও সন্মত। যাহা প্রমাণ-জন্য উপলব্ধির বিষয়, সামান্যতঃ তাহাকেই প্রমেয় বলা হয়। মহর্ষি বিশেষ কারণে আত্মা প্রভৃতি ছাদশ প্রকার পদার্থকৈ "প্রমের" নামে পরিভাষিত করিলেও সামানা প্রমের আরও অসংখ্য আছে, সেগুলিকে তিনিও প্রমের পদার্থ বলিয়া স্বীকার করিতেন। উল্যোতকর 'নবমস্ত্রভাষা-বার্ত্তিক' এ কথা বিশেষ করিয়া বলিয়াছেন। সেধানে ভাষাকারও মহর্ষির পরিভাষিত প্রমেষ ভিন্ন আরও অসংখা প্রমেষ পদার্থ আছে, এ কথা বলিয়াছেন (নবম স্ক্রভাষা এইবা)। এখন যদি উপলব্ধির বিষয় পদার্থ বলিয়া দৃষ্টান্ত পদার্থও মহর্ষি-সন্মত প্রমের হয় এবং মহর্ষির পরিভাষিত প্রমেরের মধ্যেও অনেক দৃষ্টান্ত পদার্থ থাকে, তাহা হইলে দৃষ্টান্ত পদার্থের আর পৃথক্ উল্লেখ অর্থাৎ বিশেষ করিয়া উল্লেখ কেন ? এতগ্রুরেই ভাষাকার দুষ্টাম্বস্করেপ দুষ্টাম্বের পূথক্ উল্লেখের কারণ বলিয়াছেন। সমস্ত দৃষ্টাস্ত পদার্থ মহর্ষির পরিভাষিত দ্বাদশ প্রকার প্রমেয়ের মধ্যেই আছে; স্কুতরাং উহা প্রমেয়, ইছাই ভাষ্যকারের তাংপর্য্য নছে। উদ্যোতকরের কথার ঘারাও তাহা বুঝা বার না। তাহা

হইলে উদ্যোতকর দৃষ্টাস্তের প্রমেয়ত্বিষয়ে উপলব্ধিবিষয়ত্বকে হেতু বলিতে যাইবেন কেন ? বস্ততঃ স্থাদি 'প্রয়োজন' এবং অনেক 'দৃষ্টাস্ক', 'সিদ্ধাস্ক' ও 'হেস্বাভাস' মহর্বির পরিভাবিত প্রমেরের মধ্যে নাই, স্থতরাং মহয়ি-কথিত বিশেষ প্রমেরগুলিতেই সংশ্রাদি সকল পদার্থ অন্তর্ভ আছে, অর্থাৎ উহাদিগের মধোই সে সকল পদার্থ আছে, উহাদিগকে বলাতেই সংশ্রাদি সমস্ত পদার্থ বলা হইরাছে, এ কথা ভাষাকার বলিতে পারেন না। কিন্তু ভাষাকার প্রথমে পূর্ব্ধপক্ষ প্রদর্শনকালে বলিয়া আসিয়াছেন বে, 'সংশয়াদি পদার্থগুলি বধাসম্ভব প্রমাণ ও প্রমেয়-সমূহে অস্তর্ভ থাকায় উহার৷ অতিরিক্ত পদার্থ নহে,' স্থতরাং বুঝিতে হইবে, ভাষাকার সেথানে মহর্ষি-ক্থিত বিশেষ প্রমেয়গুলিকেই কেবল লক্ষা করেন নাই, মহবির সমত উপলব্ধির বিষয় সামান্য প্রমেয়গুলিকেও তিনি সেখানে প্রমেয় শব্দের হারা গ্রহণ করিয়াছেন। মনে হয়, সেই জন্মই ভাষ্মকার সেধানে 'প্রমেরের' এইরূপ বছবচনাস্ত,"প্রমেয়" শব্দের প্ররোগ করিয়াছেন। মহর্ষির পরিভাবিত বিশেষ প্রমেরগুলিই তাঁহার ঐ প্রমের শব্দের প্রতিপান্ত হইলে তিনি একবচনাস্ত প্রমের শব্দের প্রয়োগ করিতে পারিতেন। মহর্ষি প্রমেরস্ত্তে (নবম স্তত্তে) একবচনান্ত প্রমের শব্দেরই প্রয়োগ করিয়াছেন, তদমুসারে ভাষ্মকারও সেইরূপ করেন নাই কেন ? ইহাও ভাবিতে হইবে। ভাষাকার মহর্ষির পরিভাষিত প্রমেয়বিশেষে অন্তর্ভাবের কথা বলিতে অন্তত্ত একবচনাস্ত প্রমের শব্দেরই প্রয়োগ করিয়াছেন। এবং দৃষ্টাস্ত ও সিদ্ধান্তকে প্রমের বলিতে একবচনাস্ত প্রমের শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। সে সব স্থলে তাহাই করিতে হইবে। সামান্ত প্রমেষ বলিয়া বৃঝাইতেও ক্রীবলিঙ্গ একবচনান্ত প্রমেয় শব্দেরই প্রয়োগ করিতে হয়। অবশ্র একবচন বছবচনাদি প্রয়োগের দারা সর্বাত্র বক্তার তাৎপর্যা নির্ণয় না হইলেও ভাষাকারের পূর্বোক্ত 'প্রমেয়ের্' এই ছলে বছবচনের ছারা সামান্ত, বিশেষ সর্কবিধ প্রমেরই ভাষাকারের ঐ স্থলে প্রমের শব্দের প্রতিপাল্প, ইহা বুঝিতে পারি; তাহাতে বছবচনের প্রকৃত সার্থকতাও হয়। তবে ঐক্লপ বুঝিবার পক্ষে প্রকৃত কারণ এই বে, সংশরাদি পদার্থগুলি প্রত্যেকেই মহর্ষির পরিভাষিত প্রমেষের মধ্যে নাই; স্তরাং ভাষাকার তাহা বলিতে পারেন না। যেগুলি ঐ প্রমেরে অন্তর্ভুত হয় নাই, তাহাদিগের পৃথক্ উল্লেখ কর্ত্তর। স্ত্তরাং তবিব্যে অন্ত কারণ প্রদর্শন সম্পত হয় না। আর যদি পূর্বপক্ত তাথো বহুবচনান্ত প্রমের শব্দের বারা মহর্বির কঠোক্ত বিশেষ প্রমেরগুলি এবং বুদ্ধিরপ প্রমেরের বিষয় বলিয়া হচিত স্বীকৃত সামান্ত প্রমেরগুলিকে ভাষাকার গ্রহণ করেন, তাহা হইলে সংশ্রাদি পদার্থগুলি সমস্তই ম্থাসম্ভব প্রমাণ ও প্রমেরে অন্তর্ভ, এ কথা বলিতে পারেন, অর্থাৎ তাহা হইলে সংশ্রাদি পদার্থের কতকগুলি বিশেষ প্রমেরে এবং কতকভণি সামাল প্রমেরে অভচ্ ত হওয়ার উহারা প্রমেরসমূহে অভচ্ ত, এ কথা বলা যার। মনে হর, এই তাৎপর্যোও ভাষাকার সেধানে বলিয়াছেন —"যথাসম্ভবম"। অর্থাৎ যে প্রকারে অস্কর্ভাব সম্ভব হয়, সেই প্রকারেই অস্কর্ভাব বৃদ্ধিতে হইবে। এবং সামান্য প্রমেয়ে

অস্তর্ভ দৃষ্টাস্থাদির পক্ষে পৃথক্ উল্লেখ বলিতে বৃথিতে হইবে—বিশেষ করিয়া উল্লেখ। অর্থাৎ সেগুলিও বখন সামানা প্রমেশ্বর মধ্যে স্বীকৃত এবং হুচিত, তখন আবার তাহাদিগের বিশেষ করিয়া উল্লেখ কেন ? আরও কত কত সামান্ত প্রমেষ আছে, মহর্ষি ত তাহাদিগের বিশেষ উল্লেখ করেন নাই ? ইহাই তাৎপর্যা।

আরও দেখিতে হইবে, ভাষাকার এখানে দৃষ্টাশ্বকে কেবল প্রমেয় বলিয়াছেন, প্রমেয়ে অন্তর্ত,এরূপ কথা এখানে বলেন নাই। কিন্তু "সংশয়", "অবয়ব", "তর্ক" প্রভৃতির কথায় সেখানে বলিয়াছেন—প্রমেয়ে অন্তর্ত। কারণ, দেগুলি মহর্ষি-কথিত প্রমেয়পদার্থের মধ্যেই আছে, পূর্ব্বে সামান্ত প্রমেয় ধরিয়া দৃষ্টান্ত প্রভৃতিকেও প্রমেয়ে অন্তর্ভূত বলিলেও এখানে তত দূর বলেন নাই। দৃষ্টান্তর মধ্যে কতকগুলি বিশেষ প্রমেয়, কতকগুলি সামান্ত প্রমেয়, এই তাৎপর্যো দৃষ্টান্তকে কেবল প্রমেয় বলিয়া গিয়াছেন, তাহাতেই তাহার বক্তব্য প্রকাশ হইয়াছে। দৃষ্টান্ত পদার্থ সংশয়, তর্ক, অবয়ব প্রভৃতির ন্তায় মহর্ষি-কথিত প্রমেয় "পদার্থে" অন্তর্ভূত বলিয়া বৃষিলে ভাষাকার সংশয় প্রভৃতির ন্তায় দৃষ্টান্তকে প্রমেয়ে অন্তর্ভূত, এইরূপ বলেন নাই কেন দু উদ্যোতকরই বা দৃষ্টান্ত, প্রমেষ কেন —ইছা বৃঝাইতে 'উপলন্ধিবিয়য়রাং' এইরূপ হেতু প্রয়োগ করিয়াছেন কেন দু স্বধীগণ এই সকল কথাগুলি ভাবিয়া ইহার সমালোচনা করিবেন।

দৃষ্টাস্ত পদার্থের বিশেষ উল্লেখ কেন হইয়াছে, ভাষাকার তাহার কতকগুলি কারণ বলিরাছেন। তাহার তাৎপর্য্য এই বে, দৃষ্টান্ত অনুমান-প্রমাণের একটা নিমিত্ত, দৃষ্টান্ত বাতীত অনুমান-প্রমাণ থাকিতেই পারে না। যে হেতুর দ্বারা যে পদার্থের অনুমান করিতে হইবে, দেই হেতুতে দেই অন্নমন্ন পদার্থের ব্যাপ্তিনিশ্চরের জন্ত অর্থাৎ দেই হেতু পদার্থটি বেখানে বেখানে থাকে, সেই সমন্ত স্থানেই সেই অনুমের পদার্থ টি থাকে, ইহা নিঃসংশরে বুঝিবার জন্ত দৃষ্টান্ত আবশ্রক, নচেৎ ব্যাপ্তিনিশ্চর না হওরার অনুমান হইতে পারে না। এইরূপ শব্দ-প্রমাণেও দুষ্টান্ত আবশ্রক হয়। কারণ, সর্প্রপ্রথম কোন শব্দ প্রবণ করিলেও শাব্দ বোধ হয় না। শাক বোধে শক্ত অর্থের সংকেতরূপ সম্বন্ধ জ্ঞান আবস্তুক, তাহাতে দৃষ্টান্ত আবস্তুক। কারণ, লোক সমস্ত পূর্বজ্ঞাত পদার্থকেই অপর ব্যক্তিকে শব্দের বারা প্রকাশ করে; স্থতরাং পূর্ব্ব বোধানু-সারে দুষ্টান্তের সাহাণ্যেই শব্দ ও অর্থের সম্বন্ধ জ্ঞান হয়, নচেং প্রথম শব্দ গুনিয়াই শাব্দ বোধ হইত। যে শব্দের যে অর্থ যে কোন উপায়ে পূর্বের বুঝিয়াছি, তদতুসারেই আমরা শব্দ প্রয়োগ করি এবং পূর্ব্বস্তাত্তে পূর্ব্বং তাহার অর্থবোধ করি; স্কুতরাং দৃষ্টান্ত না থাকিলে শব্দপ্রমাণও থাকিতে পারে না এবং প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বাত্মক ভার দৃষ্টান্তমূলক, দৃষ্টান্ত বাতীত ঐ ভার প্রয়োগ হইতেই পারে না, ভাষের ভূতীর অবরব উদাহরণ বাকা দৃষ্টান্ত বাতীত বলা যার না। ভাষাকার প্রথমে অন্থমান-প্রমাণকে দৃষ্টাস্তম্পক বলিরাছেন ; স্বতরাং পরবর্তী ভার শব্দের হারা পঞ্চাবয়বাত্মক বাক্য-রূপ ভাষ্ট বুরিতে হইবে। অনুমানরপ ভাষ্কে পুনরায় দৃষ্টান্তমূলক বলিলে পুনক্তি-দোষ ঘটে, স্থতরাং পরবর্ত্তী ভাষ শব্দ পঞ্চাবয়বাত্মক বাক্যরূপ ভাষ অর্থেই প্রযুক্ত হইয়াছে, বুনিতে হইবে। তাংপর্যাচীকাকারও তাহাই বলিয়াছেন। এবং অপক সমর্থন এবং পর্ণক সাধনের

প্রতিবেধে অর্থাং থণ্ডনে দৃষ্টান্ত নিতান্ত আবশ্রক। এবং দৃষ্টান্তের বিশেষ জ্ঞান থাকিলে কণভঙ্গবাদী নান্তিককে নিরস্ত করা হায়। কারণ, ক্ষণভঙ্গবাদী বৌদ্দম্প্রদারের মতে বস্তুনাত্রই ক্ষণিক, অর্থাং এক ক্ষণের অধিক কাল কোন পদার্থ ই স্থায়ী নহে, স্কৃতরাং তিনি কোন বস্তুকেই দৃষ্টান্তরূপে উপস্থিত করিতে পারেন না। তিনি যাহাকে দৃষ্টান্ত বলিবেন, তাহা তাহার বলিবার পূর্কো বিনষ্ট হওয়ায়, সে পদার্থ তথন আর থাকে না। দৃষ্টান্ত প্রদর্শনকাল পর্যান্ত স্থায়ী পদার্থ না হইলে তাহা দৃষ্টান্ত হইতে পারে না, তাহাকে দৃষ্টান্ত বলিয়া বুঝান যায় না। দৃষ্টান্ত দেখাইতে না পারিলেও ক্ষণভঙ্গবাদী পরপক্ষ-শাধনের খণ্ডন করিতে পারেন না। দৃষ্টান্ত দেখাইতে গেলেও আন্তিকের স্থিরবাদ স্থীকার করিয়া নান্তিকত্ব ত্যাগ করিতে হয় (১০ ক্রে দ্রন্টর)। ফল কথা, দৃষ্টান্তের বিশেষ জানের হারা ক্ষণভঙ্গবাদী নান্তিক সম্প্রদারকে নিরস্ত করিতে পারা যায়। তাহাকে নিরস্ত করাও আন্তিকের বিশেষ প্রয়োজন হইয়া থাকে।

দৃষ্টান্তের পৃথক্ উরেথের আরও একটি হেতু আছে, তাহা অন্ত প্রকার; এ জন্ম সেই হেতুটিকে শেষে পৃথক্ করিয়া বলিয়াছেন। তাষ্যকারের সেই শেষোক্ত হেতুটি এই যে, মহর্ষি স্থারের তৃতীয় অবয়ব উদাহরণ-বাক্যের যে জইটি লক্ষণ বলিয়াছেন, ঐ লক্ষণ দৃষ্টান্ত-ঘটিত, অর্থাং দৃষ্টান্ত না ব্রিলে তাহা বুরা বায় না। স্কতরাং দৃষ্টান্ত কি, তাহা মহর্ষির পূর্কে বলিতে হয়, তাহা বলিতে হইলেই দৃষ্টান্তের পৃথক্ উরেথ করিতে হয়। কারণ, উল্লেশ বাতীত লক্ষণ বলা বায় না, স্কতরাং দৃষ্টান্তের পৃথক্ উরেথ পূর্কক তাহার লক্ষণ বলিয়া মহর্ষি উদাহরণ-বাক্যের লক্ষণ বলিয়াছেন এবং বলিতে পারিয়াছেন। ঐ ছইটি লক্ষণ-পত্র ভাষ্মকার উদ্ধৃত করিয়াছেন। উহাদিগের অর্থ বণাস্থানেই বিবৃত হইবে। কোন পৃস্তকে 'নিকক্তে চ দৃষ্টান্তে', এইরূপ পাঠ আছে। দৃষ্টান্ত নিকক্ত অর্থাং নিরূপিত হইলেই মহর্ষি উক্ত প্রেক্স বলিতে পারেন, ইহাই ঐ পাঠ পক্ষে ভাষার্থ।

ভাষে 'ততা পূথগ্ৰচনঞ্চ',—এই স্থলে 'চ' শব্দের অর্থ হেতু। পূথক্ৰচনের হেতুগুলি উহার পরেই বলা হইয়াছে। উদয়নের "কুস্থনাঞ্জলিকারিকা" প্রভৃতি অনেক গ্রন্থেই হেতু অর্থে 'চ' শব্দের প্রয়োগ দেখা যায়। অনেক প্রবাণ টীকাকার "চো হেতোঁ" এইরূপ কথা অনেক স্থলে লিথিয়াছেন। এই ভাষ্যে অনেক স্থলে 'চ' শব্দ এবং 'খলু' শব্দ হেতু অর্থে প্রযুক্ত আছে। আবার অবধারণ অর্থেও 'চ' শব্দ, 'খলু' শব্দ অনেক স্থলে প্রযুক্ত হইয়াছে। এই সমস্ত অব্যয়ের নারা অনেক স্থলে অনেক গূঢ় অর্থ প্রকাশিত হয়, সে অর্থগুলি না বুঝিলে বাক্যার্থবাধে ঠিক হয় না। এজ্যা ঐ সকল শব্দের দিকেও লক্ষ্য রাখিতে হইবে। এখানে দৃষ্টান্তের পূথক্ উরোধের হেতু উল্লেখ করিয়া ভাষ্যকার শেবে যে 'ইতি' শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন, ঐ ইতি শব্দের নারাও হেতু অর্থ বুঝা যাইতে পারে, তাহা বুঝিলেও এখানে ক্ষতি নাই। 'ইতি' শব্দের 'হেতু' অর্থ কোষে কথিত আছে। এবং অনেক স্থানে এই ভাব্যেও হেতু অর্থে "ইতি" শব্দের প্রয়োগ আছে। তবে শেববর্ত্তী "ইতি" শব্দ সমাপ্রিস্টকই প্রায় দেখা যায়।

ভাষ্য। অস্তায়মিত্যকুজায়মানোহর্থঃ সিদ্ধান্তঃ, স চ প্রমেয়ং, তস্য পূথগ্বচনং সংস্ সিদ্ধান্তভেদের বাদজ্লবিত্তাঃ প্রবর্তন্ত নাতোহ-অথেতি।

অনুবাদ। "এই পদার্থ আছে" এই প্রকারে অর্থাৎ "ইহা" এবং "এইপ্রকার" এইরূপে যে পদার্থ স্থীকার করা হয়, সেই স্থীক্রিয়মাণ পদার্থ "সিন্ধান্ত"। সেই সিদ্ধান্তও প্রমেয়। সিদ্ধান্তের ভেদগুলি (মহর্ষি কথিত চতুর্বিবিধ সিদ্ধান্ত) থাকিলে "বাদ", "জল্ল" ও "বিতণ্ডা" প্রবৃত্ত হয়, ইহার অন্থায় অর্থাৎ সিদ্ধান্তের ভেদগুলি না থাকিলে প্রবৃত্ত হয় না, এই জন্ম দেই সিদ্ধান্তের পৃথক্ উল্লেখ করা হইয়াছে।

টিগ্ননী। নিশ্চিত শাস্ত্রার্থকে "দিছান্ত" বলে। উন্নোতকর শাস্ত্রার্থনিশ্চরকে "দিছান্ত" বলার উহা "বৃদ্ধি" পদার্থ বলিরা মহনি-পরিতাধিত "প্রমেরে ই উহার অন্তর্ভাব হইরাছে, এ জন্ম উল্লোতকর এথানে দিছান্তকে "প্রমেরে অন্তর্ভ্ত" এই কথা বলিরাছেন। তাল্মকার-বীরুত পদার্থকে দিছান্ত বলার তিনি এখানে দৃষ্টান্ত পদার্থকে আর "দিছান্তকে"ও কেবল "প্রমের" ইহাই বলিরাছেন। "দৃষ্টান্ত" পদার্থকে যে ভাবে ভাল্যকার পূর্ব্ধপক্ষ প্রদর্শনকালে প্রমেরে অন্তর্ভ্ত বলিরাছেন, "দিছান্ত" পদার্থকেও সেই ভাবে প্রমেরে অন্তর্ভ্ত বলিরাছেন। দৃষ্টান্তমান্তই বেমন মহর্বি-পরিভাবিত "প্রমেরে"র মধ্যে নাই, দিছান্ত মাত্রও তদ্ধপ মহর্বি-পরিভাবিত "প্রমের" পদার্থকির দিছান্ত, মহর্বি গোতমেরও দিছান্ত, কিন্তু তিনি গোতম-পরিভাবিত "প্রমের" পদার্থকির মধ্যে নাই। ইন্তর্ক আরম্ভ বহু বহু দিছান্ত ই প্রমের মধ্যে নাই, স্নতরাং "দৃষ্টান্ত" পদার্থর ভার "দিছান্ত" পদার্থও সামান্ত প্রমের ও বিশেষ প্রমেরে যথাসম্ভব অন্তর্ভুত আছে, ইহাই ভান্যকারের তাৎপর্য্য বৃথিতে হইবে। এ বিশ্বরে অন্তর্ভ্ত কথা দৃষ্টান্তের স্থলেই বলা হইরাছে।

মহর্ষি "দিকান্ত"কে চতুর্ব্বিধ বলিয়াছেন। দেই চতুর্ব্বিধ দিকান্ত না থাকিলে কোন বিচারই হইতে পারে না। তনাধ্যে দর্ব্বদশ্রত দিকান্ত, মহর্ষি যাহাকে "দর্ব্বতন্ত্রদিকান্ত" বলিয়াছেন, তাহা না থাকিলে অর্থাৎ তাহা একেবারেই না মানিলে কির্ব্বপে বিচার হইবে ? যদি ধর্মাতে কোন বিবাদ না থাকে, তবে তাহা নিত্য, কি অনিত্য, জব্য, কি গুণ, "পরিণাম", কি "বিবর্ত্ত," এইরূপে তাহার ধর্মবিচার হইতে পারে। এবং যাহা কোন সাম্প্রদায়িক দিকান্ত, মহর্ষি যাহাকে "প্রতিতন্ত্রদিকান্ত" বলিয়াছেন, তাহা না থাকিলে এবং তাহা না জানিলে কির্ব্বপে বিচার হইবে ? সকলেই একমত হইলে অথবা কেছ বিক্রক মত না জানিলে বিচার হইতে পারে না। এইরূপ বিচারে চতুর্ব্বিধ দিকান্তেরই বিশেষ জ্ঞান আবস্তুক, তজ্জ্য মহর্ষি দিকান্তের বিশেষ করিয়া উল্লেখ করিয়াছেন।

এবং বিশেষরূপে না হইলেও দিল্লাক্ষররূপে ঈশর প্রভৃতি পদার্থেরও তাহাতে উল্লেখ 🔷 হইরা গিয়াছে। অ্যাক্ত কথা "সিদ্ধান্ত" প্রকরণে দ্রন্তব্য।

ভাষ্য। সাধনীয়ার্থস্থ যাবতি শব্দসমূহে সিদ্ধিঃ পরিদমাপ্যতে তম্ম পঞ্চাব্যবাঃ প্রতিজ্ঞাদয়ঃ সমূহমপেক্যাব্যবা উচ্যন্তে। তেয়ু প্রমাণসমবায়ঃ। আগমঃ প্রতিজ্ঞা, হেতুরনুমানং, উদাহরণং প্রত্যক্ষং, উপমানমুপনয়ঃ, সর্বেষামেকার্থসমবায়ে সামর্থ্যপ্রদর্শনং নিগমনমিতি। সোহয়ং পরমো ভাষ্য ইতি। এতেন বাদজন্নবিত্তাঃ প্রবর্ততে, নাতোহভাথেতি। তদাপ্রয়া চ তত্ত্ব্যবস্থা। তে চৈতে-হব্যবাঃ শব্দবিশেষাঃ সন্তঃ প্রমেয়েহন্তর্ভুতা এব্যর্থং পৃথগুচ্যন্ত ইতি।

অমুবাদ। বতগুলি শব্দসমূহে (বাক্যসমূহে) সাধনীয় পদার্থের সিদ্ধি
অর্থাৎ বাস্তব ধর্ম পরিসমাপ্ত অর্থাৎ বিশেষরূপে নিশ্চিত হয়, সেই বাক্যসমন্তির প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি অর্থাৎ "প্রতিজ্ঞা", "হেতু", "উদাহরণ", "উপনয়",
"নিগমন",—এই পাঁচটি অবয়ব, "সমূহ"কে অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাদি নিগমন পর্যান্ত
বাক্যসমন্তিকে অপেকা। করিয়া "অবয়ব" বলিয়া কথিত হইয়াছে। অর্থাৎ ঐপঞ্চ বাক্যসমন্তির এক একটি অংশ বা বান্তি প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পাঁচটি বাক্য, এ জন্য
তাহাদিগকে "অবয়ব" বলা হইয়াছে।

সেই পঞ্চাবয়বে প্রমাণসমূহের অর্থাৎ প্রত্যক্ষাদি চারিটি প্রমাণেরই মেলন আছে। (কিরূপে আছে, ভাহা বলিতেছেন) "প্রভিজ্ঞা" শব্দপ্রমাণ, "হেতু" অনুমানপ্রমাণ, "উদাহরণ" প্রত্যক্ষ প্রমাণ, "উপনয়" উপনান প্রমাণ, —সকলের অর্থাৎ প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি চারিটি অবয়বের এবং তাহাদিগের মূলীভূত প্রমাণ-চতুইটয়ের একার্থসমবায়ে অর্থাৎ একটি প্রতিপাদ্যের সহিত সম্বন্ধ বিষয়ে অথবা উহাদিগের একবাক্যতা-বুদ্ধিতে সামর্থ্য প্রদর্শন অর্থাৎ পরস্পর সাকাব্যক্ষতার প্রদর্শক বাক্য "নিগমন"। ইহা দেই পরম "ভায়", অর্থাৎ প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি নিগমন পর্যান্ত পাঁচটি বাক্যের সমন্তি সর্প্রপ্রমাণমূলক বলিয়া ইহাকে পরম অর্থাৎ বিপ্রতিপন্ন বা বিরুদ্ধবাদীর প্রতিপাদক "ভায়" বলে। এই ভায়ের দ্বারা বাদ, জল্ল ও বিত্তা (ত্রিবিধ বিচার) প্রবৃত্ত হয়, ইহার অন্তথায় হয় না, অর্থাৎ আর কোনও প্রকারে ঐ বিচার হয় না, কদাহিৎ বাদ-বিচার হইলেও জল্ল ও বিত্তা কথনই হয় না এবং তত্তের বাবস্থা অর্থাৎ ইহাই তত্ত্ব, অন্তটি তত্ত্ব নহে, এইরূপ নিয়ম বা নির্পয় সাম্রের আল্রিভ ( ভায়ের অধীন )।

সেই এই অবয়বগুলি (প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পঞ্চাবয়ব) শব্দবিশেষ বলিয়া প্রথমেয়ে (মহর্ষি কথিত প্রমেয় পদার্থে) অন্তভৃত হইয়াও এই নিমিন্ত অর্থাৎ ইহাদিগের মূলে সমস্ত প্রমাণ আছে,—ইহারা একবাক্য ভাবে মিলিত হইয়া বিক্লবাদীকে তত্বপ্রতিপাদন করে, তত্তব্যবস্থা ইহাদিগের অধীন, ইত্যাদি কারণে পৃথক্ উক্ত হইয়াছে।

টিপ্সনী। বেমন পরার্থান্থমানকে "ন্তায়" বলে, ভাষ্যকার পূর্বে তাহাই বলিয়া আদিয়াছেন, তক্ষপ ঐ পরার্থান্থমানে "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি "নিগমন" পর্যন্ত বে পাঁচটি বাকা প্রয়োগ করিতে হয়, যথাক্রমে প্রযুক্ত ঐ বাকা সমষ্টিকেও "ন্তায়" বলে। ভাষ্যকারও এথানে তাহাকে "পরমন্তায়" বলিয়া সে কথা প্রকাশ করিয়াছেন। প্রতিজ্ঞাদি অবয়বের লক্ষণ মহর্ষি নিজেই বলিয়াছেন। পরার্থান্থমান হলে ঐ "ন্তায়" নামক বাকাসমূহে সাধাদিদ্দি পরিসমাপ্ত হইয়া থাকে, অর্থাৎ উহারই এক একটি অংশ "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি পাঁচটী বাক্যের ছারা সাধনীয় পদার্থের বাত্তব ধর্ম্মবিশেষরূপে নিশ্চিত হইয়া যায়। ভাষ্যে "সিন্ধি" শক্ষের ছারা বান্তব ধর্ম্ম এবং "পরিসমাপ্তি" বলিতে তাহার নিশ্চয় ব্রবিতে হইবে। উত্যোতকর ও বাচম্পতি মিশ্রও তাহাই বলিয়াছেন। যে ধর্ম্মটি সাধন করিতে ইছে৷ ইইবে, ঐ ধর্ম্মবিশিপ্ত ধর্ম্মটি এথানে সাধনীয় পদার্থ, ঐ ধর্ম্মীতে ঐ ধর্ম্মটি বন্ততঃ থাকিলেই তাহা ঐ ধর্ম্মীর বান্তব ধর্ম্ম হয়; ঐ বান্তব ধর্মের নিশ্চয় অর্থাৎ ধর্মীকে সেই ধর্মবিশিপ্ত বলিয়া নিশ্চয়ই স্তায়ের পরিসমাপ্তি বা চরম ফল।

সমার থাকিলেই দেখানে তাহার বারী থাকে; বারী বাতীত সমারী হয় না । প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পাঁচটী বাক্যের প্রত্যেকটা পূর্ব্বোক্ত "ভায়" নামক বাক্য-সমারীর অপেকার বারী । তাই ঐ সমারীকে অপেকা করিয়া "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতিকে "অবয়ব" বলা হইয়াছে, অর্থাং "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি, ঐ পঞ্চ বাক্য-সমারীর এক একটা বারী বা অংশ, এ জন্ত উহাদিগকে ঐ বাক্যসমারীর প্রভারেই অবয়ব বলা হইয়াছে । "এবয়ব" শব্দের দারা একদেশ বা অংশ বৃঝা বায় । তাংপর্যাটীকাকার বলিয়াছেন বে, প্রব্যের উপাদান-কারণকেই "অবয়ব" বলে । প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পাঁচটী বাক্য ভার্য-বাক্ষের উপাদান-কারণ হইতে পারে না, কিন্তু উপাদান-কারণ অবয়ব গুলি মিলিত হইয়া বেমন একটা অবয়বী প্রবাকে ধারণ করে, তক্ষপ প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পাঁচটী বাক্য নিলিত হইয়া "ভার" বাক্যের প্রতিপান্ত, একটা বিবক্ষিতার্থের প্রতিপাদন করে, তাই উহারা অবয়ব সদৃশ বলিয়া "অবয়ব" নামে কথিত হইয়াছে । অর্থাং ঐগুলি অবয়ব সদৃশ বলিয়াই উহাতে "অবয়ব" শব্দের গৌল প্রয়োগ হইয়াছে ।

প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পঞ্চাবরবে সকল প্রমাণ আছে, ইহা বুঝাইতে ভাষ্যকার "প্রতিজ্ঞা"কে শক্ষপ্রমাণ, "হেতু"-বাক্যকে অন্নমাণ-প্রমান, "উদাহরণ"-বাক্যকে প্রতাক্ষ-প্রমাণ এবং "উপনর"-বাক্যকে উপমান-প্রমাণ বলিয়াছেন। বস্ততঃ "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি বাক্যচতুইরই যে প্রমাণ, তাহা নহে, ঐ বাক্যচতুইরের মূলে চারিটা প্রমাণ আছে, সেই মূলীভূত প্রমাণ-

চুইইরকে প্রকাশ করিয়াই, ঐ প্রতিজ্ঞাদি বাক্য বস্তুপরীক্ষায় উপযোগী হয়, উইয়য় সাক্ষাৎ সয়য়ে বস্তু-পরীক্ষায় উপযোগী হয় না, হইতে পারে না; কারণ, ঐরূপ কতকগুলি বাক্যমাত্র কোন তল্পনির্গল জন্মাইতে পারে না। স্কৃতরাং বলিতে হইবে, ঐ বাক্যচতুইয় উহাদিগের মূলীভূত প্রমাণ-চতুইয়েরই ব্যাপার, সেই প্রমাণগুলিই ঐরূপ বাক্যের উত্থাপক হইয়া তল্পনির্গল করে এবং সমস্ত প্রমাণের ব্যাপার বলিয়াই প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চবাক্যকে "পরম নাায়" বলা হয়। ফলতঃ প্রতিজ্ঞাদি বাক্যগুলিই যে প্রমাণ, তাহা নহে। উহাদিগের মূলীভূত প্রমাণকে গ্রহণ করিয়াই উহাদিগকে প্রমাণ বলা হইয়াছে। এবং ঐ পঞ্চাবয়বর্ত্তপ বাক্যমার্সইকেই বহুবচনান্ত 'প্রমাণ' শব্দের দ্বারা ভাষ্যকার লক্ষ্য করিয়া পূর্ব্বেও বলিয়া আদিয়াছেন—"প্রমাণেরর্থপরীক্ষণং য়ায়ঃ।" মূলকথা, 'প্রতিজ্ঞা' প্রভৃতি বাক্যে 'আগম' প্রভৃতি প্রমাণবাধক শব্দের গোণ প্রয়োগ করিয়াই ভাষ্যকার ঐরূপ কথা লিথিয়াছেন। প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি বাক্যচতুইয়ের মূলে যখন প্রমাণচতুইয় আছে, তখন পঞ্চাবয়র থাকিলেই সেখানে প্রমাণচতুইয় বা সর্ব্বপ্রমাণ থাকিল, ইহাই ভাষ্যকারের তাৎপর্যা। এইরূপ গৌণ প্রয়োগ চিরকাল হইতেই আছে। ভাষ্যকারও গৌণ প্রয়োগ করিয়াছেন।

প্রতিজ্ঞাদি বাক্যই বস্ততঃ চারিটা প্রমাণ নহে, ইহা ভান্তকারের পূর্প্রকথাতেও ব্যক্ত আছে। কারণ, প্রথমতঃ তিনিও "তেরু প্রমাণসমবান্তঃ" এইরূপ কথাই লিখিয়াছেন। 'প্রতিজ্ঞা' প্রভৃতির মূলে 'আগম' প্রভৃতি প্রমাণ আছে কিরূপে ? যে জল্প প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি বাক্যা বস্ততঃ আগম প্রভৃতি প্রমাণ না হইলেও একেবারে তাহাদিগকে আগম প্রভৃতি প্রমাণই বলা হইয়াছে? ভান্তকার এ প্রশ্নের কোন উত্তর এখানে দেন নাই। নিগমনস্ত্রে (৩৯ স্ত্রে) ইহার হেতু উল্লেখ করিয়াছেন, সেইখানেই ইহার বিস্থৃত প্রকাশ দ্রন্তব্য। প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি চারিটা অবন্তব (বাহাদিগকে সর্প্রপ্রমাণরূপে ধরা হইয়াছে) একবাক্যা না হইলে তাহাদিগের একার্যপ্রতিপাদকতা হল্প না, তাই উহাদিগের একবাক্যাতা-বৃদ্ধি চাই। প্রস্পার সাকাজ্ঞ্জতাই একবাক্যতা এবং ঐ সাকাজ্ঞ্জতাই প্রতিজ্ঞাদি অবন্তব চতুইন্তরে এবং তাহার মূলীভূত প্রমাণ-চতুইন্তরে 'সামর্থ্য' বলিয়া ভান্তে কথিত হইয়াছে। ঐ 'সামর্থ্য' বা সাকাজ্ঞ্জতার বোধের জল্প 'নিগমন'-বাক্যকে পঞ্চম 'অবন্তব'রূপে প্রহণ করা হইয়াছে। নিগমন স্ত্রে এ কথারও বিশদ প্রকাশ দ্রন্তব্য।

পঞ্চাবন্ধবান্ধক বাকারপ 'ভার'কে ভায়কার 'পরম' বলিরাছেন। উদ্যোতকর ইহার বাাঝান্ধ বলিরাছেন বে, প্রতাক্ষ প্রভৃতি কোন একটা প্রমাণ সর্বাত্র বিপ্রতিপন্ন ব্যক্তিকে অর্থাৎ বে বাক্তি কোন বিরুদ্ধ পক্ষ সমর্থন করে, তাহাকে মানাইতে পারে না, কিন্তু বাক্তাবাপন্ন হইরা সর্ব্ধপ্রমাণ মিলিত হইলে বিপ্রতিপন্ন ব্যক্তিকেও মানাইতে পারে, স্কুত্রাং 'ভারে'র দ্বারা বিপ্রতিপন্ন ব্যক্তিকে প্রতিপাদন করা যায়, এ ছন্তু ভান্ন পরম। পরম—কি না বিপ্রতিপন্ন ব্যক্তির প্রতিপাদক। তাৎপর্যাটীকাকার এই কথার সমর্থনে বলিয়াছেন যে, যদিও লোকিক বিন্তরে প্রত্যক্ষ প্রভৃতি কোন একটা প্রমাণও বিপ্রতিপন্ন ব্যক্তিকে মানাইতে

পারে, কিন্তু আত্মনিতাত্ব, বেদপ্রামাণ্য প্রভৃতি ছত্ত্বহ বিষয়ে পারে না; এ এই তাহা মানাইতে সর্ব্বপ্রমাণমূলক ন্যায়কেই আপ্রয় করিতে হয় এবং সেইগুলি প্রতিপাদন করাই ন্যায়ের মুখা উদ্দেশ্য। স্কৃতরাং ন্যায়কে 'প্রম' বলা ঠিকই হইয়াছে।

অবয়বগুলি বাকা, স্থতরাং শক। মহর্ষি-কথিত প্রমেরের মধ্যে 'অর্থ' বা ইন্দ্রিয়ার্থ আছে, তাহার মধ্যে শক আছে, স্থতরাং 'অবয়ব' মহর্ষি-কথিত প্রমেরেই অন্তর্ভূত হইয়াছে, তবুও তাহার পৃথক্ উল্লেখ কেন ? তাহা ভাষ্মকার বনিয়াছেন। ভাষ্মে "শক্বিশেষাঃ সন্তঃ" এখানে হেম্বর্থে শভূ প্রতায় বুঝিতে হইবে।

ভাগা। তর্কোন প্রমাণসংগৃহীতো ন প্রমাণান্তরং, প্রমাণানামকুগ্রাহকস্তহজানায় কল্লতে। তস্তোদাহরণং, কিমিদং জন্ম কৃতকেন
হেত্না নির্বর্ভাতে ? আহোস্বিদক্তকেন ? অথাকস্মিকমিতি। এবমবিজ্ঞাততত্ত্বহর্থে কারণোপপত্তা উহঃ প্রবর্ততে, যদি কৃতকেন হেত্না,
নির্বর্ভাতে হেতৃচ্ছেদাহুপপনােহয়ং জন্মােচ্ছেদঃ। অথাকৃতকেন হেতৃনা,
ততা হেতৃচ্ছেদস্তাশক্যস্থাদক্রপপনাে জন্মােচ্ছেদঃ। অথাকস্মিকমতােহকশ্বানির্বর্ভামানং ন পুনর্নির্সাৎবতীতি নির্বত্তিকারণং নােপপদ্যতে,
তেন জন্মানুচ্ছেদ ইতি। এতস্মিংস্ক্রিষয়ে কর্মানিমিতং জন্মেতি
প্রমাণানি প্রর্ত্তমানানি তর্কেনাকুছততে। তর্জানবিষয়স্ত বিভাগাৎ
তর্জানায় কল্লতে তর্ক ইতি। সােহয়মিপভ্তৃতক্তর্কঃ প্রমাণসহিতা
বাদে সাধনায়োপাল্ডায় চার্থস্থ ভবতীত্যেবমর্থং পৃথগুচ্যতে প্রমেয়ান্তভূতােহপীতি।

অনুবাদ। তর্ক প্রমাণসংগৃহীত অর্থাৎ কথিত চারিটী প্রমাণের অহাতম নহে, প্রমাণান্তরও নহে, প্রমাণগুলির অনুগ্রাহক (সহকারী) হইয়া তরজ্ঞানের নিমিও সমর্থ হয়। সেই তর্কের উদাহরণ—এই জন্ম কি অনিত্য কারণের দ্বারা নিপ্পন্ন হইতেছে? অথবা নিত্য কারণের দ্বারা নিপ্পন্ন হইতেছে? অথবা আকস্মিক অর্থাৎ বিনা কারণে আপনা আপনিই হইতেছে? এইরূপে অনিশ্চিততরপদার্থে কারণের উপপত্তি অর্থাৎ প্রমাণের সম্ভবহেতুক তর্ক প্রবৃত্ত হয়। (সে কিরূপ তর্ক, তাহা দেখাইতেছেন) যদি (এই জন্ম) অনিত্য কারণের দ্বারা নিপ্পন্ন হইয়া থাকে, (তাহা হইলে) হেতুর অর্থাৎ সেই নশ্বর হেতুর উচ্ছেদবশতঃ এই জন্মোচ্ছেদ উপপন্ন হয়। আর যদি নিত্য কারণের দ্বারা নিপ্পন্ন হইতে থাকে,

তাহা হইলে হেতুর (সেই নিত্যকারণের) উচ্ছেদ অশক্য বলিয়া জানার উচ্ছেদ উপপন্ন হয় না। আর য়িদ (জনা) আকিমাক হয়, তাহা হইলে অকস্মাৎ (বিনা কারণে) উৎপাল্যনান জনা আর নির্ভ হইবে না। নির্ভির কারণ উপপন্ন হয় না, মৃতরাং জনার উচ্ছেদ নাই। এই তর্ক বিষয়ে—জন্ম কর্মা-নিমিত্তক অর্থাৎ পূর্বকৃত কর্মের ফার ধর্মাধর্মা জনা; এইরূপে প্রবর্তনান প্রমাণগুলি তর্ক কর্তৃক অনুগৃহীত অর্থাৎ অযুক্ত নিষেধের ছারা যুক্ত বিষয়ে অনুজ্ঞাত হয়। তত্ত্তান বিষয়ের বিভাগ অর্থাৎ যুক্তাযুক্ত বিচার করে বলিয়া, তর্ক তত্ত্তানের নিমিত্ত সমর্থ হয়। সেই এই এবজাত তর্ক, প্রমাণ সহিত হইয়া 'বাদে' পদার্থের সাধন এবং উপালম্ভ অর্থাৎ পরপক্ষবগুনের নিমিত্ত হয়। এই জন্ম প্রমেয়ে অন্তর্ভূত হইলেও পৃথক্ উক্ত হইয়াছে।

টিপ্পনী। 'প্রমাণ' শব্দের দ্বারা বে চারিনী প্রমাণ সংগৃহীত হইয়াছে, 'তর্ক' তাহার মধ্যে, কেহ নহে, নৃতন কোন প্রমাণও নহে। কারণ, 'তর্ক' তত্বনিশ্চায়ক নহে; তত্বনিশ্চয়ের জন্ম প্রমাণই প্রযুক্ত হয়। ঐ প্রমাণের দ্বারা বিভিন্ন বিরুদ্ধ প্রদার্থ জ্ঞানের বিষয় হইলে তর্ক, যুক্ততত্বে প্রবর্তমান প্রমাণকে অন্তল্ঞা করিয়া অন্তর্গ্রহ করে। এই তত্ত্বেই প্রমাণ সম্ভব, ইহাই যুক্ত— এইরূপে প্রমাণ-সম্ভব-প্রযুক্ত তত্ত্ব-বিশেষের অন্ত্রমাদনই তর্কের অন্তর্গ্রহ। ঐরপে তর্কান্তর্গ্রহ হইয়া প্রমাণই তত্ত্ব-নিশ্চয় জন্মায়; স্কতরাং তর্ক প্রমাণের সহকারী, স্বয়ং কোন প্রমাণ নহে; প্রমাণের সহকারী হইয়াই তর্ক তহ্বজ্ঞানের সহায়।

জন্মের কারণ অনিতা হইলে ঐ কারণের বিনাশ হইতে পারে; স্থতরাং মৃক্তির আশা আছে। জন্মের কারণ নিতা হইলে তাহার বিনাশ অসম্ভব; স্থতরাং জন্মের উদ্ভেদ অসম্ভব। কারণ, জন্মের কারণ চিরকালই থাকিবে, জন্ম-প্রবাহও চিরকাল চলিবে, মৃক্তির আশা নাই। জন্ম আকম্মিক হইলেও তাহার আতান্তিক নির্ভির কারণ না থাকায় মৃক্তির আশা থাকে না।—এই তর্ক বিষয়ে "জন্ম-কর্ম-নিমিন্তকং বৈচিত্রাাং" ইত্যাদি প্রকারে প্রমাণগুলি প্রবৃত্ত হইলে তর্ক তাহার সহকারী হইরা থাকে। প্রমাণের হারা বুঝা গেল, জন্ম কর্ম্মজন্ত অর্থাৎ পূর্কারত কর্ম্মজন— ধর্মাধর্ম নিমিন্তক,—কারণ, জন্ম বিচিত্র। ইহাতে সংশার হইলে তর্ক তাহা নির্ভি করে। তর্ক বুঝাইরা দের—জন্ম কর্ম্ম-নিমিন্তক, ইহাই বুক্ত। ইহাতেই প্রমাণ সম্ভব। কারণ, উত্তম মধ্যম অথম, ত্ত্তীপুক্র, সকল বিকল প্রভৃতি নানাবিধ অবস্থা-বিশিষ্ট জন্ম একরাপ কোন কারণজন্ম অথবা কাহারও স্বেচ্ছারত হইতে পারে না, বিনা কারণেও হইতে পারে না। কার্মা বিচিত্র হইলে তাহার কারণও বিচিত্র হইবে। স্থতরাং পূর্বজন্মর কর্ম্মজন, ধর্মাধর্ম এই বিচিত্র জন্মপ্রবাহের কারণ। বিভিন্ন বিজ্ঞাতীর কর্ম্মজনের কর্ম্মজন, ধর্মাধর্ম এই বিচিত্র জন্মপ্রবাহের কারণ। বিভিন্ন বিজ্ঞানীর কর্মাকলেই এই বিচিত্র জন্মপ্রবাহের উচ্ছেদ হইতেছে। ঐ কর্ম্মজন জন্ম, উহার নাশ আছে। তত্ত্তানাদির হারা উহার একেবারে উচ্ছেদ হইলে জন্মের উচ্ছেদ হইবেই। স্থতরাং মৃক্তির

আশা দকলেরই আছে। এইরূপে তর্ক, যুক্ত তত্ত্বে প্রবর্তমান পূর্ব্বোক্ত প্রমাণকে অনুজ্ঞা করিয়া অনুগ্রহ করিল, তথন ফ্র তর্কান্ত্রগৃহীত ফ্র প্রমাণই জন্মকর্মনিমিত্তক এই তত্ত্বনিশ্চর দম্পাদন করিল। আর সংশন্ন থাকিল না। মহর্ষির দ্বিতীয় পদার্থ প্রমেরের মধ্যে জ্ঞানের উরেথ আছে, স্বতরাং তর্ক তাহাতেই অন্তর্ভূত হইরাছে, কিন্তু তত্ত্বনির্ণয়ের জ্ঞা অনেক সময়ে প্রমাণের সহকারী তর্কের বড় প্ররোজন হন,—তাহার বিশেব জ্ঞান আবশ্রক। তাই বিশেষ করিয়া তাহার পৃথক্ উরেধ হইরাছে। (তর্কস্বে ক্রেরা)

ভাগা। নির্ণয়স্তব্জানং প্রমাণানাং ফলং, তদবসানো বাদঃ। তস্থা পালনার্থং জল্লবিততে। তাবেতো তর্কনির্ণয়ো লোক্যাত্রাং বহত ইতি। দোহয়ং নির্ণয়ঃ প্রমেয়াস্তর্ভু এবমর্থং পৃথগুদিপ্ত ইতি।

অনুবাদ। প্রমাণসমূহের অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়ব বাক্যের ফল তত্বজ্ঞানকে 'নির্নয়' বলে। বাদ (তত্ব জিজ্ঞান্তর কথা) সেই পর্যান্ত অর্থাৎ নির্ণয়
পর্যান্ত। সেই নির্ণয়ের রক্ষার জন্ম 'জল্ল' ও 'বিতণ্ডা' (আবশ্যক হয়)। সেই এই
তর্ক ও নির্ণয় (মহর্ষি-কিংত পদার্থবয়) লোক্ষাত্রা নির্কাহ করিতেছে। সেই এই
নির্ণয় প্রমেয়ে অন্তর্ভুত হইলেও এই জন্ম পুথক্ উদ্দিন্ট হইয়াছে।

টিপ্লনী। তত্তজানমাত্রকে নির্ণয় বলিলে ইন্দিয়-সহদ্ধ জন্ত প্রত্যক্ষরপ তত্তজানও নির্ণয় হইরা পড়ে। তাই বলিরাছেন - "প্রমাণানাং ফলম্"। তাৎপর্যা-টাকাকার বলিরাছেন যে, "প্রমাণানাং" এই বছবচনান্ত বাকোর ধারা প্রতিজ্ঞানি পঞ্চাব্যব বাকাই লক্ষিত হইয়াছে :--কারণ, তাহাতেই তর্কযুক্ত প্রমাণসমূহের মেলন আছে। বস্ততঃ যে কোন প্রমাণের দারা জর্কপূর্বক তত্ত্বনিশ্চরই "নির্ণর" পদার্থ। তর্ক সহিত প্রত্যক্ষাদি প্রমাণের ফলও নির্ণর হইবে। मन कथा-उर्क श्रुक्त क उद्यान ना इटेरन ठाश निर्नेष्ठ भगर्थ नरह, देशहे "अमगानाः कनः" এই কথার দ্বারা হৃচিত হইরাছে। মহর্ষিও তর্কের পরই নির্ণয় পদার্থের উল্লেখ করিয়াছেন (নির্ণয়স্ত্র দ্রার্টরা)। বাদি-নিরাস হইলেই "জল্ল" ও "বিতভা"র নিবৃত্তি হয়। কিন্তু निर्नेष्ठ ना इ छप्रा भर्षा प्र "वान"-विচाद्यत नितृष्ठि नाहे। कात्रन, "निर्नेष्ठ"हे वात्मत छेटक्क । "জন্ন" ও "বিতওা" এই নির্ণরকে রক্ষা করিবার জন্তই আবশুক হয়। পূর্ব্বোক্ত "তর্ক" ও "নির্ণয়" লোক্যাত্রার নির্বাহক। কারণ, লোক সমস্ত বুরিয়া বুরিয়া প্রবর্তমান ইইয়া তর্ক ও মির্ণয়ের ছারা ত্যালা ত্যাল করে, প্রায় প্রহণ করে। তাৎপর্যা-টাকাকার বলিয়াছেন যে, এই "লোক" বলিতে পরীক্ষা-সমর্থ লোকই বুঝিতে হইবে। কারণ, পরীক্ষক ভিন্ন সাধারণ লোক তর্ক করিতে পারে না। এই নির্ণয় জ্ঞান-পদার্থ। স্কুতরাং প্রমেয়ের মধ্যে জ্ঞান-পদার্থ উল্লিখিত হওরায় উহা প্রমেয়ে অন্তর্ভ হইরাছে। ভারবার্ত্তিককার বলিয়াছেন যে, উহা প্রমাণেও অন্তর্ভ হইয়াছে। কারণ, ঐ নির্ণয় যখন কোন পদার্থ-বিশেষের নিশ্চায়করণে

উপস্থিত হইবে, তথন উহা প্রমাণ হইবে; তাহা না ইইলে উহা প্রমাণের ফলই থাকিবে। প্রমাণত্ব প্রপ্রমাণ-ফন্ত এবং প্রমাণত্ব প্রপ্রমায়ত্ব অবস্থা-ভেদে এক পদার্থে থাকিতে পারে, ইহা পরে (দিতীরাধাত্রে) মহর্ষিস্ত্রেই বাক্ত হইবে। নির্ণয়ের পৃথক্ উদ্দেশের কারণ ভাষোই পরিস্কৃত রহিরাছে।

ভাষা। বানঃ থলু নানাপ্রবক্তৃকঃ প্রত্যধিকরণসাধনোহন্যতরাধি-করণ-নির্নিষাবসানো বাক্যসমূহঃ পৃথগুদ্দিপ্ত উপলক্ষণার্থং। উপলক্ষিতেন ব্যবহারস্তব্জ্ঞানায় ভবতীতি। তদ্বিশেষৌ জল্পবিততে তত্ত্বাধ্যবসায়-সংরক্ষণার্থমিত্যুক্তম্।

অমুবাদ। অনেক-বক্তৃক অর্থাৎ যাহাতে বক্তা একের অধিক, প্রত্যেক সাধ্যে সাধনবিশিষ্ট অর্থাৎ যাহাতে উভয় পক্ষই স্ব স্ব সাধ্যে হেতু প্রয়োগ করেন, একতর সাধ্যের নির্ণয়াবসান অর্থাৎ বাদা ও প্রতিবাদীর সাধ্যের মধ্যে যে কোন সাধ্য নির্ণয়ই যাহার শেষফল, এমন বাক্যসমূহরূপ বাদ উপলক্ষণের জন্ম অর্থাৎ বিশেষ জ্ঞানের জন্ম পৃথক উদ্দিষ্ট হইয়াছে। উপলক্ষিতের দ্বারা অর্থাৎ বিশেষরূপে জ্ঞাত সেই বাদের দ্বারা ব্যবহার তত্ত্বজ্ঞানের নিমিত্ত হয়। ত্ত্বিশেষ অর্থাৎ সেই বাদ হইতে বিশিষ্ট (কোন কোন অংশে ভিন্ন) জন্ম ও বিতগুণ ত্র্বিশ্চয়-সংরক্ষণের জন্য পৃথক্ উদ্দিষ্ট হইয়াছে, ইহা উক্ত হইয়াছে।

টিয়নী। এক জন বকার অথবা শাস্ত্রকভার পূর্বপক্ষ, উত্তর-পক্ষ, দূবণ-সমাধান, প্রতিপাদক বাকাদম্হ "বাদ" নহে; তাই বলিয়াছেন—"নানাপ্রবক্তৃকঃ"। বিত্তায় প্রতিবাদী স্থাধার হেতৃ-প্রয়োগ করেন না; স্করাং তাহা "বাদ" হইতে পারে না। তাই বলিয়াছেন—"প্রত্যধিকরণদাধনঃ"। যে কোনজপে এক পক্ষ নিরস্ত হইলেই "জল্ল" কথার সমাপ্তি হয়; কিন্তু একতর সাধ্যের নির্বন্ধ না হওয়া পর্যান্ত "বাদ" কথার সমাপ্তি হয় না। তাই বলিয়াছেন—"অয়তরাধিকরণ-নির্বাবদানঃ"। সায়্রকে অধিকার করিয়া অর্থাৎ উল্লেখ্য করিয়া হেতু প্রয়োগ করা হয়; এ জন্ত "অধিকরণ শক্ষের হায়া ( "অধিক্রিয়তে উলিয়্সতে যং" এইলপ বৃংপত্তিতে) সাধ্য বৃঝা বায়। তাই পরম প্রাচীন তায়াকার এখানে সাধ্য বৃঝাইবার জন্য "অধিকরণ" শক্ষের প্রয়োগ করিয়াছেন। বাক্যসমূহরূপ "বাদ" শক্ষ্পনার্থ বলিয়া মহর্ষি কথিত "প্রমেয়" পদার্থেই অস্তর্ভূত হইয়াছে; কিন্তু তাহাতে বাদের বিশেষ জ্ঞান হইতে পারে না। তর্জ্ঞানের উপান্ন বলিয়া বাদের বিশেষ জ্ঞান প্রথম উল্লেখ করিয়াছেন।

ভাষ্যকার "বাদে"র পবে এক সঙ্গেই "জয়" ও "বিতপ্তার" কথা বলিয়াছেন। "বিশিদ্যেতে ভিজ্ঞেতে" এইরূপ বুৎপত্তিতে এখানে "বিশেষ"শক্ষের অর্থ বিশিষ্ট। "জয়" ও "বিতপ্তা," সংশ্ব প্রভৃতি পদার্থের স্থায় বাদ হইতে সর্ক্থা ভিন্ন নহে। কিন্তু বাদ হইতে বিশিষ্ট। কারণ, উহারা "কথা"রই ছইটা বিশিষ্ট প্রকার মাত্র। "কথাও"রপে বাদ, জন্ন ও বিতপ্তার অভেদই আছে, ইহা হচনা করিবার জন্মই "তদ্ধিন্ধে" না বলিয়া বলিয়াছেন,—"তদ্বিশেবৌ"। জন্ন ও বিতপ্তার বাদ হইতে বিশেষ কি १ এতছন্তরে ন্যায়বার্ত্তিক কার বলিয়াছেন,—"অঙ্গাধিকামঙ্গহানিশ্চ"। "বাদে" ছল, জাতি ও সমস্ত নিগ্রহ্থানের উদ্ধাবন নাই, কিন্তু জল্লে তাহা আছে; স্কতরাং বাদ হইতে জল্লে অঙ্গাধিকা আছে। জল্লের ন্যায় বাদেও উভন্ন পক্ষের স্থাপনা আছে; কিন্তু বিতপ্তার স্থাপন্ধনা না থাকার, বাদ হইতে অঙ্গহানি আছে। জন্ন ও বিতপ্তার স্থাপন্ধনা না থাকার, বাদ হইতে অঙ্গহানি আছে। জন্ন ও বিতপ্তার স্থাক, ইহা চতুর্থাধ্যায়ের শেষে মহর্ষি নিজেই বলিয়াছেন। স্ক্তরাং জন্ন ও বিতপ্তার পৃথক্ উল্লেখের কারণ তাহাতেই উক্ত হইরাছে; তাই বলিয়াছেন—"ইত্যক্তং" অর্থাৎ এ কথা মহর্ষি নিজেই বলিয়াছেন। কেহ বলেন—নির্গ্র পদার্থ-ব্যাখ্যার প্রদন্ধতঃ ভাষাকারই এ কথা বলিয়া আসিয়াছেন; তাই বলিয়াছেন—"ইত্যক্তম্"। 'জনবিততেও' এই স্থলে 'পৃথগুজিষ্টে' এইকপে প্রেক্তির বাকোর লিঙ্গ বচন পরিবর্ত্তন পূর্ব্বক অন্তথ্য করিয়া বাক্যার্থ বৃথিতে হইবে।

ভাষা। নিগ্রহ হানেভাঃ পৃথগুদ্দিকী। হেম্বাভাসা বাদে চোদনীয়া ভবিষ্যস্তীতি। জন্নবিতওয়োস্ত নিগ্রহস্থানানীতি।

অনুবাদ। হেছাভাসগুলি বাদে অর্থাৎ বাদ নামক বিচারে উদ্ভাবনীয় হইবে, এ জন্য (নিপ্রহানের মধ্যে উল্পিত হইলেও) নিপ্রহান হইতে পৃথক উদ্দিষ্ট হইয়াছে। জল্প বিভগ্তাতে কিন্তু (যথাসন্তব) সকল নিপ্রহানই উদ্ভাবনীয় হইবে।

টিপ্রনী। যাহা বাতিচার প্রভৃতি কোন দোষবৃক্ত বলিয়া প্রকৃত হেতু নহে, কিন্তু হেতুর ভায় প্রতীত হয়, তাহাকে হেলাভাস বলে। মহর্ষি গোতমের মতে এই হেলাভাস পঞ্চবিধ। ভায়ের লারা তল্ববির্ণয় করিতে এই হেলাভাসের বিশেষ জ্ঞান আবশ্রক। স্ক্তরাং ভায়্বিল্লায় হেলাভাস অবশু উল্লেখ্য। কিন্তু মহর্ষি যথন তাহার ঘোড়শ পদার্থ নিগ্রহ-স্থানের বিভাগে হেলাভাসের উল্লেখ করিয়াছেন, তথন আর হেলাভাসের পৃথক্ উদ্দেশের প্রয়োজন কি ? এতছত্তরে ভাষাকার বলিয়াছেন বে, বানবিচারে হেলাভাসরূপ নিগ্রহস্থানের উদ্ভাবাতা স্ক্রনার জন্ত হেলাভাসের পৃথক্ উল্লেখ করিয়াছেন। জন্ত ও বিত্তায় পরাজয়-স্ক্রনার জন্ত সন্তব হইলে, সর্পবিধ নিগ্রহস্থানেরই উদ্ভাবন করা যায় এবং করিতে হয়। কিন্তু বানবিচারে সর্পবিধ নিগ্রহস্থানের উদ্ভাবন নিহিন্ধ। তল্পজ্ঞাম্ম শিষ্য গুরু প্রভৃতির সহিত তল্পনির্বাদ্দেশ্যে বাদবিচার করেন। জিলীয়া না থাকায় তিনি গুরু প্রভৃতি বক্তার অপ্রতিভাদি দোবের উদ্ভাবন করেন না, করিলে সে বিচারের বাদত্ব থাকে না। কিন্তু গুরু প্রভৃতি বক্তার হেলাভাসের লারা অর্থাৎ ছট্ট হেতুর লারা সাধ্য সাধন করিলে, অথবা কোন অপদিন্ধান্ত বলিলে তল্পজ্ঞাম্ম শিষ্য অবশ্য তাহার উদ্ভাবন করিবেন। যাহা সেই

স্থলে তত্ত-নির্ণযের প্রতিকূল, তত্ত্তিজ্ঞান্থ শিষ্য কথনই তাহা উপেক্ষা করিতে পারেন না। (বাদহত এটবা)। আপতি হইতে পারে যে, তাহা হইলে অপদিভান্ত প্রভৃতি নিএহ-স্থানেরও পুণক্ উল্লেখ করা উচিত ? কারণ, তাহারাও হেডাভাসের ভাষ বাদবিচারে উদ্বাব।। এতহত্তরে তাংপর্যালীকাকার বলিয়াছেন যে, হেছাছাসের পৃথক উল্লেখে বাদ বিচারে কেবল হেখাভাসরপ নিগ্রহ খানই উদ্ভাবা, ইহা স্চিত হয় নাই। উহার ছারা অপসিদাস্ত প্রভৃতি নিপ্রহ-স্থানেরও বাদবিচারে উদ্ভাবাতা স্থচিত হইয়াছে। কারণ, যে যুক্তিতে হেরাভাগের বাদবিচারে উদ্ভাবাতা বুঝা যায়, সেই যুক্তিতে অপসিদান্ত প্রভৃতি নিগ্রহপ্রানেরও বাদবিচারে উদ্ধাবাতা বুঝা বায়। স্থতরাং দেগুলির আর পৃথক্ উল্লেখ করেন নাই। হেলাভাসের পৃথক্ উল্লেখেই সেগুলির পূথক্ উল্লেখের ফল সিদ্ধ হইয়াছে। মূলকথা, যে সমস্ত নিগ্রহ স্থানের উদ্ধাবন না করিলে বাদবিচারে তত্তনির্গয়েরই বাাঘাত হয়, বাদবিচারে তাহারাই উদ্ধাবা, তাহাদিগের মধ্যে প্রধান হেখাভাসের পূথক উল্লেখ করিয়া মহর্ষি ইহাই প্রনা করিছাছেন। প্রথম প্রেই ইহা প্রনা করিবার ফল কি ? নাায়-বাৰ্ত্তিক কাৰ বলিয়াছেন—"বিভা প্ৰস্থান-ভেদজাপনাৰ্থছাং।" তাৎপৰ্যাটীকাকাৰ ব্যাখ্যা কৰিয়াছেন যে, পরম্পরায় নিঃশ্রেরসের উপযোগী বলিয়া বাদ, জল্ল এবং বিতপ্তাও বিদ্যা; তাহাদিগের প্রস্থানের অর্থাৎ ব্যাপারের ভেদ বুঝাইবার জনা ঐকপ হতনা আবশ্রক। এই জন্মই "জ্লবিত ওয়োল্ল নিগ্রহস্থানানি" এই অংশের ছারা ভাষ্যকার জল্ল ও বিভগুবিভাল বাদবিভাব বৈলক্ষণা দেখাইরাছেন। জল ও বিতভার ভেদ স্তকার নিজেই দেখাইবেন। অহতারী জিগীৰ অপ্ৰতিভা প্ৰভৃতি যে কোন প্ৰকার নিগ্ৰহ-স্থানের দারা প্রাপ্ত হইলে অহন্ধার ত্যাগ করিয়া তত্ত্বিজ্ঞান্ত হইবে; তথ্ন তাহাকে বাদবিচারের খারা তত্ত্ বুঝাইয়া দেওয়া ঘাইবে। স্তরাং জন্ন ও বিতপ্তার সর্কাবিধ নিগ্রহ-স্থানই উদ্রাবা।

বৃত্তিকার বিশ্বনাথ এথানে ভাষ্য ও বার্ত্তিকের উল্লেখপূর্ব্ধক প্রতিবাদ করিয়াছেন এবং 'হেছাভাস' নিগ্রহস্থান নহে, হেছাভাস প্রোগই নিগ্রহস্থান, এইরূপ নিজ মত প্রকাশ করিয়া সমাধান করিয়াছেন, কিছু ইচ্ছোভকর ও ভাষাকারের তাৎপর্যা বাচম্পতি মিশ্র যেরূপ বর্ণন করিয়াছেন, তাগতে বৃত্তিকারের প্রতিবাদ হইং ১ই পারে না।

ভাষ্য। ছলজাতিনিগ্রহস্থানাং পৃথগুপদেশ উপলক্ষণার্থ ইতি। উপলক্ষিতানাং স্ববাক্যে পরিবর্জনং ছলজাতিনিগ্রহস্থানানাং পরবাক্যে পর্যাকুষোগঃ। জাতেশ্চ পরেণ প্রযুজ্যমানায়াঃ স্থলভঃ সমাধিঃ। স্বয়ঞ্চ স্করঃ প্রয়োগ ইতি।

অমুবাদ। ছল, জাতি ও নিগ্রহখানের পৃথক্ উল্লেখ উপলক্ষণার্থ অর্থাৎ পরিজ্ঞানের নিমিত। (পরিজ্ঞানের ফল দেখাইতেছেন) উপলক্ষিত অর্থাৎ পরিজ্ঞাত ছল, জাতি ও নিএহস্থানের নিজের বাক্যে পরিবর্জন ( অপ্রয়োগ ),
পরবাক্যে পর্যানুযোগ অর্থাৎ উদ্ভাবন হয়। এবং পরকর্তৃক প্রযুজ্যমান জাতির
( জাতি নামক অসত্তরের ) সমাধি ( সমাক্ উত্তর ) স্থলত হয় এবং স্বয়ংপ্রয়োগ
স্থকর হয়।

টিপ্লনী। ছল, জাতি এবং নিগ্রহস্থানের পরিজ্ঞান অর্থাৎ সর্প্রতোভাবে জ্ঞান প্রব্যোজন। এ জনা তাহারা প্রমেয় পদার্থে অস্তর্ভুত হইলেও পৃথক্ উক্ত হইয়াছে। ইহাদিলের লক্ষণ যথাস্থানে দ্রন্থর। উহাদিগের পরিজ্ঞান বাতীত ঐগুলি নিজের বাক্যে প্রয়োগ করিবে না, পরের বাকো উদ্রাবন করিবে, ইহা কখনই বুঝা বায় না। এবং 'জাতি'নামক অসহতরের পরিজ্ঞান থাকিলেই পরপ্রযুক্ত জাতান্তরে'র সমাক উত্তর করিতে পারা যায় এবং স্বয়ং ঐ জাতির প্রয়োগ প্রকর হয়। যদিও স্ববাক্যে জাতির প্রয়োগ নাই, ইহা পূর্ব্বে বলিয়াছেন, তাহা হটলেও যেখানে প্রতিবাদী জাতাত্তর করিতেছে, বাদী সভাদিগকে সেই কথা বলিলেন, সভাগণ প্রশ্ন করিলেন—"কেন ? কি প্রকারে ইহা জাতাত্তর হইল ? চতুর্বিংশতি প্রকার জাতির মধ্যে ইহা কোন্টি ;" সভাগণের এই প্রশ্ন নিরাকরণের জন্ম তথন বাদী ঐ 'জাতি'র প্রয়োগ করিবেন। জাতির পরিজ্ঞান থাকিলেই ঐ হলে তাঁহার জাতি প্রয়োগ স্কর হয়। তিনি নিজ বাক্যে জাতি প্রয়োগ করিবেন না, ইংা স্থিরই আছে। স্থতরাং পূর্মাপর বিরোধ হয় নাই। ফলতঃ জাতাভিজ বাক্তিই সভাদিগের ঐরপ প্রশ্নের উত্তর দিয়া প্রতিবাদী অসম্ভব্তর করিতেছেন, ইহা বুঝাইয়া দিতে সমর্থ। স্থতরাং জাতিবও পরিজ্ঞান নিতান্ত আবগুক। মূলকথা, সংশয় প্রভৃতি পুর্নোক্ত পদার্থগুলির ভায় ছল, জাতি এবং নিগ্রহস্তান ও ক্তামবিখা সাধা তব্জানে উপযোগী। স্থতরাং ইহারাও সংশ্যাদির ভার ক্তামবিখার অমাধারণ প্রতিপান্য। ভাষাকার সংশয় প্রভৃতি চতুর্দশ পদার্থের ভাষবিদাশ্য উপযোগিতা বর্ণন করিয়া, ইহারা স্তায়বিদ্যার অসাধারণ প্রতিপাদ্য, ইহা প্রতিপন্ন করিলেন। এখন এই অধাধারণ প্রতিপাদারণ প্রস্থান ভেদ জাপনের জন্ত সংশয় প্রভৃতি চতুর্দ্ধশ পদার্থ ব্যাসভ্তব প্রমাণ ও প্রমেয়ে অন্তর্ভ হইলেও পৃথক উদিষ্ট হইরাছে, ভাষাকারের এই প্রথম কথা স্মরণ করিতে হইবে। কারণ, তাহাই মূলকথা। পরের কথা গুলি তাহারই সমর্থনের জন্ত বিশেষ করিয়া অভিহিত হইয়াছে। ছল, জাতি ও নিপ্রাংস্থানের কথা যথাস্থানেই ভাল করিয়া বুঝিতে হইবে।

ভাষ্য। সেয়মারীক্ষিকী প্রমাণাদিভিঃ পদাবৈধিবিভজ্যমানা—প্রদীপঃ
দর্ববিদ্যানামুপায়ঃ দর্ববিদ্যানামুপায়ঃ দর্ববিদ্যানামুপায়ঃ দর্ববিদ্যানামুপায়ঃ দর্ববিদ্যানামুপায়ঃ দর্ববিদ্যানামুপায়ঃ দর্ববিদ্যানামুপায়ঃ দর্ববিদ্যানামুপায়ঃ দর্ববিদ্যানামুপায়ঃ দর্বভানং নিঃশ্রেয়সাধিগমশ্চ যথাবিদ্যাং বেদিতব্যং।
ইহ ত্ব্যাত্মবিভাষামাত্মাদিজ্ঞানং তত্ত্বজ্ঞানং, নিঃশ্রেয়সাধিগমোহপ্রস্প্রাপ্তিরিতি। ১।

অনুবাদ। প্রমাণাদি পদার্থ কর্তৃক বিভজামান (পৃথক্ ক্রিয়নাণ) কর্থাৎ প্রমাণাদি পূর্বেবাক্ত ষোড়শ পদার্থ যে বিভাকে অন্ত বিভা হইতে পৃথক্ করিয়াছে, সেই এই আয়ীক্ষিকী (স্থায়বিভা) বিভার উদ্দেশে অর্থাৎ বিভার পরিগণনাস্থলে সর্ববিভার প্রদীপরূপে, সর্ববকর্মের উপায়রূপে, সর্ববধর্মের আশ্রয়রূপে প্রকীর্তিত ইইয়াছে।

সেই এই তবজান এবং নিঃশ্রেয়সলাভ বিভানুসারে বুঝিতে হইবে। এই অধ্যাত্মবিভাতে কিন্তু আত্মাদিজ্ঞান কর্থাৎ আত্মা প্রভৃতি প্রমেয় তবজ্ঞান—তবজ্ঞান, নিঃশ্রেয়সলাভ অপবর্গপ্রাপ্তি, অর্থাৎ অন্ত বিভা হইতে এই ন্যায়বিভায় তবজ্ঞান ও নিঃশ্রেয়সে বিশেষ আছে। ইতি ।

টিপ্লনী। উপসংহারে ভাষ্যকার ভাষ্যবিভার শ্রেজতা ব্রাইবার জভ বলিয়াছেন যে, এমন কোন পুরুষার্থ নাই, যাহাতে এই ভারবিভা আবগুরু নহে। এই ভারবিভা-বাংপাদিত প্রমাণাদিকে অবলম্বন করিয়াই অক্তান্ত বিস্তা স্ব স্থ প্রতিপান্ত তত্ত্বের প্রতিপাদন করিয়াছেন এবং ইহার সাহায়েই সর্কবিশ্বাগর্ভন্থ গুঢ় তত্ত্ব দর্শন করা যায়। তাই সর্কবিদ্ধার প্রকাশক বলিয়া ইহা সর্পবিভার প্রদীপস্কল। ইহা সর্পকর্মের উপায়; কারণ, এই ভায়বিভা-পরিশোধিত প্রমাণাদির হারাই স্ক্বিভার প্রতিপান্ত ক্মাণ্ডলি প্রকাশিত হইয়াছে। সাম-দানাদি, ক্ষিবাণিজ্যাদি কর্মে এই ভাষবিভাই মূল। ইহা সর্কাধর্মের আশ্রয়। তাৎপর্যা-টাকাকার বলিয়াছেন বে, পুরুষ প্রবর্ত্তনা অর্থাৎ লোককে কর্ম্মে প্রবৃত্ত করা সর্ববিভার ধর্ম্ম। সেগুলিও এই স্থায়বিস্থার অধীন। এই বিস্থার সাহায়া লইয়াই অন্ত বিস্থা পুরুষ-প্রবর্তনা করেন। বিমূল কারী চিন্তাশীল প্রুষগণ এই ভারবিভার দ্বারা প্রকৃষ্টরূপে বুবিরাই ক্লেশসাধ্য কর্মে প্রবৃত্ত হইয়া থাকেন। বস্ততঃ ভাব্যকার যেরূপ বলিয়াছেন, বিভার পরিগণনাস্থলে ভারবিদ্যা এইরূপেই কীত্তিত হইয়াছে। ভাষবিভা বেদের উপান্ধ বলিয়া পুরাণে কীত্তিত। "মোক্ষধক্ষে" ভগবান্ বেদব্যাদ বলিয়া গিয়াছেন যে, "গরীয়সী আরীক্ষিকীকে আশ্রয় করিয়া আমি উপনিষ্দের সারোদ্ধার করিতেছি"। ভাষাকারোক্ত শ্লোকটার চতুর্থ পাদে "বিদ্যোদ্ধেশে গরীন্নদী" এবং "বিদ্যোকেশে পরীক্ষিতা" এইরূপ পাঠভেদও দৃষ্ট হয়। মহামতি চাণক্য-প্রণীত "অর্থশাস্ত্র" গ্রন্থেও এই শ্লোকটা দেখা যায় ; কিন্তু তাহাতে চতুর্থ পাদে "শবদায়ীক্ষিকী মতা" এইরপ পাঠ আছে। চাণকাই এই ভাষভাষোর কর্তা, বাংসায়ন তাঁহারই নামান্তর-এই মত সমর্থনে চাণকাপ্রণীত অর্থশাস্ত্র গ্রন্থের ঐ স্লোকটাও উল্লিখিত হইরা থাকে।

যদি সর্কবিভার উপযোগী "প্রমাণ" প্রভৃতি পদার্থগুলিই এই শাস্তের বৃংপাঞ্চ হইল, তাহা হইলে স্ব্রোক্ত নিঃশ্রেয়দ শব্দের দ্বারা মোক্ষকে এই শাস্তের ফল বলিয়া বুঝা যায় না; কারণ, বৃংপাঞ্চ প্রমাণাদি পদার্থের স্বভাব প্র্যালোচনা করিয়া বুঝা যায়, ইহাদিগের তত্ত্বজানে ভিন্ন

ভিন্ন বিভাসাধা সর্ক্ষবিধ নিঃশ্রেমস্ট লাভ করা যায়। ভারবিভাসাধা নিংশ্রেমসের অভ বিজ্ঞাসাধ্য নিঃশ্রেম হইতে কোন বৈশিষ্ট্য থাকিতে পারে না, এই আশস্কা মনে করিয়া ভাষাকার বলিয়াছেন - "তদিদং তত্তজানং" ইত্যাদি। ভাষাকারের তাংপর্যা এই যে, সকল বিভাতেই "তৰ্জান" এবং "নিত্রেরদ" আছে। অভ বিভা সাধা সেই সমন্ত নিত্রেরদ হইতে আগবিভার মুখা ফল নিঃশ্রেষ্য যে বিভিন্ন হইবে, ইহা সেই সমস্ত বিভা ও তাহার ফল তবজানের স্বভাব পর্যালোচনা করিলেই বুঝা যায়। মনুক্ত এয়ী, বার্ছা, দওনীতি এবং আলীক্ষিকী, 'এই চতুর্বিধ বিভার মধ্যে বেদবিভার নাম "এম্বী," যাগাদিবিষয়ক যথার্থ জ্ঞানই তাহাতে তৰজান, স্বৰ্গপ্ৰাপ্তিই দেখানে নিঃপ্ৰেয়স। কুখ্যাদি জীবিকা শান্তের নাম বার্ত্তা, ভুমাদিবিষয়ক যথার্থ জানই তাহাতে তত্তজান, কৃষি-বাণিগ্রাদি লাভই সেথানে নিঃশ্রেয়দ। দওনীতি শালে দেশ, কাল ও পাত্রামুদারে সাম, দান, ভেদ দওাদি প্রয়োগ জ্ঞানই তত্ত্জান, রাজ্যাদিলাভই দেখানে নিঃশ্রেষদ। এই সমস্ত বিভার প্রতিপান্থ বিষয়ের স্বভাব পর্যালোচনা করিলেই এই সমস্ত ভিন্ন ভিন্ন ভবজান ও নিঃশ্রেষদ বুরিতে পারা যায়। তাই বলিয়াছেন -'যথাবিছাং বেদিতবাম।'' এবং যদিও প্রমাণাদি পদার্থগুলি সর্ববিদ্যার উপযোগী বলিয়া সর্ববিদ্যা-সাধারণ, কিন্তু আত্মা প্রভৃতি"প্রমের"রণ অসাধারণ পদার্থের উল্লেখ থাকার, তারবিল্লা উপনিধদের ন্তায় কেবল অধ্যাত্মবিজ্ঞা না হইলেও অধ্যাত্মবিজ্ঞা। তাই বলিয়াছেন—"ইহ ত্বধাত্মবিজ্ঞান্তাং" ইত্যাদি। অর্থাৎ দর্কবিভাদাধারণ প্রমাণাদি পদার্থের ব্যংপাদক বলিয়া, দর্কবিভাদাধ্য নিঃশ্রেম লাভের সহায় হইলেও এবং সংশ্বাদি প্রথান ভেদবশতঃ উপনিষদের ভার কেবল অধ্যাত্মবিভা না হইলেও, আত্মতত্বজানের সাধন বলিয়া এবং আত্মনিরপণরূপ মুখ্য উদ্ধেশ্যে প্রবৃত্ত বলিয়া, এই ভারবিভা বধন অধ্যাঅবিভা, তখন ইহাতে আত্মাদি বিষয়ক তহজানই তহজান ব্যাতি হইবে এবং মোক্ষণাভই নিঃশ্রেয়স লাভ বুঝিতে হইবে।

এখানে শ্বরণ করিতে ইইবে, ভাষ্যকার ভাষ্যবিভা কেবল অব্যাত্মবিভা নহে, এ কথা পূর্ব্বের বিলিয়া আদিয়াছেল এবং এথানেও প্রথমে ভাষ্যবিভাকে সর্ব্বিভার প্রদীপ এবং সর্ব্বর্মের উপার এবং সর্ব্বর্মের আশ্রম বলিয়াছেল। সর্ব্বর্মের আশ্রম বলিতে আমরা সর্ব্বর্মের রক্ষক বৃঝি; উল্লোভকর ও বাচম্পতি অন্তর্মপ বৃঝিয়াছেল। সে যাহা হউক, ভাষ্যকারের ঐ কথার হারা তিনি যে সর্ব্বিধ নিঃশ্রেমই স্থায়বিভার প্রয়োজন বলিয়াছেল, ইহা বৃঝা যায়। তাৎপর্যা টীকাকারও ভাষ্যকারের ঐ কথার অবতারণায় বলিয়াছেল যে, হ্রেকার মোক্ষকে ভাষ্যবিভার প্রয়োজন বলিয়াছেল, কিন্তু ভাষ্যকার বলিয়াছেল যে, এমল কোল প্রয়োজন নাই, যাহাতে ন্তায়বিভা নিমিন্ত নহে—আবশ্রক নহে। সেখালে তাৎপর্যাপরিভঙ্কিতে উদয়ন বলিয়াছেল যে, ভাষ্যকারেক অন্ত প্রয়োজনগুলি হ্রেকারোক্ত প্রয়োজনের বিরোধী নহে, পরস্ক অন্তর্ক্ । ইহা দেখাইতেই বাচম্পতি হ্রেকারোক্ত প্রয়োজনের অন্তর্মাবভার ফল বলিয়াছেল এবং তাহা সত্য, এ কথা তাৎপর্যাটীকাকারও স্বীকার করিয়াছেল। উদয়নও

এই বিষয়ের উপসংহারে বাচম্পতির তাংপর্যাব্যাখ্যার মোক্ষকে প্রধান বলিয়া অন্ত বিস্থার দৃষ্ট ফলগুলিকে স্থায়বিস্থার গৌণ ফল বলিয়াছেন। বস্ততঃ ইহা কেহ না বলিয়া পারেন না। তবে অন্ত বিভাসাধা দুঠ নিঃশ্রেমণ গুলিই কেবল ন্যায়বিভার ফল নহে, ভারবিভা বখন অধ্যাত্মবিস্তা, তথন তাহার অপবর্গরূপ নিঃশ্রেরদ ফল রহিয়াছে এবং তাহাই প্রধান ফল; স্কুতরাং ফলাংশেও অন্ত বিভা হইতে ন্যারবিভার ভেন আছে। পরস্ত যে বিদারে যাহা মুখ্য প্রয়োজন, তাহাকেই সেই বিদ্যায় "নিঃশ্রেয়দ" বলা হয় এবং তাহার সাক্ষাৎ সাধনকেই দেই বিদায় "তত্ত্জান" বলা হয়। ভায়বিদ্যা অধাান্মবিদ্যা বলিয়া তাহার মুখ্য প্রয়োজন অপবর্গ এবং তাহার সাকাং সাধন আঝাদি তত্ত্তান, স্বতরাং ভাষ্যকার অপবর্গকে ভাষবিভার "নিঃশ্রেন" বলিয়াছেন এবং আত্মাদি তব্জানকে তব্জান বলিয়াছেন, তাহাতে অক্সান্ত নিঃশ্রেরস ন্তারবিন্তার ফলই নহে, এ কথা বলা হয় নাই। অধ্যাত্ম অংশ লইয়া ন্তায়-বিভার যাহা মুখা ফল, দেই ফলাংশে অভান্ত দৃষ্টকণক বিভা হইতে ভারবিভার তেদ দেখাইতেই ভাষাকার ঐ কথা বলিয়াছেন। উপনিবদের ভাষ "ভাষবিদ্ধা" যদি কেবল অধ্যাত্মবিদ্ধা ছুইত এবং মোক্ষ ভিন্ন আর কোন ফন তাহার না থাকিত, তাহা হুইলে ভাষ্যকারের ঐ কথার কোন প্রয়োজনও ছিল না। অন্ত বিভার ফল দৃষ্ট নিঃশ্রেরদগুলি ভারবিভার ফল বলিরাই দেই সকল বিভার ফলের সহিত ভাষবিভার ফলের সম্পূর্ণ অভেদের আপত্তি হয়। এ জন্তই ভাষ্যকার বলিগ্লাছেন যে, স্তামবিভা বখন অধ্যাত্মবিভা, তখন অপবর্গরূপ মুখা ফল থাকাম সে আপত্তি इट्टेंद्र ना ; काइन, म्र कन्त्री ज आंत्र मुद्रेकनक अछ विश्वाय नाइ ? जाहा हटेंद्रन मा इटिन या, "छात्रविष्ता" द्वरतत कर्षकाछ, वार्छ। এवः मधनोछि-विष्तात नाम क्वरत मुहे-ফলক বিদ্যাও নহে, আবার উপনিবদের ভার কেবল অধ্যাত্মবিস্থাও নহে; किंद्र व्यथाविना।, व्यथर्गरे रेशंत्र मूथा প্রয়োজন, व्यनास ममल निःध्याम रेशंत গৌণ প্রয়োজন; কারণ, তাহা লাভ করিতেও এই স্থায়বিদ্যা আবশ্রক। তাহা হইলে ভারবিদ্যা অভ সমস্ত বিদ্যা হইতে বিশিষ্ট, এই বিশিষ্ট বিশেষটা আর কোন বিদ্যাতেই নাই। মহর্ষি প্রথম ক্রত্রে "নিঃশ্রেষদ" শব্দের প্রয়োগ করিয়া ইহাই ক্রচনা করিয়াছেন বলিয়া আমাদিগ্রের মনে হয়। জার্যবিদ্ধা মুধা ও গৌণ সর্ব্যবিধ নিঃশ্রেমসই সম্পাদন করে—ইহা যথন সভাকথা, সর্বস্বীকৃত কথা, তথন মহর্ষি নিঃশ্রেয়স শব্দের দ্বারা তাহা না বলিবেন কেন ? তাহা বলিলে এবং তাহা বুঝিলে অন্ত কোন অনুপণত্তিও দেখা যায় না এবং ভায়কারও যে প্রোক্ত নিংশ্রেষ্য শব্দের ছার। সর্কবিধ নিংশ্রেষ্ট্ গ্রহণ করেন নাই, ইহাও বুঝা যায় না। পরস্ক তিনি যথন সর্কবিধ নিঃশ্রেরসেই ভার্যবিদ্ধা আবশুক বলিরাছেন, তথন স্ত্রকারের কথার স্বারাও তিনি ইহা সমর্থন করিতেন, ইহা বুঝা যায়—ইহা বলা যায়। তবে তিনি অনেক স্থলে বে 'অণবর্গ' অর্থেই নিঃশ্রেয়দ শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন, তাহা স্থভ্রাক্ত নিঃশ্রেয়দ শব্দের প্রতিপান্ত মুখ্য নিঃপ্রেয়স অপবর্গের কথা বলিবার জন্ম, তাহাতে স্থানোক্ত নিঃপ্রেয়স শক্ষের বারা তিনি কেবল অপবর্গই বুরিয়াছেন, ইহা প্রতিপন্ন হয় না। তাৎপর্যাটাকাকার স্ত্রোক্ত নিংশ্রেষ্য শব্দের হারা কেবল অপবর্ণের ব্যাখ্যা করিলেও এবং উদয়ন প্রভৃতি তাহার সমর্থন করিলেও ভাষ্যকার যে সর্ক্ষবিধ নিঃশ্রেরসেই ভাষ্যবিদ্যা আবগ্রক বলিয়াছেন এবং অভান্ত বিভার নিপ্রের্থপগুলিও ভারবিভার ফল বলিয়াছেন এবং তাহা সতাই বলিয়াছেন-এ কথা ত তাৎপর্যাটাকাকার প্রভৃতিও বলিয়াছেন; তবে আর তাঁহাদিগের স্মোক্ত নিংশ্রেরসের ব্যাথাায় অভাভ সকল নিংশ্রেরসকে পরিত্যাগ করিয়া কেবল অদুষ্ট-নিংশ্রেরস অপবর্গের প্রতি এত পক্ষপাত কেন ? স্থাগিণ উপেক্ষা না করিয়া ইহার মীমাংসা করিবেন এবং মহর্ষি অন্তত্ত অপবর্গ শব্দের প্রয়োগ করিয়াও কেবল প্রথম হত্তে নিঃশ্রেম শব্দেরই প্রয়োগ করিয়াছেন কেন, ইহাও চিন্তা করিবেন। মোক্ষ শব্দের বা অপবর্গ শব্দের প্রয়োগ করিলেও জীবনুক্তি ও পরা মুক্তি তাহার দ্বারা বুঝা যাইত। কেবল জীবনুক্তিও যদি প্রথম সত্তে মহর্বির বক্তব্য হয়, তাহা হইলেও নিঃপ্রেরণ শব্দপ্ররোগ দার্থক হয় না; কারণ, উহার দারা পরা মৃত্তিও বুঝা যায়। তাৎপর্যা-কল্পনার দারা জীবদ্দুক্তিমাত্রই যদি বুঝিতে হয়, তবে তাহা মোক্ষ প্রভৃতি শব্দের বারাও বুঝা বাইতে পারে। কণাদক্ত্রেও প্রথমে নিঃশ্রেরদ শব্দুই দেখা বার। • টীকাকারগণ তাহার মোক্ষমাত্র অর্থের ব্যাখ্যা করিলেও সূত্রকার স্বল্লাক্ষর মোক্ষ প্রভৃত্তি কোন শব্দের প্রয়োগ করেন নাই; কেন, তাহা ভাবা উচিত। স্থাক্তর শব্দ প্রয়োগই পূত্রে করিতে হয়, ইহা পূত্রের লক্ষণে পাওয়ায় প্রথীগণ এ সকল কথাও চিম্বা করিরা মহর্বির তাৎপর্য্য নির্ণর করিবেন। এখন একবার স্মরণ করিতে হইবে, ভাষ্মকার ভাষ্যারম্ভ হইতে এ পর্যান্ত কোন কোন বিষয়ের বর্ণন করিয়াছেন।

ভাষ্যকার প্রথমেই সামান্ততঃ প্রমাণের প্রামাণ্য-নিশ্চয়ের অন্থমান দেখাইয়াছেন। তাহার পরে প্রমাতা, প্রমাণ, প্রমেয় এবং প্রমিতি— এই চারিটীর স্বরূপ বলিয়া ঐ চারিটী থাকাতেই তত্ত্বপরিসমাপ্তি হইতেছে, এই কথা বলিয়াছেন। শেষে ঐ তত্ত্ব কি, এইরূপ প্রশ্ন করিয়া ভাব ও অভাবরূপ ছইটী তত্ত্বের পরিচয় দিয়াছেন এবং অভাবরূপ তত্ত্বও যে প্রমাণের হারা প্রকাশিত হয়, ইহা বলিয়াছেন। শেষে মহর্বি তাব পদার্থের হোলটী প্রকার সংক্রেপে বলিয়াছেন, এই কথা বলিয়া মহর্ষির কথিত সেই বোড়শ পদার্থ প্রদর্শনের অন্য মহর্ষির প্রথম স্ত্রের অবতারণা করিয়া তাহার সমাস ও বিগ্রহ্বাক্য এবং ষ্ট্রী বিভক্তি সম্বন্ধে বক্তব্য প্রকাশপূর্ব্বক সংক্রেপে স্থ্রের বক্তব্য ও প্রয়োজন বলিয়াছেন।

শেষে আত্মা প্রভৃতি প্রমেয় পদার্থের তত্তজানই মোক্ষের সাক্ষাৎ সাধন, ইহা বলিয়া, তাহা কিন্ধপে বুরা যায়, ইহা বলিবার জন্ম দিতীয় স্থেরের কথা বলিয়াছেন এবং তাহা বলিবার জন্মই হেয়, হান, উপায় ও অধিগন্তবা—এই চারিটাকে 'অর্থপদ' বলিয়া তাহাদিগের সমাক্ জ্ঞানে নিঃশ্রেমণাভ হয়, এ কথা বলিয়াছেন।

তাহার পরে হত্তে সংশয় প্রস্থৃতি চতুর্দশ পদার্থের বিশেষ করিয়া উল্লেখ কেন হইয়াছে,

<sup>)।</sup> স্বলাকরমসন্দিদ্ধং দারব্দিশতোমুগম্।

অক্টোভমনবদাঞ্ কৃত্ৰং কৃত্ৰবিদে। বিদ্ৰঃ ।—প্ৰাশ্বোপপুৱাৰ, ১৮ আঃ।

এই বিষয়ে পূর্ব্বণক প্রদর্শনপূর্বক সংশয় প্রভৃতি পদার্থ ভাষবিভার পৃথক্ 'প্রস্থান' অর্থাৎ অসাধারণ প্রতিপাদা উহাদিগের বাংপাদন বা বিশেষরূপে বোধ সম্পাদন করাই জায়বিভার অসাধারণ ব্যাপার, তাহা না করিলে ভারবিভা উপনিবদের ভার কেবল অধ্যাত্মবিভা হইয়া পড়ে; স্কুতরাং সংশ্রাদি পদার্থগুলির বিশেষ উল্লেখ হইয়াছে ইত্যাদি কথার দারা সামান্ততঃ পূর্ব্বপক্ষের উত্তর প্রকাশ করিয়াছেন। তাহার পরে বিশেষ করিয়া সংশয় ক্লাহ-বিভার অসাধারণ প্রতিগাদ্য কেন, এ বিগরে কারণ প্রদর্শনপূর্বক সংশব্ধের পৃথক উল্লেখের কারণ সমর্থন করিয়াছেন। তাহার পরে প্রয়োজন পদার্থের স্বরূপ বর্ণন করিয়া তাহারও পুণক উল্লেখের কারণ সমর্থন করিয়াছেন। তাহাতে 'ভাগ্ন' কি, এই প্রশ্ন উঠিয়াছে, তাহাতে ভায়ের বরুপ বলিয়াছেন, ভায়কেই অবীক্ষা বলে, এই কথা বলিয়া ভায়বিভাকেই আনীকিকী বলে, ইহা বুঝাইয়াছেন। ভায়ের কথার ভায়াভাস কাহাকে বলে, তাহা বলিয়াছেন। তাহার পরে বিত্তার প্রয়োজন পরীক্ষা করিয়া বিত্তা নিপ্রয়োজন নহে এবং, স্পক্ষসিভিই বিতভাব প্রোজন, এই কথা ব্রাইয়াছেন, নিপ্রোজন-বিতভাবাদী ও শ্রুবাদীর মত গণ্ডন করিয়া বিতপ্তার সপ্রয়োজনত্ব-পক্ষ সমর্থন করিয়াছেন। তাহার পরে যথাক্রমে দুষ্টান্ত, সিদ্ধান্ত, অবয়ব, তর্ক, নির্ণয়, বাদ, জল এবং বিতভার সংক্রেপে স্বরূপ বর্ণন করিয়া তাহাদিগের পথক উল্লেখের কারণ সমর্থন করিয়াছেন। তাহার পরে নিগ্রহস্থানের মধ্যে হেল্বাভাসের উল্লেখ থাকিলেও আবার পৃথকু করিয়া হেডাভাসের উল্লেখের দারা মহর্ষি কি স্চনা করিয়াছেন, তাহা বলিয়াছেন। তাহার পরে ছল, জাতি ও নিগ্রহস্থানের পুথক্ উল্লেখের কারণ বলিয়া শেষে আরীক্ষিকী বিভার প্রয়োজন বর্ণন করিয়াছেন এবং যদিও সর্কবিধ নিংশেরসই আবীকিকী বিভার প্ররোজন,— আবীক্ষিকীর সাহাব্য বাতীত অক্তান্ত বিভাসাধ্য নিঃশ্রেরদ লাভ করা যায় না, তথাপি আহীক্ষিকী-অধাত্মিবিছা বলিয়া ইহার মুখা প্রয়োজন অপবর্গ এবং আঝাদি তৰ্জানই ইহাতে তৰ্জান। ঐ তৰ্জান এবং ঐ অপবৰ্গৰূপ নিঃশ্ৰেল ইহাৰ মুখ্য ফল বলিয়া ফলাংশেও অন্ত বিভা হইতে এই ভাষবিভা বিশিষ্ট এবং অন্তানা বিভা-সাধ্য দুট নিঃশ্রেম্বদ্বও এই ক্লাব্রবিস্থার গৌণ কল বঁলিয়া ইহা কেবল অধ্যাত্মবিস্থা হইতেও বিশিষ্ট। ভাষাকার এই প্রান্ত বলিরা প্রথম সূত্র-ভাষোর সমাপ্তি করিরাছেন। ভাষোর শেযে সমাপ্তিস্কৃচক - 'ইতি' শন্ধ কোন পুস্তকে দেখা না গেলেও ভাষাকার নিশ্চয়ই ইতি শন্ধের প্রয়োগ করিয়াছেন, ইচা মনে হয়। তিনি বাক্যসমাপ্তি স্চনার জন্যও প্রায় সর্ব্বত্র 'ইতি' শব্দের প্রহোগ করিয়া গিয়াছেন। উদ্যোতকর প্রথম স্ত্রভান্য-বার্ত্তিকের শেষে ইতি শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন; সেধানে ভাংপ্রাটীকাকার নিথিরাছেন—"ইতি স্ত্রদ্মাপ্তো।" এখানে উদ্যোতকরের পাঠানুসারে ভাষ্যকারের পাঠ স্থির করিয়া প্রচলিত কোন কোন পাঠ পরিতাক্ত হইয়াছে। উদ্যোতকর অনেক স্থলে ভাষ্যকারের পাঠও উদ্ভ করিয়াছেন; স্থতরাং স্থলবিশেষে উদ্যোত-করের পাঠকেও প্রকৃত ভাষ্মপাঠ বলিয়া ধরিয়া লওয়া যায়,-জ্রুপ প্রচীন সংবাদ বাতীত ভাষোর প্রকৃত পাঠ নির্ণয়ের উপায়ই বা কি আছে ?

মহর্ষি গোত্রমের প্রথম স্থ্রার্থ না বুরিয়া প্রাচীন কালে কোন বিরোধী সম্প্রদার প্রতিবাদ করিয়াছিলেন বে, গোত্রমাক্ত "বাদ" হইতে "নিগ্রহন্তান" পর্যন্ত পদার্থগুলির জ্ঞান মোক্ষের কারণ হইতেই পারে না। যাহা পর-পরাভবের উপায়, যাহাতে অপরকে পরাভূত করিবার ক্ষমতা জন্মে, তাহা অহল্লারাদির কারণ হইয়া মোক্ষের প্রতিবন্ধকই হয়। যাহা মোক্ষের প্রতিবন্ধক, তাহাকে কি মোক্ষের কারণ বলা যার? স্থতরাং গোত্রমের প্রথম স্থ্রে বর্থন "বাদ," "জয়," "বিতপ্তা" প্রভৃতির তর্ম্জানকে মোক্ষের কারণরপে বলা হইয়াছে, তথন ঐ স্থ্রার্থ নিতান্ত যুক্তিবিক্ষ, স্থতরাং অগ্রাহ্ম। এইরূপ মত প্রকাশ এখনও অনেকে করিয়া থাকেন, কিন্ত ইহা পুরাতন কথা। উদ্যোত্তকর মহর্ষি গোত্তমের প্রথম স্থ্র ব্যাখ্যার উপসংহারে পূর্কোক্ত প্রতিবাদী সম্প্রদায়ের এই পূর্কাক্ষের অবতারণা করিয়া বলিয়াছেন নে, স্থ্রার্থ না বুঝিয়াই ঐরপ প্রতিবাদ করা হইয়াছে। মহর্নির দ্বিতীয় স্থ্রের দ্বারা এবং যুক্তির দ্বারা আন্মাদি "প্রমেন" তব্ম সাক্ষাংকারই মোক্ষের সাক্ষাং কারণ, ইহাই স্থ্রার্থ বুঝিতে হইবে এবং প্রমাণাদি পঞ্চদশ পদার্থের তব্মজান পরম্পারার তাহাতে আবস্থক, ইহাই স্থ্রার্থ বুঝিতে হইবে। তাৎপর্য্যাক্তিরাকার বলিয়াছেন নে, "জয়," "বিতপ্তা" প্রভৃতির জ্ঞানে মুমুক্র অহল্লার জন্ম না। কিন্ত উহার দ্বারা মোক্ষ-সাধনের প্রতিবন্ধক অন্ত ব্যক্তির অহল্লার নিরন্তি করা যায়, তজ্জ্ঞ অনেক অবস্থার মুমুক্র উহা আবস্তুক হয়, স্বতরাং উহা মোক্ষের পরিপন্থী নহে, পরম্ব উহা মোক্ষের অহক্ত্ম।

উদ্যোতকর শেবে বলিয়াছেন যে, প্রতিবাদী "বাদ," "জ্বর," "বিতণ্ডা" প্রভৃতির জ্ঞানকে যে অহলারাদির কারণ বলিয়াছেন, তাহাও ঠিক বলা হর নাই। কারণ, যাহাদিগের ঐ সকল পদার্থের কোনই জ্ঞান নাই, তাহাদিগেরও অহল্পারাদির উদ্ভব দেখা যায়, আবার তর্জ্ঞানী প্রকৃত পশ্তিতের ঐ সকল জ্ঞান থাকা সত্ত্বেও অহল্পারাদির উদ্ভব দেখা যায় না, তবে আর ঐ সকল জ্ঞানকে অহল্পারাদির কারণ বলা যায় কিরুপে ?

বস্ততঃ চিত্তভদ্ধির উপায়ের অহন্তান থাকিলে বিদ্যা বা তর্ক-কুশলতা প্রস্থৃতির ফলে কাহারও অহন্তারাদি বাড়ে না, উহার ফলে বাহার অহন্তারাদি বাড়ে, বিবাদপ্রিরতা জন্মে, জিনীবার বর্ষণা উপস্থিত হয়, দে ত মুমুক্ষ্ই নহে, প্রকৃত মুমুক্ ব্যক্তির উহা দ্বারা কোন অনিষ্ট হয় না, পরস্ক ইষ্টই হয়। আমরা কি কোন তর্ক-কুশল ব্যক্তিকেই ধীর, স্থির, শাস্ত দেখিতে পাই না ? তর্ক-কুশল হইলেই কি তাহার আর কোন উপায়েই চিত্তজি হইতে পারে না ? অস্বীকার করিলে সত্যের অপলাপ করা হইবে। বস্ততঃ বিদ্যা সকল ক্ষেত্রেই অহন্তারের বীজ বপন করেন না, সকলকে লক্ষ্য করিয়াই "বিদ্যা বিবাদার" বলা হয় নাই, তাহা হইলে মহাজনগণ, মুমুক্ষ্যণ, ভক্তগন কোন দিনই বিদ্যার আলোচনা করিতেন না। ভক্তের প্রস্থ চৈতন্ত-চরিতামূতেও আমরা উত্তমাধিকারীর মধ্যে "শাস্ত্রমূত্তিশ্বনিপূর্ণতা প্রকৃত অবিকারীর কোন অনিষ্ট ত করেই না, পরস্ত তাহার অধিকারের পূর্ণতা সম্পাদন করিয়া

নাল্লপুকিস্থনিপুণ দৃঢ় আছা বার।
 উন্তন অধিকায়ী তিবোঁ তাররে সংসার ।— তৈ চঃ, মধালীলা, ২২ পঃ। বহাপ্রভুর নিজের উল্লি।

তাহাকে সর্বানা সর্বতোভাবে ব্যক্ষা করে, তাহার লক্ষ্যের দিকে সর্বানা লক্ষ্য রাখে, তাহার শ্রদ্ধাকে সর্বানা দৃত্ করিয়া রাখে, স্থতরাং প্রমাণাদি পদার্থের তত্ত্বজ্ঞান নানা ভাবেই মোক্ষের সহায় হয়। ত্যাধ্যে আন্মাদি পদার্থের তত্ত্বসাকাৎকাররপ তত্ত্বজ্ঞান মোক্ষের সাক্ষাৎ কারণ এবং আন্মাদি পদার্থের প্রবণমননাদিরপ পরোক্ষ তত্ত্বজ্ঞান তাহাতে পূর্বের আবস্তাক, তাহাতে আবার প্রমাণাদি পদার্থের তত্ত্বজ্ঞান আবস্তাক, এই ভাবে প্রমাণাদি বোড়শ পদার্থের তত্ত্বজ্ঞানকে মহর্বি এক সঙ্গে নিঃশ্রেরদের উপায় বলিরাছেন। উহার নারা প্রমাণাদি সমস্ত পদার্থের বে কোনরূপ তত্ত্ব্জ্ঞানই মোক্ষের সাক্ষাৎ কারণ, ইহা স্থ্রার্থ বৃথিতে হইবে না। যাহা পরম্পরায় নিঃশ্রেরদের সাধন, তাহাও শ্ববিগণ নিঃশ্রেরদকর বলিয়া উরেথ করিতেন। গীতার আছে,—

"সন্মাসঃ কর্মবোগশ্চ নিঃশ্রেরসকরাব্ভৌ" । ৫।২।

এখানে "সন্নাদ" ও "কর্দ্ধধোগ" কি সাক্ষাৎ সম্বন্ধেই মোক্ষসাধন বলা হইরাছে ? তাহা কি হইতে পারে ? সন্নাদ ও কর্দ্ধধোগ মোক্ষের সাক্ষাৎ কারণ তত্ত্তানের সম্পাদন করে বলিয়াই তাহাকে নিঃশ্রেরসকর বলা হইরাছে । ঐরূপ অতি পরম্পরায়ও বাহা মোক্ষে সহায়তা করে, এমন অনেক কর্মের উরেধ করিয়া "ইহা করিলে আর ভবদর্শন হয় না, ইহা করিলে আর জননী-জঠরে আসিতে হয় না," এইরূপ কথা বলিতে ব্রন্ধবাদী বাদরায়ণও বিরত হন নাই । ফলকথা, প্রথম স্থ্যে "বাদ," "জন্ন" প্রভৃতির তত্ত্তানকে সাক্ষাৎ মোক্ষসাধন বলা হয় নাই । ধোড়শ পদার্থের তত্ত্তান কি ভাবে কেন মোক্ষসাধন, তাহা ক্রমে ব্যক্ত হইবে । ধৈষ্য ধরিয়া দ্বিতীয় স্থ্যে কিছু দেখুন । ১ ॥

ভাষ্য। তচ্চ খলু বৈ নিঃশ্রেরদং কিং তত্ত্বজানানন্তরমেব ভবতি ? নেতু)চাতে, কিং তহি ? তত্ত্বজানাৎ।

অনুবাদ। (পূর্ববপক্ষ) সেই নিঃশ্রেরস অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত ভায়বিদ্যার মুখ্য ফল অপবর্গ কি তবজানের পরেই হয় ? (উত্তর) ইহা বলা হয় নাই, অর্থাৎ তবজানের পরেই মুখ্য ফল নির্ববাণ লাভ হয়, ইহা মহর্ষি গোতম বলেন নাই। (প্রশ্ন) তবে কি ? (উত্তর) তবজান হইতে অর্থাৎ তবজানপ্রযুক্ত (দিতীয় সূত্রোক্তক্রমে নির্ববাণ লাভ হয়)।

টিয়নী। মহর্বি প্রথম স্থ্রের দ্বারা তাঁহার স্থারশান্তের প্রতিপাদ্য, প্রব্লেজন এবং তাহাদিগের পরশ্পর সহজের স্থচনা করতঃ প্রমাণাদি পদার্থের নাম কীর্ত্তন করিয়াছেন, ইহারই নাম
"উদ্দেশ"। ঐ পদার্থগুলির "লক্ষণ" বলিয়া শেবে "পরীক্ষা" করিবেন। কারণ, পদার্থের
পরীক্ষা ব্যতীত তত্ত্বনির্ণয় সন্তব নহে। কিন্তু পদার্থের "প্রব্লোজন" ও সম্বন্ধের নির্ণয় না হইলেও
তাহার লক্ষণ ও পরীক্ষার অবসর উপস্থিত হয় না। "পরীক্ষা" ব্যতীত আবার ঐ প্রব্লোজন ও
সম্বন্ধের নির্ণয় হইতে পারে না, এ জন্ত মহর্ষি দ্বিতীয় স্থ্রের দ্বারা ঐ প্রব্লোজন ও সম্বন্ধের পরীক্ষা
করিয়াছেন। দ্বিতীয় স্থ্রটি সিদ্ধান্ত-স্ত্র। পূর্কপক্ষ ব্যতীত সিদ্ধান্ত কথন সন্তব হয় না,
এ জন্তু ভাষাকার একটি পূর্কপক্ষের অবতারণা করিয়াই দ্বিতীয় স্থ্রের অবতারণা করিয়াছেন।

পূর্ব্বপক্ষের গৃঢ় তাৎপর্য্য এই যে, প্রথম হত্তে তত্তভানবিশেষকে নিঃপ্রেম্মলাভের উপায় বলা হইয়াছে। তল্মধ্যে নির্কাণক্ষপ অপবর্গই সুখ্য নিঃশ্রেরদ। তাহা তাহার কারণ তত্ত্তান-বিশেষের পরেই জন্মিবে। ইহা অস্ত্রীকার করিলে মহর্ষির প্রথম স্থানের ঐ কথা মিথ্যা হইরা যায়। মহর্ষি প্রথম স্ত্রে বে তত্ত্তানবিশেষকে মুখ্য নিংশ্রেষদ অপবর্গের সাক্ষাৎ কারণরূপে স্তুচনা ক্রিয়াছেন, দেই তহুজ্ঞানবিশেষের পরেই যদি তাহার কার্য্য অপবর্গ না হয়, তাহা হুইলে মহবি তাহাকে সাক্ষাৎ কারণ বলিতে পারেন না, সাক্ষাৎ কারণের পরেই তাহার কার্য্য হইয়া থাকে। মহর্ষি প্রথম ফুত্রে অবস্তু কোন তভ্জানবিশেষকে অপবর্গের সাক্ষাৎ কারণ অর্থাৎ চরম কারণ বলিয়া স্টুচনা করিয়াছেন, ঐ চরম কারণ তত্তজানবিশেষ জন্মিলে অপবর্গ লাভে আর বিলম্ব ইইবে কেন ? যদি তাহাই হইল, যদি তত্দপনের পরক্ষণেই নির্দ্ধাণ লাভ হইরা গেল, তাহা হইলে তত্ত্বদর্শীর নিকটে তাঁহার দৃষ্ট তত্ত্ববিদ্যে কোন উপদেশ পাওয়া সম্ভব হইল না, তিনি তত্ত্ব দর্শনের পরকণেই নির্মাণ লাভ করায়, আর কাহাকেও কিছুই বলিয়া যাইতে পারিলেন না। স্কুকরাং শাস্ত্র-বাক্যগুলি তত্ত্বদর্শীর বাক্য হওয়া অসম্ভব। তত্ত্বদর্শী ব্যতীত আর সকলেই ভ্রাস্ত, আর কাহারও উপদেশ শাস্ত্র বলিয়া মানা বায় না, স্কুতরাং শাস্ত্র নামে প্রচলিত বাকাগুলি প্রান্তের বাকা বলিয়া বস্তুতঃ শাস্ত্র নহে, তাহা হইতে তত্ত্বজানের আশা করা অসম্ভব। যিনি তত্ত্বদর্শী, অগচ জীবিত থাকিয়া তত্ত্বের উপদেশ করিবেন, এমন ব্যক্তি কোথায় মিলিবে ? তত্ত্বদর্শনের পরক্ষণেই যে নিৰ্ম্বাণলাভ হইয়া যায় ৷

দ্বিতীর স্ত্রের দারা এই পূর্ম্বপক্ষের উত্তর স্থৃচিত হইরাছে। তাই ভাষ্যকার "তত্ত্জানাৎ" এই কথার যোগ করিয়া, দ্বিতীয় স্ত্রের অবতারণার দারা তাঁহার উত্থাপিত পূর্ম্বপক্ষের উত্তর জানাইয়াছেন। ভাষ্যকারের শেষোক্ত ঐ কথার সহিত দ্বিতীয় স্ত্রের যোজনা ব্বিতে হইবে।

উত্তরপক্ষের গৃঢ় তাৎপর্য্য এই যে, মৃক্তি দিবিদ,—পরা ও অপরা; নির্মাণ মৃক্তিকেই পরা মৃক্তি বলে। তাহা তরসাক্ষাৎকারের পরেই হয় না, তাহা যে ক্রমে হয়, মহর্দি দিতীয় ক্রের দারা সেই ক্রম বলিরাছেন। অপরা মৃক্তি তরসাক্ষাৎকারের পরেই জন্মে, তাহাকেই বলে "জীবদ্যুক্তি"। তর্থসাক্ষাৎকারের মহিমান মুমুক্তর পূর্বসঞ্চিত ধর্ম ও অধর্ম সমস্তই নই ইয়া যার, কিন্তু "প্রারক্ত" ধর্ম ও অধর্ম থাকে, ভোগ ব্যতীত তাহার ক্ষর নাই। স্কতরাং জীবন্মুক্ত ব্যক্তি প্রারক্ত ভোগের জন্ম বত দিন দেহ ভোগ করেন, তত দিন তাহার নির্মাণ হয় না। শ্রুতি বলিরাছেন,—"তাবদেবান্ত চিরং বাবর বিমাক্ষ্যে অব সম্পৎক্তে"। মুমুক্ত্ আত্মানি বিষরে মিথ্যা জ্ঞান বিনত্ত করিবার জন্ম প্রথমতঃ বেদাদি শাস্ত্র হইতে আত্মাদির প্রকৃত স্বরূপের শান্ধ বোধ করেন, ইহারই নাম প্রবণ। তাহার পরে যুক্তির দ্বারা সেই শ্রুত তত্ত্বের পরীক্ষা করেন, ইহারই নাম প্রবণ। তাহার পরে যুক্তির দ্বারা সেই শ্রুত তত্ত্বের পরীক্ষা করেন, ইহারই নাম মনন; ইহা এই স্তার্গবিদ্যার অবীন, এই স্তার্গবিদ্যা "প্রমাণের" তহ্বজ্ঞান সম্পাদনের অন্তর্গ শার্ম পর্যার্গতি পদার্গের তত্ত্ব জ্ঞাপন করিরাছে। প্রান্ত ও ত্যাজ্য-ভেনে ব্যবহ্নিত "প্রমের" পদার্গগুলির তব্বজ্ঞাপনের জন্মই আবার প্রমাণের তত্ত্ব জ্ঞাপন করিরাছে। প্রমাণের দ্বারা বিচার করিলে বুরা বাইবে—আত্মা প্রভৃতি অপবর্গ পর্যান্ত দ্বাদশিবন প্রমোণের মধ্যে "আত্মা" ও

"অপবর্গই" গ্রাহ্ম, আর দশটি ত্যাজ্য, ঐ দশটি ছংখের হেতু এবং ছংখ, এ জন্ত "হের"। ভার-বিদ্যার সাহাব্যে মননের ছারা আত্মাদি "প্রমেরের" তত্ত্বাবধারণ হইলেও মিথ্যা জ্ঞানজন্ম সংস্কার থাকার, আবারও পূর্বের ভার ভ্রম সাকাৎকার করে। দিঙ্মূড় ব্যক্তির সহস্র অনুমানের হারাও পুর্ব্বদংশার ধার না। তত্ত্বসাক্ষাৎকার হইলেই মিখ্যা সাক্ষাৎকার বা বিপরীত সাক্ষাৎকার নিবৃত্ত হইতে পারে এবং তত্ত্বাক্ষাংকারজন্ম সংস্কারই বিপরীত সংস্কারকে দূর করিতে পারে, ইহা লোকসিন্ধ, অর্থাৎ লোকিক ভ্রম স্থলেও এইরূপ দেখা বার। যে রঙ্গুকে সর্প বলিরা ভ্রম প্রত্যক্ষ করিরাছে, তাহার রজ্জুর স্বরূপ প্রত্যক্ষ না হওয়া পর্যান্ত ঐ ভ্রম একেবারে বার না, অন্ত কোন আপ্ত ব্যক্তি "ইহা দর্প নহে" বলিয়া দিলেও এবং উপযুক্ত হেতুর সাহাব্যে "ইহা দর্প নহে" এরপ অনুমান হইলেও, আবার অনেক পরে নিকটে গেলে সেই দর্পবৃদ্ধি তখনই উপস্থিত হয়; কিন্তু রজ্জুর স্বরূপ প্রত্যক হইরা গেলে আর দে ভ্রম হর না। দেইরূপ আস্মাদি বিষয়ে জীবের ভ্ৰমজ্ঞান প্ৰত্যক্ষাত্মক, বৈদান্তিক সম্প্ৰদায়বিশেষের সম্মত কোন মহাবাক্যজন্ম পরোক্ষ তত্মজানে উহা যাইতে পারে না, উহা নাশ করিতে হইলে ঐ আত্মাদি পদার্থের তত্ত্বনাক্ষাৎকার করিতে হইবে, স্বতরাং তাহার জন্ত মননের পরে ঐ আত্মা প্রভৃতির শ্রুতিযুক্তিসিদ্ধ স্বরূপের ধ্যান-ধারণাদি করিতে হইবে, তাহাতে বোগশাস্ত্রোক্ত উপায় আশ্রয় করিতে হইবে, তাহাতে ঈশ্বর-প্রশিধানও আবশ্রক হইবে। ঐ ধ্যান-ধারণাদি জন্ত যে বর্থার্থ দৃঢ় জ্ঞান জন্মিবে, তাহাই পরে কালবিশেষে আত্মাদির তহুদাক্ষাংকার জন্মাইবে, উহাই আত্মাদি বিষয়ে চতুর্থ বিশেষ জ্ঞান। উহা হইলে আর তথন মিথ্যা জ্ঞানজন্ম সংস্কারের লেশ মাত্র থাকিবে না। ঐ তত্ত্ব-দাকাৎকার জনিয়া গেলে আর তাঁহাকে বদ্ধ বলা যায় না, তিনি তখন মুক্ত, তবে সহসা তিনি তথন দেহাদিবিযুক্ত হন না, প্রারন্ধ কর্মফল ভোগের জন্ম তিনি জীবিত থাকেন। সেই তর্মশী জীবন্ত ব্যক্তিরাই শাস্ত্রবক্তা, তাঁহাদিগের উপদেশই শাস্ত্র। তাঁহাদিগের উপদেশেই শাস্ত্র-সম্প্রদায় রকা ও লোকশিকা অব্যাহত আছে। ফলতঃ নির্বাণ মুক্তি তত্তজানের পরেই হয় না, জীবনুক্তি ভবজানের পরেই হইয়া থাকে, স্নতরাং কোন দিকেই বিরোধ নাই এবং তত্ত্বদর্শী মুক্ত ব্যক্তির নিকটে তত্ত্বের উপদেশ পাওরাও অনন্তব হইল না। শাস্ত্র এবং এই দকল বুক্তির দারাই মুক্তির পূর্বোক্ত বৈবিধ্য বুঝা গিরাছে। মহর্বি দ্বিতীয় স্থক্তের দ্বারা পরা মৃক্তির ক্রম বলিয়াছেন, ভাহাতে এবং প্রথম স্ত্রৈর কথাতে অপরা মুক্তির কথাও পাওয়া গিয়াছে এবং আত্মা প্রভৃতি প্রমের প্লার্থের তত্ত্বসাক্ষাথকারই মোক্লের সাক্ষাথ কারণ, ইহাও দ্বিতীয় সূত্রে ব্যক্ত করা হইরাছে।

## সূত্র। তুঃখ-জন্ম -প্রক্তিদোষ - মিথ্যাজ্ঞানানা-মূত্তরোত্তরাপায়ে তদনন্তরাপায়াদপবর্গঃ॥ ২॥

অমুবাদ। ছঃখ, জন্ম, প্রবৃত্তি (ধর্মা ও অধর্মা), দোষ (রাগা ও ছেষ) এবং মিথ্যাজ্ঞান অর্থাৎ আত্মা প্রভৃতি পদার্থ বিষয়ে নানাপ্রকার ভ্রমজ্ঞান, ইহাদিগের পরপরটির বিনাশে (কারণনাশে কার্যানাশক্রমে) "তদনস্তর"গুলির অর্থাৎ ঐ মিথাজ্ঞান প্রভৃতি পরপরটির অব্যবহিত পূর্ববগুলির অভাব প্রযুক্ত অপবর্গ হয় (নির্বাণ লাভ হয় ) অর্থাৎ তত্ত্বজ্ঞানের দারা মিথাজ্ঞানের বিনাশ হয়, মিথাজ্ঞানের বিনাশে রাগ ও দ্বেদরূপ দোষের নির্ত্তি হয়, তাহার নির্ত্তিতে ধর্ম্ম ও অধর্ম্মরূপ প্রবৃত্তির নির্ত্তি হয়, তাহার নির্ত্তিতে জন্মের নির্ত্তি হয়, জন্মের নির্ত্তিতে ছঃথের আত্যন্তিক নির্ত্তি হয়, ইহাই নির্বাণ মৃত্তি।

বিবৃতি। বন্ধ জীবদাত্রেরই ছঃখনিবৃত্তির জন্ত ইচ্ছা স্বাভাবিক, একেবারে দংদার ছাড়িয়া ছঃখমুক্ত হইতে সকলের ইজা না হইলেও ছঃখ কেহ চায় না, আমার ছঃখ না হউক, আমি কট না পাই, এরপ ইচ্ছা সকলেরই স্বাভাবিক এবং দে জন্ম সকলেই নিজ নিজ শক্তি ও কচি অনুসারে ছঃধ নিবৃত্তির জন্ত চেঠা করিতেছে। ছঃধ কাহারই ভাল লাগে না। যাহা প্রতিকুল ভাবে অর্থাৎ স্বভাবতঃই অপ্রিয় ভাবে জ্ঞানের বিষয় হয়, তাহা ছঃখ। ছঃখের সহিত সকলেরই স্থচিরকাল হইতে পরিচর আছে, স্কুতরাং ভাহার পরিচয় দেওয়া অনাবশ্রুক, ভাষায় তাহার পরিচয় দেওয়াও দহজ নহে। ছঃখের পরিচয় দেওয়া অপেক্ষা ছঃখ এবং তাহার ভোগ অতি সহজ। অনাদি কাল হইতে সকলেই ছঃথ ভোগ করিতেছে এবং তাহার শান্তির জন্ম বথাসম্ভব চেষ্টা করিতেছে। মূলের খবর গইলে কাহারই প্রাণে শান্তি নাই। ছংধনিবৃত্তির জন্ম দকলেরই ইচ্ছা, দকলেরই চেপ্তা, ইহা অস্বীকার করিলে জোর করিয়া সত্যের অপলাপ করা হয়। ভূঃধ বলিরা একটা কিছু না থাকিলে তাহার সহিত অনানি কাল হইতে নিরন্তর জীবকুলের কথনই এত সংগ্রাম চলিত না। কিন্ত নিরস্তর নানাবিধ উপায় অবলম্বন করিয়াও, ছুংখের সহিত বছ বছ সংগ্রাম করিয়াও যত দিন জন্ম আছে, তত দিন কেহই ছুংখের হস্ত হইতে একেবারে বিমৃক্ত হইতে পারিতেছে না। জন্মিলেই ছঃখ, জন্ম গ্রহণ করিয়া যিনি যত বড়ই হউন না কেন, ছঃধকে কেহই একেবারে তাড়াইয়া দিতে পারেন না। ছঃধভোগ সকলকেই করিতে হয়, এ সত্য চিন্তাশীলের অজ্ঞাত নহে। জন্ম হইলে ছাখভোগ কেন অনিবার্য্য, সংসারী সর্বাদাই ছঃখের গৃহে কেন বাস করেন, ইহাও চিন্তাশীলদিগকে বুঝাইরা দিতে হইবে না। ফল কথা, বন্ধ জীব হুংখের কারাগারে নিয়ত বাস করিতেছে, জন্মই তাহাকে হুংখের সহিত ছম্ছেদ্য বন্ধনে বাৰিয়াছে, ইহা ভাবিয়া বুঝিলে অবগ্ৰহ বুঝা বাইবে। মূলকথা, জন্ম ছাথের কারণ। এই জন্মের কারণ ধর্ম ও অধ্যা। কারণ, ধর্ম ও অধ্যের ফল স্থতাগ ও ছঃখভোগ করিবার জন্তই জীবকে বাধ্য হইয়া জন্মগ্রহণ করিতে হয়। কর্মকলান্দ্রসারে বিশিষ্ট শরীরাদি-সম্বন্ধই জন্ম। শরীরাদি ব্যতীত ধর্মাধর্মের ফলতোগ হওয়া একেবারে অসম্ভব, স্থতরাং ধর্মা ও অধর্মা ( বাহা শুভ ও অশুভ প্রবৃত্তি-( কর্মা )সাধ্য বলিরা 'প্রবৃত্তি' শব্দের দারাও কথিত ছইয়াছে ) জীবের শরীরাদি সমন্ধরণ জন্ম সম্পাদন করিয়াই স্থাভোগ ও ছঃখভোগ জন্মায়। এই "প্রবৃত্তি"র অর্থাৎ ধর্ম ও অধর্মের কারণ "দোষ"। দোষ বলিতে এখানে "রাগ" অর্থাৎ বিষয়ে অভিনাষ বা আদক্তি এবং "ৱেষ"। এই রাগ ও ধ্বেবশতটে জীব ওড ও মঙ্ভ

কর্মে প্রবৃত্ত হর। যিনি রাগ-ছেম-বর্জিত, থাহার ইষ্ট ও অনিষ্ট উভরই তুল্য, যিনি গীতার ভাষার "নাভিনন্দতি ন বেষ্ট," তিনি ইষ্ট লাভ ও অনিষ্ট পরিহারের জন্তু কোন কর্ম্ম করেন না, তিনি আদক্তির প্রেরণার কোন সং বা অসং কর্মে লিগু হন না, তিনি বিছেব-বিষের জালায় কাহারও কোন অনিষ্ট সাধন করিতে বান না। এক কথায় তিনি কায়িক, বাচিক, মানসিক কোন শুভ বা অভত কর্মো আসক্ত নহেন, রাগ ও ছেব না থাকায় তাঁহার সম্বন্ধে ঐরপ ঘটতেই পারে না এবং তিনি কোন কর্ম করিলেও তজ্জ্ঞ তাঁহার ধর্ম ও অবর্ম হর না। মিথ্যা জ্ঞান বা অবিদার অধিকারে থাকা পর্যান্তই কর্মা ছারা ধর্মা ও অধর্মের সঞ্চর হয়। এই রাগ ও ছেবের কারণ "মিখ্যাজ্ঞান"। অনাদিকাল হইতে আন্ধা ও শরীরাদি বিষয়ে জীবকুলের যে নানাপ্রকার ভ্রম জান আছে, তাহার ফলেই তাহাদিগের রাগ ও ছেব জন্ম। যাহার ঐ মিখ্যাজ্ঞানের উচ্ছেদ হইয়াছে, বিনি প্রক্লত সত্যের দেখা পাইয়াছেন, তাঁহার আর রাগ ও দেব জন্মিতে পারে না, কারণ বাতীত কার্যা হইতে পারে না, মিথাজান বাহার কারণ, তাহা মিথ্যাজ্ঞানের অভাবে কিরুপে হইবে ৫ অনাদিকাল ইইতে জীবের নিজ শরীরাদি বিষয়ে অহকাররূপ মিথ্যাজ্ঞানজন্ত সংস্থার বন্ধমূল হুইয়া আছে। ঐ শরীরাদি বিষয়ে আমিছ-বৃদ্ধিরূপ অহকারের ফলেই তাহার ইষ্ট বিষয়ে আদক্তি এবং অনিষ্ট বিষয়ে বিষেষ জন্মিতেছে এবং আরও বছ বছ প্রকার মিখ্যাজ্ঞান জীবকে পুনঃ পুনঃ সংসারে বন্ধ করিতেছে। এই সকল সংসারনিদান মিখ্যাজ্ঞানের মহিমায় জীবের রাগ ও দ্বের ক্লয়ে। রাগ ও বেষবশতাই শুভ ও অশুভ কর্মা করিয়া জীব ধর্মা ও অধর্মা সঞ্চয় করে, তাহার ফলভোগের জন্ম আবার জন্মগ্রহণ করে, জন্মগ্রহণ করিলেই ছঃথ অনিবার্য্য। স্কৃতরাং বুঝা বায়, বে ছঃখের ভাবী আক্রমণ নিবারণ জন্ত জীবগণের এত ইজ্ঞা, এত চেষ্টা, এত সংগ্রাম, তাহার মুলই "মিখ্যা-জ্ঞান"। সভ্যজ্ঞান ব্যতীত এ মিখ্যাজ্ঞান কখনই যাইতে পারে না, তত্ত্জানের স্থল্ট স্থলংস্কার ব্যতীত মিথাজ্ঞানের কুসংস্থার আর কিছুতেই বাইতে পারে না। রজ্জুর প্রকৃত স্বরূপ প্রত্যক্ষ ব্যতীত আর কোন উপারেই তাহাতে দর্শভ্রম বিনষ্ট হয় না—হইতে পারে না। স্কুতরাং জুঃধনিবৃত্তি করিতে হইলে, চিরকালের জন্ম জঃথভর হইতে মৃক্ত হইতে হইলে তাহার মৃল "নিগ্যাজ্ঞান"কে একেবারে বিনষ্ট করিতে হইবে। রোগের নিদান একেবারে উচ্ছিন্ন না হইলে রোগের আক্রমণ একেবারে ক্ষ হয় না, সাম্য্রিক নিবৃত্তি হইলেও পুনরাক্রমণ হইরা থাকে।—স্কুতরাং সভ্যজ্ঞানের ছারা মিখ্যা-ক্সান বিনষ্ট করিতে হইবে। তব্বজ্ঞানই সত্যজ্ঞান। বে বিবয়ে যেরূপ মিখ্যাক্সান আছে, সেই বিষয়ে তাহার বিপরীত জ্ঞানই "তত্বজ্ঞান"। শাস্ত্রোক্ত উপায়ে উহা লাভ করিলে পরক্ষণেই মিথাজ্ঞান নষ্ট হইবে। তত্তজানজ্ঞ সংস্থারে মিথাজ্ঞানজ্ঞ সংস্থার বিনষ্ট হইয়া যাইবে। মিখ্যাজ্ঞানের নাশ হইলেই অর্থাং তজ্জন্ত সংস্কারের উচ্ছেদ হইতেই কারণের অভাবে রাগ ও বেষ আর জ্মিল না। রাগ ও বেষ না পাকায় আর ধর্মাধর্ম জ্মিল না, তত্তানের মহিমায় পূর্ব্বসঞ্চিত ধর্মাধর্ম বিনষ্ট হইয়া গেল, ধর্মাধর্মের অভাবে আর জন্ম হইতে পারিল না, জন্ম না হইলে আর ছাথের সম্ভাবনাই থাকিল না, প্রারদ্ধ কর্মভোগাম্ভে বর্তমান জন্মটা নত হইয়া গেলেই দব গেল, তথনই নির্মাণ, তথনই দর্ম ছাথের চিরশান্তি।

ভাষ্য। তত্র আন্ধাদ্যপবর্গপর্যান্তপ্রমেরে মিথ্যাজ্ঞানমনেকপ্রকারকং বর্ততে। আত্মনি তাবন্ধান্তীতি। অনাত্মভাত্মেতি, ছৃঃথে স্থামিতি, অনিত্যে নিত্যমিতি, অব্রাণে ব্রাণমিতি, সভরে নির্ভয়মিতি, জ্ঞাপ্রতেইভিমত-মিতি, হাতব্যেইপ্রতিহাতব্যমিতি। প্রব্রেজী—নান্তি কর্ম্ম, নান্তি কর্মফল-মিতি। দোষেরু—নায়ং দোষনিমিত্তঃ সংসার ইতি। প্রেত্যভাবে—নান্তি জল্পজ্জীবো বা সত্ত্ব আত্মা বা যঃ প্রেয়াং প্রেত্য চ ভবেদিতি। অনিমিত্তং জন্ম, অনিমিত্তো জন্মোপরম ইত্যাদিমান্ প্রেত্যভাবোইনন্ত-শ্রেতি। নৈমিত্তিকঃ সমকর্মনিমিত্তঃ প্রেত্যভাব ইতি। দেহেন্দ্রেরুদ্ধিবদনা-সন্তানোচ্ছেদ-প্রতিসন্ধানাভ্যাং নিরাত্মকঃ প্রেত্যভাব ইতি। অপবর্গে—ভীত্মঃ থল্বরং সর্ব্বকার্যোপরমঃ সর্ব্ববিপ্রয়োগেইপবর্গে বহু ভদ্রকং লুপ্যত ইতি কথং বৃদ্ধিমান্ সর্ব্বস্থাচ্ছেদমটেতভ্যমনুমপবর্গং রোচয়েদিতি।

অনুবাদ। ক সেই আন্থাদি অপবর্গ পর্যান্ত "প্রমেয়" বিষয়ে মিথ্যাজ্ঞান অনেক প্রকার আছে। (তন্মধ্যে কতকগুলি দেখাইতেছেন।) আত্মবিষয়ে "নাই" অর্থাৎ আত্মা নাই, এইরূপ জ্ঞান। অনাক্ষাতে (দেহাদিতে) "আত্মা" এইরূপ জ্ঞান। (এখন শরীর হইতে মনঃ পর্যান্ত "প্রমেয়" বিষয়ে সামান্ততঃ কতকগুলি মিথ্যাজ্ঞান দেখাইতেছেন)।—তুঃখে—স্থুখ, এইরূপ জ্ঞান। অনিত্যে—নিত্য, এইরূপ জ্ঞান। অত্রাণে—ত্রাণ, এইরূপ জ্ঞান। সভয়ে—নির্ভয়, এইরূপ জ্ঞান। নিন্দিতে—অভিমত, এইরূপ জ্ঞান। ত্যাজ্যে—অত্যাজ্য, এইরূপ জ্ঞান। (এখন "প্রবৃত্তি" প্রভৃতি "অপবর্গ" পর্যান্ত প্রমেয়ে বিশেষ করিয়া কতকগুলি মিথ্যাজ্ঞান দেখাইতেছেন)।—প্রবৃত্তি অর্থাৎ ধর্ম্মাধর্ম্ম বিষয়ে—কর্ম্ম নাই, কর্ম্মকল নাই, এইরূপ জ্ঞান। দোষ অর্থাৎ রাগছেষাদি বিষয়ে—এই সংসার-দোষ নিমিত্তক অর্থাৎ রাগছেষাদি-জন্ম নহে, এইরূপ জ্ঞান। "প্রেত্যভাব" বিষয়ে (পুনর্জন্ম বিষয়ে)—বিনি মরিবেন এবং মরিয়া জন্মিবেন, সেই জন্ত বা জীব নাই, সত্ত্ব বা আত্মা নাই, এইরূপ জ্ঞান।

আয়া, শরীর, য়াণাদি বহিরিল্লিয়, য়প, য়দ প্রভৃতি ইলিয়ার্থ, বৃদ্ধি, মনঃ, প্রবৃত্তি, দোব, প্রেভাভাব,
ফল, য়ঃব, অপবর্গ, এই বারণবিধ পদার্থকৈ নহাঁবি প্রমেয় নামে পরিভাগিত করিয়াছেন। ঐ প্রমেয় বিবরে বছবিধ
মিখাজ্ঞানই লীবের সংসারেয় নিবান এবং ঐ মিখাজ্ঞানেয় বিপরীত জ্ঞানই তাহাদিপের তর্জ্ঞান। ভাষাকার সেই
মিখাজ্ঞান ও তর্জানের বর্ণনা করিয়াছেন।

জন্ম কারণশূত্য,—জন্মের নির্ত্তি কারণশূত্য; অতএব প্রেত্যভাব সাদি এবং অনন্ত, এইরপ জ্ঞান। প্রেত্যভাব নিমিত্ত-জন্ম হইলেও কর্মানিমিত্তক নহে, এইরপ জ্ঞান। গ্রুপেরে, 'বৃদ্ধি', 'বেদনা' অর্থাৎ স্থা-ছঃখ, ইহাদিগের যে সন্তান অর্থাৎ সজ্ঞাত বা সমষ্টি, তাহার উচ্ছেদ ও প্রতিসন্ধান বশতঃ অর্থাৎ ঐ দেহাদির এক সমষ্টির নাশের পরে ভজ্জাতীয় অত্য এক সমষ্টির উৎপত্তি হয় বলিয়া, "প্রেত্যভাব" নিরাত্মক অর্থাৎ তাহাতে আত্মা নাই, এইরপ জ্ঞান। অপবর্গ-বিষয়ে—সর্ববকার্য্যোপরতি অর্থাৎ বাহাতে সর্ববকার্য্যের নির্ত্তি হয়, এমন, এই অপবর্গ ভয়ানক। সর্ববিপ্রয়োগ অর্থাৎ ঘাহাতে সকল পদার্থের সহিত বিচ্ছেদ হয়, এমন অপবর্গে বহু শুভ নন্ট হয়, স্থতরাং কেমন করিয়া বৃদ্ধিমান ব্যক্তি বাহাতে সকল স্থথের উচ্ছেদ হয় এবং যাহাতে কিছুমাত্র জ্ঞান থাকে না, এমন, এই অপবর্গকে ভালবাসিবে ? এইরপ জ্ঞান (মিথ্যাজ্ঞান)।

ভাষ্য। এতস্মান্মিপ্যাজ্ঞানাদমুক্লের রাগঃ প্রতিক্লের দেবঃ। রাগদ্বেষাধিকারাচ্চাসত্যের্থ্যামায়ালোভাদয়ে। দোষা ভবন্তি। দোষাঃ প্রযুক্তঃ শরীরেণ প্রবর্ত্তমানো হিংসান্তেরপ্রতিবিদ্ধমৈপুনান্যাচরতি। বাচাহনৃতপরুষসূচনাসন্ধানি। মনসা পরদ্রোহং পরদ্রব্যাভীপ্সাং নান্তিক্যক্ষেতি। সেরং পাপাত্মিকা প্ররুত্তরধর্মার। অথ শুভা—শরীরেণ দানং পরিত্রাণং পরিচরণঞ্চ। বাচা সত্যং হিতং প্রিরং স্বাধ্যায়ঞ্চেতি। মনসা দয়ামম্পৃহাং শ্রদ্ধাঞ্চেতি। সেরং ধর্মায়। অত্র প্রবৃত্তিসাধনী ধর্মাধর্মো 'প্রবৃত্তি'শব্দেনাক্রেন। যথা অন্ধসাধনাঃ প্রাণাঃ—'ব্লমং বৈ প্রাণিনঃ প্রাণাঃ' ইতি। সেয়ং প্রবৃত্তিঃ কুৎসিতন্যাভিপুজিতন্ত চ জন্মনঃ কারণং। জন্ম পুনঃ শরীরেন্দ্রিয়বুদ্ধীনাং নিকায়বিশিক্তঃ প্রাত্র্ভাবঃ। তিন্মিন্ সতি হঃখং। তৎ পুনঃ প্রতিক্লবেদনীয়ং বাধনা পীড়া তাপ ইতি। ত ইমে মিথ্যাজ্ঞানাদয়ো হঃখান্তা ধর্ম্মা অবিচ্ছেদেনেব প্রবর্ত্তমানাঃ সংসার ইতি। যদা তু তত্ত্বজ্ঞানামিথ্যাজ্ঞানমপৈতি তদা মিথ্যাজ্ঞানাপায়ে

দেহ, ইল্লেছ, বৃদ্ধি এবং প্রব-ছঃব, ইংাদিপের সমন্তি-বিশেষই লীব। উহা ছাড়া অতিরিক্ত কোন আছা
নাই, ইহা মাহারা বলেন, তাহাদিগকে নৈরাক্সা-বাদী বলে। তাহাদিগের জান এই বে, দেহ, ইল্লিছ, বৃদ্ধি ও প্রবছঃখের এক সমন্তির উচ্ছেদ হইলে, আর একটি প্রেণাক্ত দেহাদি-সমন্তির উৎপত্তি হয়, এই ভাষেই সংসার হইতেছে
—ইহার মধ্যে নিতা আত্মা কেহ নাই। কোন নিতা আত্মাই বে এরুপ দেহাদি সমন্তি লাভ করিতেছেন, তাহা
নহে, স্করাং প্রেতাভাব নিরাত্মক। ভাষাকার এই আনকে প্রেতাভাব বিদ্যুর এক প্রকার মিখ্যা জান বলিয়াছেন।

দোষা অপষন্তি। দোষাপারে প্রবৃত্তিরপৈতি। প্রবৃত্ত্যপারে জন্মাপৈতি। জন্মাপারে ছঃখমপৈতি, ছঃখাপারে চাত্যন্তিকো২পবর্গো নিঃশ্রেরদ-মিতি।

অমুবাদ। (ভাষ্যকার সূত্রোক্ত মিথাজ্ঞানের স্বরূপ প্রদর্শন করিয়া এখন সূত্রোক্ত "নিখ্যাজ্ঞান," "দোষ," "প্রবৃত্তি," "জন্ম," "জু:খ," এই কয়েকটি পদার্থের কার্য্য-কারণ-ভাব এবং ঐ "দোষ," "প্রবৃত্তি," "জন্ম" এবং "ছঃথের" স্বরূপ প্রকাশ করিয়া সূত্রার্থ বর্ণন করিতেছেন।) এই মিখ্যাজ্ঞান (পূর্ববর্ণিত মিখ্যাজ্ঞান) বশতঃ অনুকুল বিষয়ে অনুরাগ এবং প্রতিকূল বিষয়ে ছেষ জন্ম। রাগ ও ছেষের অধিকারবশতঃ অসত্য, ঈর্যাা, কপটতা, লোভ প্রভৃতি দোষ জন্ম। দোষকর্ত্তক প্রেরিত জীব প্রবর্তমান হইয়া শরীরের দ্বারা হিংসা, চৌর্য্য এবং নিষিদ্ধ মৈথুন আচরণ করে। বাক্যের দ্বারা মিথ্যা, পরুষ ( কট্বন্তি), সূচনা ( পর-দোষ-প্রকাশ ), অসম্বন্ধ ( প্রলাপাদি ) আচরণ করে। মনের দারা পরদ্রোহ, পর-দ্রব্যের প্রাপ্তি কামনা এবং নাস্তিকতা আচরণ করে। সেই এই পাপান্মিকা প্রবৃত্তি অধর্মের নিমিত্ত হয়। অনন্তর শুভা প্রবৃত্তি (বলিতেছি)। শরীরের দারা দান, পরিত্রাণ এবং পরিচর্য্যা আচরণ করে। বাক্যের দ্বারা সত্য, হিত, প্রিয় এবং স্বাধ্যায় ( বেদ-পাঠাদি ) আচরণ করে। মনের দারা দয়া নিস্পৃহতা এবং শ্রন্ধা আচরণ করে। সেই এই শুভা প্রবৃত্তি ধর্মের নিমিত্ত হয়। এই সূত্রে প্রবৃত্তি-সাধন অর্থাৎ প্রবৃত্তি যাহাদিগের সাধন, এমন ধর্মা ও অধর্মা "প্রবৃত্তি" শব্দের ছারা উক্ত হইয়াছে। বেমন প্রাণ অন্ন-সাধন অর্থাৎ অন্ন-সাধ্য। (বেদ বলিয়াছেন) "অন্ন প্রাণীর প্রাণ" ( অর্থাৎ যেমন প্রাণের সাধন অন্নকে শ্রুতি প্রাণ বলিয়াছেন, তজ্ঞপ মহর্ষি এই সূত্রে ধর্মাধর্মের সাধন প্রবৃত্তিকে ধর্মাধর্ম বলিয়াছেন, অর্থাৎ ধর্মাধর্ম অর্থে প্রবৃত্তি শব্দের গৌণ প্রয়োগ করিয়াছেন।) সেই এই ধর্মা ও অধর্মারূপ প্রবৃত্তি নিকৃষ্ট ও উৎকৃষ্ট জন্মের কারণ। "জন্ম" বলিতে, শরীর, ইন্দ্রিয় ও বুদ্ধির নিকায়বিশিষ্ট প্রাত্মভাব অর্থাৎ উহাদিগের সংঘাতভাবে (মিলিত ভাবে ) উৎপত্তি। সেই জন্ম থাকিলে দুঃখ থাকে। সেই "দুঃখ" বলিতে প্রতিকূল-বেদনীয় # বাধনা, পীড়া, তাপ। অবিচ্ছেদেই প্রবর্ত্তমান অর্থাৎ अनाि कांन इरेंट यादा कार्या-कांत्रन-छात्वरे छे पन इरेंटिंट, अपन स्मर्ट अरे

<sup>#</sup> শপ্রতিকূলবেরনীয়"—মর্বাৎ বাহা প্রতিকূল ভাবে, মর্বাৎ ভাল লাগে না—এই ভাবে আনের বিষয় হয়।
"বাহনা", "পীয়া", "ভাপ", এই তিনটি মুখেবোরক গর্যায় শক্ষ। ভাষাকার "হঃব"কে বিশবরূপে বুঝাইবার অল্প ঐ
জিনটি পর্যায় শক্ষের উল্লেখ করিয়াছেন। মর্বাৎ বাহাকে "বাখনা", "পীয়া" ও "ভাপ" বলে, তাহাই মুখে।

মিথাজ্ঞান প্রভৃতি (পূর্বেরাক্ত) দ্বঃখ-পর্যান্ত ধর্মই সংসার। যে সময়ে কিন্তু তর্বজ্ঞান-হেতুক মিথাজ্ঞান অপগত হয়, তখন মিথাজ্ঞানের বিনাশে (তাহার কার্যা) দোষগুলি অপগত হয়। দোষের নির্ত্তি হইলে "প্রবৃত্তি" (ধর্মাধর্মা) অপগত হয়। প্রবৃত্তির অপায় হইলে "জন্ম" অপগত হয়। জন্মের নির্ত্তি হইলে দুঃখ নির্ত্ত হয়। দ্বঃখের নির্ত্তি (আত্যন্তিক অভাব) হইলে, আত্যন্তিক অপবর্গরূপ অর্থাৎ পরা মুক্তিরূপ নিঃশ্রেয়স হয়।

ভাষ্য। তত্ত্বজ্ঞানস্ত থলু মিথ্যাজ্ঞানবিপর্য্যয়েণ ব্যাখ্যাতং। আত্মনি তাবদন্তীতি অনাত্মন্তনাত্মতি। এবং তুঃথে নিত্যে ত্রাণে সভয়ে ভূঞ্জিলতে হাতব্যে চ যথাবিষয়ং বেদিতব্যম্। প্রবৃত্তী—অন্তি কর্ম্ম, অন্তি কর্ম্মকলমিতি। দোষের—দোষনিমিভোইয়ং সংসার ইতি। প্রেত্যাভাবে থল্পত্তি জন্তুর্জীবঃ সত্ব আত্মা বা যঃ প্রেত্য ভবেদিতি। নিমিত্তবজ্জন্ম, নিমিত্তবান্ জন্মোপরম ইত্যনাদিঃ প্রেত্যভাবোহপবর্গান্ত ইতি। নৈমিত্তিকঃ সন্প্রেত্যভাবঃ প্রবৃত্তিনিমিত্ত ইতি। সাত্মকঃ সন্পেত্যভাবঃ প্রতিনিমিত্ত ইতি। সাত্মকঃ সন্পেত্যভাবঃ প্রতিনিমিত্ত ইতি। আপবর্গে—শান্তঃ খল্মঃ সর্ববিপ্রয়োগঃ সর্ব্বোপরমোহপবর্গঃ, বহু চ কুচছুং ঘোরং পাপকং লুপ্যত ইতি কথং বৃদ্ধিমান্ সর্ব্যহুংখোচ্ছেদং সর্ব্বত্থাসংবিদমপবর্গং ন রোচয়েদিতি। তদ্যথা—মধ্বিষ-সম্প্ ক্রাম্মনাদেয়মিতি, এবং স্থ্যং তুঃখাসুষক্রমনাদেয়মিতি। ২।

স্পুরাদ। তত্বজ্ঞান কিন্তু মিথ্যাজ্ঞানের বিপরীত ভাবে ব্যাখ্যাত হইয়াছে।
(সে কিরূপ, তাহা নিজেই স্পন্ট করিয়া বর্ণনা করিতেছেন।) আত্মবিষয়ে
"আছে" অর্থাৎ আত্মা আছে, এইরূপ জ্ঞান। অনাত্মাতে (দেহাদিতে) অনাত্মা
(আত্মা নহে), এইরূপ জ্ঞান। এইরূপ (পূর্বেরাক্ত) ছঃখে, নিত্যে, ত্রাণে, সভয়ে,
নিন্দিতে এবং ত্যাজ্য বিষয়ে বিষয়ামুসারে (তত্বজ্ঞান) জানিবে। (ছঃখে ছঃখবুজি,
নিত্যে নিত্যবুজি ইত্যাদি)। প্রবৃত্তি বিষয়ে—কর্ম্ম আছে, কর্মাফল আছে, এইরূপ
জ্ঞান। দোষ বিষয়ে—এই সংসার দোষজন্ম, এইরূপ জ্ঞান। প্রেত্যভাব বিষয়ে—
থিনি মরিয়া জন্মবেন, সেই জন্ত বা জীব আছেন, সত্ব বা # আত্মা আছেন, এইরূপ

 <sup>&</sup>quot;ৰস্তু" বলিয়া শেংগ আবার স্থাব বলিয়া ভাহারই বিবরণ করিয়াছেন। "নত্ব" বলিয়া পেনে আবার
"আত্মা" বলিয়া ভাহারই বিবরণ করিয়াছেন। ঐ সকল শব্দ প্রাচীন কালে এক অর্থে প্রযুক্ত হইত। বিশ্বদ্

জ্ঞান। জন্ম কারণজন্ম, জন্মের নিবৃত্তি কারণজন্ম; স্কুতরাং প্রেত্যভাব অনাদি নোক্ষ-পর্যান্ত, এইরূপ জ্ঞান। প্রেত্যভাব কারণ-জন্ম হইয়া প্রবৃত্তি-জন্ম অর্থাৎ ধর্ম্মাধর্ম-জন্ম, এইরূপ জ্ঞান। "সাত্মক" হইয়াই অর্থাৎ প্রেত্যভাব দেহাদি হইতে অতিরিক্ত নিত্য আত্মযুক্ত হইয়াই দেহ-ইন্দ্রিয়-বৃদ্ধি-সুখ-তুঃখ-সমষ্টির উচ্ছেদ ও প্রতিসন্ধানবশতঃ প্রবৃত্ত হইতেছে—এইরূপ জ্ঞান। অপবর্গ বিষয়ে—যাহাতে সকল পদার্থের সহিত বিয়োগ হয়, যাহাতে সর্ববকার্যাের নিবৃত্তি হয়, এমন এই অপবর্গ শান্ত (ভয়ানক নহে) এবং (ইহাতে) বহু কন্টকর ঘাের পাপ নন্ট হয়; স্কুতরাং বৃদ্ধিনান্ ব্যক্তি সর্বর্গ্রথের উচ্ছেদকর, সর্বর্গ্রথের জ্ঞানরহিত অপবর্গকে কেন ভালবাসিবেন না, এইরূপ জ্ঞান। অতএব যেমন মধু ও বিষ-মিশ্রিত অর অগ্রাহ্ম, তজ্ঞপ ত্রংখানুষক্ত সুখ অগ্রাহ্ম, ঋ এইরূপ জ্ঞান (তত্ত্বজ্ঞান)।

টিগ্ননী। মহর্বি প্রথম ক্রের ছারা প্রমাণাদি পদার্থের তত্ত্জ্ঞানপ্রযুক্ত নিঃপ্রেরদ লাভ হয়, এই কথা বলার নিঃপ্রেরদই তাঁহার ভারশান্তের প্রয়েজন, ইহা বলা হইরাছে। শান্তের প্রয়েজনক্জান ব্যতীত তাহার চর্চার কাহারও প্রবৃত্তি হয় না, এ জল্প শান্তকারগণ প্রথমেই শান্তের প্রয়োজন ফ্চনা করিয়া থাকেন। কিন্তু দে প্রয়োজন কিরপে দেই শান্ত্র-সাহায্যে দিছ হইতে পারে, কর্মাৎ কোন্ যুক্তিতে দেই প্রয়োজনটি দেই শান্তের প্রয়োজন বলিয়া স্থীকার করা যায়, ইহা না বলিলে দেই প্রয়োজন স্চনার কোন কল হয় না। স্ক্তরাং শান্তকারের মুক্তির ছারা প্রয়োজন পরীক্ষা করা কর্ত্তবা। যে যুক্তিতে শান্তকারোক্ত প্রয়োজনটি তাঁহার শান্তের প্রয়োজন বলিয়া বুয়া যায়, দেই যুক্তির স্চনাই প্রয়োজনের পরীক্ষা।

অপবর্গ ভিন্ন অন্তান্ত দৃষ্ট নিঃশ্রেমন ন্তামবিদ্যার প্রয়োজন হইলেও, দেগুলি মুখ্য প্রয়োজন নহে। দেগুলি জায়বিদ্যার প্রয়োজন কিন্নপে হয়, তাহাতে ন্তামবিদ্যার আবগুকতা কি, ইহা সহজেই বুঝা বায়। ভাষ্যকারও জায়বিদ্যা সর্কবিদ্যার প্রদীপ, সর্ককর্মের উপায় এবং সর্কধর্মের আপ্রয়ন্ত্রপে বিদ্যার পরিগণনাস্থলে কীর্ত্তিত আছে, এই কথা বলিয়া তাহা বুঝাইয়াছেন। কিন্তু অধ্যান্ত্রবিদ্যান্ত্রপ জায়বিদ্যার যাহা মুখ্য প্রয়োজন, প্রথম স্ত্রে "নিঃশ্রেমন" শক্রে হারা মহর্ষি

বোধনের জ্বভাই প্রাচীনরণ ঐক্লপ একার্য পদ্ধের বারা বিবরণ করিয়াছেন। এই ভাব্যে বত্ত স্থলেই ঐক্লপ বিবরণ আছে। অপনবর্ণনও ভাব্যের একট নক্ষণ।

ক্ষা ক্ষাৰ্থক অৰ্থাৎ ছাৰের অনুষ্কৃত। এই অনুষ্কৃথাখা। বার্তিকণার চারি প্রকার বলিরাধেন।
 মন্দ্রক অর্থাৎ কবিনাচার সম্বদ্ধ। বেধানে ক্ষা, দেখানে ছাখ এবং বেখানে ছাখ, দেখানে ক্ষা। ইহাই ক্ষান্ত্রের অবিনাচার। ২। অথবা সনান-নিবিত্তাই অনুষ্ক। বাহা বাহা ক্ষের সাধন, তাহাই ছাবের সাধন।
 আববা সনানাধারতাই অনুষ্ক; বে আধারে ক্ষা আছে, দেই আধারেই ছাখ আছে। ৪। অথবা সনানোধান কতাতাই অনুষ্কৃ। বিনি ক্ষাের উপলব্ধি করেন, তিনি ছাখের উপলব্ধি করেন। ভাব্যের সর্কাশেববর্ত্তা ইতি শব্দটি ক্ষাের স্বালিবােধক।

যাহাকে মুখ্য প্রয়োজনরপে স্কুচনা করিয়াছেন, তাহা কিরূপে এই ছ্যায়বিদ্যার প্রয়োজন হয়, বোড়শ পদার্থের তত্ত্জান কেমন করিয়া অপবর্গরূপ অনৃষ্ট নিঃশ্রেয়দের সাবন হয়, ইহা সহজে বুঝা রায় না; ইহা বুঝাইয়া না দিলে ঐ অপবর্গরূপ মুখ্য প্রয়োজন কেহ বুঝিয়া লইতে পারে না, তাহা না বুঝিলেও উহা ছ্যায়বিদ্যার মুখ্য প্রয়োজন, এ ক্যা বলিয়াও কোন ফল হয় না। এই জ্ঞা মহর্ষি দিতীর স্ব্রের দ্বারা তাহা বুঝাইয়া গিয়াছেন, অর্থাৎ প্রথম স্ব্রোক্ত ছ্যায়বিদ্যার মুখ্য প্রয়োজনের পরীক্ষা করিয়াছেন। অপবর্গরূপ প্রবান প্রাজনেই মহর্ষির প্রধান লক্ষ্য, স্বতরাং দিতীয় স্ব্রেই দেই কথা বলিয়াছেন, তাহাতে পরা মুক্তির ক্রম প্রতিপাদন হইয়াছে এবং আশ্লাদি প্রমের পদার্থের তত্ত্জানই যে অপবর্গের সাক্ষাৎ কারণ, ইহা বলা হইয়াছে।

বিতীয় স্থানের হারা এইরপ অনেক তত্ত্বই স্থৃচিত হইয়াছে। স্থানার জনাই স্থা। এক স্থানের ছারা অনেক স্থানে বহু তত্ত্বই স্থৃচিত হইয়াছে। স্থান্তরেরের উহা একটি বিশেবস্থ। মহর্ষির বিতীয় স্থান্ত স্থৃচিত হইয়াছে যে, তত্ত্জান স্বতঃই মোক্ষসাধন নহে, মিথ্যা জ্ঞানের নিবৃত্তি করিয়াই উহা মোক্ষসাধন হয়। যে বিষয়ে মিথ্যাজ্ঞান জন্মিয়াছে, সেই বিষয়ে তাহার বিপরীত জ্ঞানরপ তত্ত্জান জন্মিলে, ঐ মিথ্যাজ্ঞান আর কিছুতেই থাকিতে পারে না, ইহা সর্ব্বসিদ্ধ। স্থাত্তরাং এই সর্ব্বসিদ্ধ মৃক্তিতে বুঝা যায়, তত্ত্জান মিথ্যাজ্ঞানের নাশক। তাহা হইলে যে সকল মিথ্যাজ্ঞান সংসারের নিদান, তত্ত্জানের হারা সেগুলি বিনপ্ত হইলে অবগ্রা মোক্ষ হইবে। সংসারের নিদান উদ্ভিন্ন হইলে আর সংসার হইতে পারে না, স্থাতরাং সংসারের নিদান মিথ্যাজ্ঞানের নিবৃত্তির জন্ম তত্ত্জান লাভ করিতে হইবে। সেই তত্ত্জানে যথন ন্যায়বিদ্যা আবন্ধক, তথন অপবর্গকে ন্যায়বিদ্যার মৃথ্য প্রয়োজন বলা যাইতে পারে। ফলতঃ এই ভাবে হিতীর স্থাত্ত প্রথম স্থানোক্ত মুখ্য প্রয়োজনের পরীক্ষা হইয়াছে।

এই সূত্রে "তর্জান" শব্দ না থাকিলেও মিথাজ্ঞানের নিবৃত্তির কথা থাকার তর্জ্ঞানের কথা পাওয়া গিয়াছে। কারণ, তর্জ্ঞান বাতীত মিথাজ্ঞানের নিবৃত্তি আর কোনরপেই হইতে পারে না, ইহা সর্কাসির। মিথাজ্ঞান বলিতে অসত্য ক্রান, বাহা "তাহা" নয়, তাহাকে "তাহা" বলিয়া জ্ঞান; তাহা হইলে বুঝা গেল, বিপরীত ভ্রম জ্ঞানই মিথাজ্ঞান। কিন্তু এই মিথা জ্ঞান কোন্ বিষত্রে কি প্রকার, তাহা বুঝিতে হইবে। দোবের কারণ মিথাজ্ঞানই এই সূত্রে উলিখিত হইয়ছে। কারণ, মিথাজ্ঞানের নিবৃত্তি হইলে দোবের নিবৃত্তি হয়, এ কথা এই সূত্রে বলা হইয়ছে। কারণের নিবৃত্তিতেই কার্য্যের নিবৃত্তি বলা যায়, মহর্ষিও এই সূত্রে তাহাই বলিয়াছেন। মহর্ষি তাহার "প্রমেয়" পদার্থের মধ্যে দোবের উল্লেখ করিয়াছেন এবং চতুর্যাথারে রাগ, ছেম্ব ও মাহকে "দোম" বলিয়াছেন এবং তাহার মধ্যে মোহই সকলের মূল, মোহই সকল জনর্পের নিদান বলিয়া দোবের মধ্যে সর্কাপেকা নিক্রই; কারণ, মোহ ব্যতীত রাগ ও ছেম্ব জ্বেম না, এ কথাও বলিয়াছেন। স্থতরাং সেই মোহই এই স্থ্রে "মিথাজ্ঞান," ইহা বুঝা যায় এবং মিথাজ্ঞানের পৃথক্ উল্লেখ থাকায় তাহার কার্য্য রাগ ও বেষই এই স্থ্রে "দোম" শব্দের ছারা

উক্ত হইরাছে, ইহাও বুঝা যায়; ভাষ্যকার প্রভৃতিও তাহাই বুঝিয়াছেন। অবশু মিথাজ্ঞান ভিন্ন "সংশ্ব" প্রভৃতি আরও নোহ আছে, নোহের ব্যাথায় ভাষ্যকারও তাহা বলিয়াছেন, সেগুলিও রাগ ও বেষ জন্মায় এবং তত্ত্বজানের হারা সেগুলিরও নিবৃত্তি হয়। কিন্তু এখানে বিপরীত নিশ্চয়রূপ মিথা জ্ঞানই মহর্ষির বক্তব্য; কারণ, তাহাই সংসারের নিদান। এখানে মিথাজ্ঞানের বিপরীত জ্ঞানর ও তত্ত্বনিশ্চয় হইতে পারে। স্কৃতরাং "মিথাজ্ঞান" শব্দের হারাই মিথাজ্ঞানের বিপরীত জ্ঞানই তত্ত্বনিশ্চয় হইতে পারে। স্কৃতরাং "মিথাজ্ঞান" শব্দের হারাই মিথাজ্ঞানের বিপরীত নিশ্চররূপ তত্ত্জানকে মিথাজ্ঞানের নাশকরূপে স্কৃতিত করিবার জন্য মহর্ষি জন্যত্ত্ব হারাজর "মোহ" শব্দের প্রয়োগ করিলেও এই স্বত্ত্বে "মিথাজ্ঞান" শব্দেরই প্রয়োগ করিয়াছেন। মহর্ষি পতঞ্জলিও "বিপর্যায়" বৃত্তির ব্যাথ্যায় "মিথাজ্ঞান" শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। ("বিপর্যায়া মিথাজ্ঞানসতজ্ঞপ্রতির্চাং"—যোগস্ত্ত্র। ৮) ভাষ্যকার জন্যত্ত্ব নিধ্যাজ্ঞান জর্মে "মেহ" শব্দেরও প্রয়োগ করিয়াছেন, তাহাও করা বাইতে পারে। কারণ, মিথাজ্ঞানও মোহ এবং মোহের মধ্যে মিথা জ্ঞানরপ নিশ্চয়াশ্বক মোহই প্রধান।

সত্তে বর্থন "মিথ্যাজ্ঞানে"র নিবৃত্তিতে রাগ ও ছেম প্রভৃতি লোবের নিবৃত্তিক্রমে মোক্ষলাভের কথা বলা হইয়াছে, তথন যে সকল বিষয়ে যেরূপ মিথ্যাক্সান অনাদিকাল হইতে জীবের রাগ-ছেবাদির নিদান হইয়া জীবকে বন্ধ করিয়া রাখিয়াছে, তাহাই এখানে মহর্ষির অভিপ্রোত মিথ্যাজ্ঞান, ইহা বুঝা যায়। মহর্ষি চতুর্থাখ্যায়ে বলিয়াছেন—"দোষনিমিন্তানাং তত্তজানাদহকার-নিবৃতিঃ" (৪।২)১)। অর্গাৎ যে সকল পদার্থ পূর্ব্বোক্ত দোষের নিমিত, তাহাদিগের তত্ত্তান হইলে অহম্বার নিবৃত্ত হয়। শরীরাদি পদার্থে জীবের যে আত্মবোধ বা আমিছ-বৃদ্ধি আছে, তাহাই অহন্তার। জীব মাত্রেরই উহা আজন্মসিদ্ধ। মহর্ষি গোতমের মতে উহাই উপনিষ্কুক্ত "হাদরগ্রন্থি"। উহার নিবৃত্তি করিতে হইলে আত্মা শরীরাদি পদার্থ হইতে ভিন্ন, এইরূপ তত্ত্ব-সাক্ষাৎকার আবশুক। আর কিছুতেই ঐ অহকারের নির্ত্তি হইতে পারে না। যে বিষয়ে মিথাজ্ঞান হটরাছে, দেই বিষরের তহুসাকাৎকার ব্যতীত ঐ মিথাজ্ঞান আর কিছুতেই বিনষ্ট হুইতে পারে না, ইহা লোকসিদ্ধ-সর্ব্ধসিদ্ধ। মহর্ষি গোতমোক্ত হাদশ প্রকার প্রমেরের মধ্যে শরীরাদি দশ প্রকার পদার্থ পূর্কোক্ত দোবের নিমিত; এ জন্ত উহাদিগকে "হের" বলা হয়। ছঃখই হের এবং ছঃখের নিমিতগুলিও হের। শরীরাদি দশ প্রকার প্রমেরের মধ্যে একটি ছঃখ এবং আর নরটি ছঃখের হেতু; স্কুতরাং ঐ দশটি হের এবং মোক্ষটি আত্মার "অধিগন্তবা" অর্থাৎ লভা, জীবাত্মা উহা লাভ করিবেন। এই ছাদশ প্রকার পদার্থকেই মহর্ষি গোতম "প্রমের" নামে পরিভাষিত করিয়াছেন। ইহাদিগের তল্পাক্ষাৎকারই মোক্ষের সাক্ষাৎ कांत्रन। कांत्रन, এই मकन भनार्थ-विषय मिथाखान थाका भर्याख जीरतत्र तांगरवय थाकिरवरे। ভন্মধ্যে শরীরাদি পদার্থে আয়বুদ্ধিরূপ মিথ্যাজ্ঞান যাহা সকল জীবের আজন্মসিদ্ধ এবং যাহা সকল মিথাজ্ঞানের মূল, সেই অহঞ্চাররূপ মিথা জ্ঞানবশতঃ জীব নিজের শরীরাদির উচ্ছেদকেই নিজের আত্মার উচ্ছেদ মনে করে। মুখে দিনি गাহাই বলুল, আত্মার উচ্ছেদ কাহারই

কাম্য নহে। পরস্ত জীব মাত্রই আত্মার উচ্ছেদভরে ভীত হইরা আত্মরকার অমুকুল বিষয়ে অমুরাগ ও প্রতিকূল বিষয়ে বিষেষ করে। এইরূপ নানাবিধ রাগ-ছেষের কলে জীব নানাবিব কর্ম করিয়া আবারও শরীর গ্রহণ করে। এইরূপ ভাবে অনাদি কাল হইতে জীবের জন্ম-মরণ-প্রবাহ চলিতেছে। ঐ প্রবাহ একেবারে রুদ্ধ করা ব্যতীত জীবের আতান্তিক ছঃখ নিবৃত্তির সম্ভাবনা নাই। উহা কন্ধ ক্রিতে হইলেও উহার মূল অহস্থারকে একেবারে ক্তুক্তিতে, বিনষ্ট ক্রিতে হইবে এবং জীবের আরও কতকগুলি মিখ্যা জ্ঞান আছে, বাহা আজন্মসিদ্ধ না হইলেও সমরে উপস্থিত হইরা জীবের মোক-সাধনানুষ্ঠানের প্রতিবন্ধক হয়। পুনৰ্জন্ম নাই, মোক্ষ নাই, ইত্যাদি প্ৰকাৰ অনেক মিথ্যা জ্ঞান জীবকে মোক্ষমাণনে অনেক পশ্চাৎ-পদ করিয়া এবং আরও বিবিধ রাগদেবের উৎপাদন করিয়া সংসারের নিদান হয়। স্থতরাং সংসারের নিদান মিখ্যাজ্ঞানের নিব্রত্তি ব্যতীত মোক্ষের আশা নাই। এ জন্ম মহর্ষি গোতম বে সকল পদার্থের মিখ্যাজ্ঞান সংসারের নিদান, সেই সকল পদার্থকেই হাদশ প্রকারে বিভক্ত করিয়া "প্রদেশ" নামে পরিভাষিত করিয়াছেন। এই স্থতে মিথ্যাজ্ঞানের নির্ভিক্তমে মোক্ষের কথা বলার, সেই আত্মাদি "প্রমের"বিষয়ক মিখ্যাজ্ঞানই তাঁহার বৃদ্ধিন্ত, ইহা বুঝা যায়। স্কুতরাং ঐ প্রমের তত্ত্বসাক্ষাৎকারই মোক্ষের সাক্ষাৎ কারণ, ইহাও এই স্থত্তের দ্বারা বুঝা যায়। আত্মাদি প্রমেন্ন পদার্থ বিষয়ে মিথ্যাজ্ঞানই বখন সংসারের নিদান, তখন প্রমাণ প্রভৃতি পদার্থ সাক্ষাৎকার তাহা নিবত্ত করিতে পারে না। এক বিষয়ে মিথ্যাজ্ঞান অন্ত বিষয়ের তত্ত্বসাক্ষাংকারে কথনই মষ্ট হয় না। স্থতরাং মহর্ষি-কথিত বোড়শ পদার্গের মধ্যে প্রমেয় তত্ত্বসাক্ষাৎকারই মোক্ষের সাক্ষাৎ কারণ, ইহা দিতীয় স্থতের দারা মহর্ষি অনুবাদ করিয়াছেন, ইহা বুঝা গেল। "হেয়," "হান," "উপার," "অধিগন্ধবা"—এই চারিটিকে "অর্থপদ" বলে। ইহাদিগের তত্ত্বাকাৎকার মোকে আবশ্রক এবং বিতীয় স্থাত্র তাহা ব্যক্ত আছে, এ কথা ভাষ্যকারও পূর্ব্বে বলিয়া আসিয়াছেন। হের কি, তাহা সমাক না বুঝিলে, তাহার একেবারে ত্যাগ হইতে পারে না এবং বাহা "অধিগন্তবা", তদিধরে মিথ্যা জ্ঞান থাকিলেও তাহা পাওয়া বার না। সকল মিথ্যা-জ্ঞানের মূল অহন্ধার নিবৃত্তি করিতে না পারিলেও শরীরাদি হেম পদার্থকে ত্যাগ করিতে পারে না। স্থতরাং ভাষ্যোক্ত চারিটি "অর্থপদকে" সমাক বুঝিতে গেলে আত্মাদি দাদশ "প্রমেদ্ন" সাক্ষাৎকার্ট করিতে ইইবে, ইহা বুঝা বার। ফলকথা, মহর্বির সকল কথা (চতুর্থাধ্যার ত্রপ্তবা) পর্য্যালোচনা করিলে বুঝা যায়, তিনি আঝাদি "প্রমেয়"বিষয়ক নিথ্যাজ্ঞানকেই সংসারের নিদান বলিয়া ঐ "প্রমেয়" তত্ত্বাক্ষাৎকারকেই মোক্ষের সাক্ষাৎ কারণ বলিয়াছেন। ভাষ্যকার প্রভৃতি প্রাচীন আচার্যাগণও তাহাই বুরিরা গিরাছেন। এ জয় ভাষ্যকার এখানে মহর্বি-ক্ষিত আত্মাদি ছাদশ "প্রদেশ" বিষয়েই মিথাজ্ঞানের প্রকার বর্ণনা করিয়া স্থাত্তোক্ত মিথাজ্ঞানের ব্যাখ্যা করিয়াছেন এবং সেই মিথাজ্ঞানের বিপরীত জ্ঞানগুলির প্রকার দেখাইয়া প্রমেয় তত্তজ্ঞানের আকার দেখাইয়াছেন। অর্থাৎ ঐ মিথাজ্ঞানের বিপরীত জ্ঞানগুলিকেই তত্তান বলিয়া ব্যাখ্যা वंतिहाएकन ।

এথানে একটি বিশেষ প্রার্গ এই বে, মহর্ষি গোতম বে প্রমেষ তব্দাক্ষাৎকারকে নোক্ষের দাক্ষাৎ কারণরূপে স্থচনা করিয়াছেন, তাহার মধ্যে ঈশ্বরের উরেও করেন নাই কেন ? ঈশ্বর-তব্জ্ঞান কি মোক্ষের কারণ নহে ? ঈশ্বর কি মুমুক্তর প্রমের নহেন ? কেবল গোডমোক্ত প্রমের পদার্গের মধ্যেই ঈশ্বর নাই, ইহার গৃড় কারণ কি ? মহর্ষি গোতম কি নিরীশ্বরবাদী ? অথবা ঈশ্বর মানিয়াও মোক্ষে ঈশ্বরজানের কোন আবক্ষাক্ষতা স্বীকার করেন না ? তাব্যকার প্রভৃতি ক্লায়াচার্য্যগণ এ প্রশ্বের কোন অবতারণাই করেন নাই। তাহারা ঈশ্বর প্রসঙ্গে (৪।১)১৯।২০।২১স্থ্রে) ঈশ্বরের স্বরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন, ঈশ্বর সমর্থন করিয়াছেন, কিন্তু গোতমোক্ত বোড়শ পদার্থের মধ্যে ঈশ্বরের উরেও নাই কেন, ইত্যাদি কথার কোন অবতারণাই করেন নাই।

ভাষবিদ্যার যথামতি পর্য্যালোচনার হারা আমার যাহা বোধ হইরাছে, এখানে সংক্ষেপে তাহার কিছু আভাস দিতেছি। পূর্ব্বেই বলিয়াছি বে, মহর্ষি "হেয়", "অধিগন্তব্য" এবং "অধিগন্তা" এইগুলি ধরিয়াই ছাদশপ্রকার প্রমেয় বলিয়াছেন। তন্মধ্যে মোক্ষ "অধিগন্তবা", জীবাত্মা তাছার "অধিগম্ভা", অর্থাৎ জীবাত্মাই মোক্ষলাভ করেন। শরীরাদি আর দশটি "হেয়"। বাহা চঃথ, তাহাই ত মুমুকুর হেয় (তাজা)। ছঃথের হেতুগুলিও সেই জল্প হেয়। ঈশ্বর হেয় নহেন, ইহা সর্বসন্মত। গৌতম মতে ঈশ্বর মুমুকুর "অবিগন্তবা"ও নহেন, মোকের "অবিগন্তা" অর্থাৎ জীবাত্মাও নহেন। খাহারা জীবাত্মা ও পরমাত্মার অবৈত সিদ্ধান্তের বর্ণনার জন্ত এবং সেই সিদ্ধান্তানুসারে মোক্ষের উপায় বর্ণনার জন্য শাস্ত্র বলিয়াছেন, তাঁহারা ঈশ্বরকেই মুমুক্ষুর "অধিগন্তব্য" বলিয়াছেন এবং বলিতে পারেন। গুদ্ধাবৈত মতে মোক্ষ ব্রহ্মস্বরূপ, জীবাত্মা ও ব্রন্ধে বাস্তব কোন ভেদ নাই, স্থতরাং দে মতে ব্রহ্মশাক্ষাৎকারই জীবান্মশাক্ষাৎকার। দে মতে ব্ৰন্ধের কথা আর জীবাঝার কথা ফলে একই কথা। ব্ৰন্ধাক্ষাংকার হইনেই সে মতে জীবান্মদাক্ষাংকার হইল, সর্মদাক্ষাংকারই হইল। স্কুতরাং দেই সকল শাল্পে ব্রন্মের কথাই व्यवानकर्ण-विस्थवकर्ण वर्गा इहेमार्छ। उन्नहे राष्ट्रे मकन भारत्वत्र मुश्रा व्यक्तिभाग । कात्रन, সে মতে ব্রহ্মের প্রতিপাদনেই জীবাঝা ও মোক্ষের স্বরূপ প্রতিপাদন হয়। সে মতেও জীবাঝ-সাক্ষাৎকার মোক্ষের সাক্ষাৎ কারণ, তবে ব্রহ্মরূপে সাক্ষাৎকারই চরম কর্ত্তব্য, এ জন্য ব্রহ্মসাক্ষাৎ-कांबरे स्मात्कत ठत्रम कांत्रगत्रराभ वर्गिण रहेग्राह्म । किन्त यांशांत्रा भवमाञ्चा रहेराज भीवाञ्चात वास्त्रव অত্যন্ত ভেদ পক্ষ অবলহন করিয়াই মোক্ষের উপার বর্ণন করিয়াছেন, তাঁহারা ঐরূপ বলিতে পারেন না। তাঁহাদিগের মতে মোক ব্রহ্ম হইতে ভিন্ন পদার্থ, স্কুতরাং ব্রহ্ম মুমুকুর অধিগম্ভবা নহেন। ব্রহ্ম হুইতে ভিন্ন মোক্ষই মুমুক্তুর অবিগন্তব্য অর্থাৎ লভ্য এবং তাঁহাদিগের মতে ব্রহ্ম সিদ্ধ পদার্থ বলিয়া অবিগন্তব্য হইতেও পারেন না। কারণ, সিদ্ধ পদার্থে ইচ্ছা হয় না। যাহা অসিদ্ধ, উপায়লভা, তাহাই ইচ্ছার বিষয় হইরা অবিগন্তব্য হইতে পারে। আত্যন্তিক হংধনিবৃত্তিরূপ মোক্ষ অসিদ্ধ বলিয়া, উপায়লভ্য বলিয়া অধিগন্তব্য হইতে পারে। ঐ মোকপ্রাপ্তিকেই ব্রহ্মপ্রাপ্তি वना हम । वञ्चलः छेरा हाफ़ा जन्मश्रीक्ष बात किछू नारे-बारा निल्लानिक, विश्वताली शर्मार्थ,

তাহার অপ্রাপ্তি অসম্ভব, এ জন্য ব্রহ্মকে "অধিগন্তব্য" বা প্রাপ্য বলা যার না। মৌক্লবাদী সকল সম্প্রদারই মোক্ষকেই জীবের "অধিগন্তবা" বলিয়াছেন। তন্মধ্যে হৈতবাদী সম্প্রদায় মোক্ষকে ব্রহ্ম হইতে স্বরূপতঃ ভিন্ন পদার্থ বলিয়াই "অধিগন্তব্য" বলিয়াছেন। সেই মোক লাভের জন্য ব্রন্ধ উপাস্ত, ত্রন্ধ ধ্যের, ত্রন্ধ জ্ঞের, কিন্তু ত্রন্ধ "অধিগৃস্তব্য" নহেন। ত্রন্ধ অসিদ্ধ নহেন বলিয়াও মোক্ষের উপারের স্বারা লভ্য নহেন। মহর্ষি গোতম হৈত পক্ষ অবলম্বন করিয়াই মোক্ষের উপায় বলিয়াছেন এবং ন্যায়বিদ্যার "প্রস্থানা" মুসারে মোক্ষোপায়ের কোন অংশবিশেরই বিশেষরূপে বলিয়াছেন, এ জন্ত তিনি "প্রমের"মধ্যে ঈশ্বরের উরেথ করেন নাই। জীবাত্মাদি ছাদশ প্রকার পদার্থকেই তিনি "প্রমেদ্ন" বলিয়াছেন অর্থাৎ "হেন্ন", "অধিগন্তব্য" এবং "অধিগন্তা" অর্থাৎ যিনি মোক্ষলাভ করিবেন, এই গুলিকেই তিনি "প্রমের" বলিরাছেন। উহাদিগের মিথাজ্ঞানই তাঁহার মতে সংসারের নিদান। তাঁহার মতে জীবান্ধবিষয়ে মিখ্যাজ্ঞান আর বন্ধবিষয়ে মিখ্যাজ্ঞান একই পদার্থ নহে। কারণ, জীবাত্মা এক্স হইতে ভিন্ন পদার্থ। স্থতরাং এক্ষবিষয়ে মিথাজ্ঞানকে তিনি অহৈতবাদীর ক্যায় সংসারের নিদান বলিতে পারেন না। বন্ধবিষয়ে আমিছ-বৃদ্ধিরূপ অহন্ধারও জীবের আজন্ম বিদ্ধ নহে। পরস্ত ত্রন্ধবিষয়ে ভেদবৃদ্ধিই অসংখ্য জীবের বন্ধমূল হইয়া আছে। কিন্তু শরীরাদি পদার্থে আমিস্ক-বৃদ্ধি সকল জীবেরই আজনাসিদ্ধ। যে সকল জীবের ঈশ্বর বিষয়ে কোন জানই নাই, তাহাদিগেরও জন্মাবধি শরীরাদি পদার্থে আমিছ-বৃদ্ধি বা ঐরপ সংস্কার বন্ধমূল বলিয়া সর্জ-সমত। স্থতরাং ঐরূপ অহমারই প্রধানতঃ সংসারের নিদান এবং ভাষ্যোক্ত আরও কতকগুলি মিখ্যাজ্ঞানও জীবের মোক্ষ-সাধনান্তর্গানের প্রতিবন্ধক হইয়া সংসারের নিদান হইয়া পড়ে। ঈশ্বর-বিষয়ে ঐরপ কোন মিগ্যাজ্ঞান কাহারও হইলেও যদি তাহার গোতমোক্ত ছাদশ প্রকার "প্রমের" পদার্থে মিখ্যাজ্ঞান প্রবল না থাকে, তবে উহা মোক্ষসাধনাত্মন্তানের প্রতিবন্ধক হয় না। ঈশ্বর না মানিয়াও আন্তিক হওয়া যায়, নিরীখরবাদী সাংখ্য প্রভৃতি আন্তিক সম্প্রাদায়ও মোক্ষসাধনের অনুষ্ঠান করিয়া গিয়াছেন। অনুষ্ঠানের কলে শেষে তাঁহাদিগেরও কোন কালে ঐ মিথাজ্ঞান দুরীভূত হুইয়া ত্রন্ধ-জিজ্ঞাসা উপস্থিত হওয়ার তাঁহারাও ত্রন্ধের প্রবণ, মনন, নিদিখ্যাসনের ঘারা ত্রন্ধসাক্ষাৎকার করিয়া ঐ মিথ্যাজ্ঞান দূর করিয়াছেন, ইহা কিন্তু আমার বিখাস। থাহারা ওভ অনুষ্ঠান করেন, ভগবান রূপা করিয়া তাঁহাদিগের ভ্রম দূর করিয়া থাকেন। ফলকথা, ঈশ্বর বিবয়ে মিথ্যাজ্ঞানকে সংসারের নিদান বলা অনাবগ্রক এবং পুর্ব্বোক্ত প্রকারে উহা সংসারের নিদান হইতেও পারে না। এ জন্ত মহর্ষি গোতম ঈশ্বরকে "প্রমেন" পদার্থের মধ্যে উরেধ করেন নাই। জীবাবাকেই প্রমেন্ত পদার্থের প্রথমে উল্লেখ করিয়াছেন। জীবাদ্মারই মোক্ষ হইবে এবং শরীরাদি পদার্থে জীবান্ধার অহলার বা আমিত্ব-বৃদ্ধিই মুমুক্লুর চরমে বিনষ্ট করিতে হইছে। আমি আমার ঐ অহলার বিনষ্ট করিতে না পারিলে কিছুতেই সংসারমূক হইতে পারিব না। জীবাত্মা বন্ধ বা ঈশ্বর হইতে ভিন্ন, স্কুতরাং ব্রহ্মসাকাৎকারই জীবাস্থসাকাৎকার নহে। ব্রহ্মসাকাৎকার জীবাস্থসাকাৎকারের জন্ত পূর্বে আবশুক হয়, স্কুতরাং উহা মোক্ষের সাক্ষাৎ কারণ নহে। জীবান্মসাক্ষাৎকার মোক্ষের সাক্ষাৎ কারণ, এ জন্ত মহর্বি গোতম তাঁহার "প্রমেয়"-পদার্থের মধ্যে জীবান্মারই উল্লেখ

করিয়াছেন, ঈশ্বর বা প্রমান্মার উল্লেখ করেন নাই। ফল কথা, হৈত পক্ষে যে আন্মার তত্ত্ব-সাক্ষাৎকার মোকের সাক্ষাৎ কারণ, মহর্ষি গোতম সেই জীবাঝাকেই "প্রমেদ"মধ্যে উল্লেখ করিয়া-ছেন। গোতবের পরিভাষিত "প্রমের" ভিন্ন আরও অনেক প্রমের আছে, সে সকল প্রমেরও মহর্ষি গোতমের সম্মত। ঈশ্বরও তাঁহার সম্মত। তবে তিনি বে ভাবে মোকোপবোগী পনার্থের গ্রহণ করিয়াছেন, ঈশ্বর প্রভৃতি পদার্থ মোকোপবোগী হইলেও যে ভাবে দে দিক্ দিয়া মোকোপবোগী নতে। মহবি গোতমোক্ত "প্রমের"-পদার্থগুলির তত্ত্বসাক্ষাৎকার করিতে হইবে। তত্ত্বসাক্ষাৎকার ব্যতীত মান্দ প্রত্যক্ষাত্মক মিথাজ্ঞান নিবৃত্তি হইতে পারে না। জীব মনের ছারাই শরীরাদি পদার্থকে আত্মা বলিরা বুঝিতেছে, স্থতরাং মনের বারাই আত্মাদি পদার্থের তত্ত্বাঞ্চাংকার করিতে হইবে ("মনদৈবালুন্তপ্তবাং")। স্কুরাং মনকে সাধনের দারা ঐ তত্ত্ সাক্ষাৎকারের বোগ্য করিতে হইবে, ঈশ্বর-প্রণিধানাদি নানাবিধ উপায় অবলম্বন করিতে হইবে; সে সবগুলি আমবিদ্যার "প্রস্থান" নছে; কারণ, জামবিদ্যা উপনিষ্দের ভাম কেবল অধ্যাত্মবিদ্যা नरह, देश श्रीठांत जाम "उक्तिनाा" वा "सामनाद्व" नरह । "अश्वान"-स्टान नारखत स्वम । এক শাস্ত্রের "প্রস্থান" অন্য শাস্ত্রে বিশেষরূপে প্রতিপাদিত হইলে শাস্ত্রভেদ হইতে পারে না। গীতা প্রভৃতি শাঙ্কেও ন্যায়বিদ্যা এবং অন্যান্য অনেক বিদ্যার "প্রস্থান"গুলি বিশেষরূপে বর্ণিত হয় নাই, তাহাতে দেই সকল শাল্পের কোন অসম্পূর্ণতাও হয় নাই। যে শাল্পের যেওলি "প্রস্থান", সেইওনিই তাহার বিশেষ প্রতিপাদ্য, অসাধারণ প্রতিপাদ্য। তাহাতে শাস্ত্রাস্তরের "প্রস্থান"গুলি বিশেষরূপে বলা হয় নাই, তাহা বলাই উচিত নহে। অন্য শাস্ত্র হইতেই দেগুলি জানিতে হইবে । প্রবিগণ এই প্রণালীতেই ভিন্ন ভিন্ন শাস্ত্র বুলিয়াছেন । প্রস্থানভেনে এবং অধিকার-তেদেই শাস্তের তেদ হইয়াছে, উপদেশের তেদ হইয়াছে। মহর্ষি গোতমোক "প্রমের"-তত্ত্সাক্ষাৎকারের অন্য পূর্ব্বে ঐ প্রমেরগুলির শ্রবণ ও মনন করিতে হইবে। দেই প্রমেয় মননের জন্য মহর্ষি গোত্ম প্রমাণাদি পঞ্চশ পদার্থের তব্ব জ্ঞাপন করিয়াছেন। ঐ পঞ্চদশ প্রাথের তত্ত্তানের সাহায্যে মৃমুক্ত প্রমের প্রাথিগুলির মনন করিবেন। মহর্বি প্রমেন্থ-পরীকার দ্বারা (তৃতীর ও চতুর্গ অধ্যারে ) দেই মননের প্রণালী দেথাইরাছেন। মুমুক্ ঐ প্রণালীতে আঝাদি পদার্থের মনন করিবেন এবং বত দিন পর্যান্ত লোকসঙ্গ অপরিহার্য্য থাকিবে, তত দিন পর্যান্ত বিক্লবাদী নান্তিক প্রভৃতির সহিত বাধ্য হইয়া বিচার করিয়া নিজের শ্রবণ-মনন-লব্ধ ভন্তনিশ্চয় রক্ষা করিবেন। অন্ত কোন উদ্দেশ্তে কথনও ঐরূপ জল্প বিতপ্তা করি-বেন না। গুরু প্রভৃতির সহিত "বাদ" পর্যান্ত করিতে পারেন। অর্থাৎ প্রমাণাদি পদার্থগুলি প্রমেয়-বিচারের অঙ্গ, উহাদিগের তত্ত্বজ্ঞানের সাহায্যে প্রমেয়গুলির মনন এবং নিজের যথার্থ বিশ্বাস রক্ষা করাই মুমুকুর কার্য্য। বিরুদ্ধবাদীদিগের দৌরাক্সে বৈদিক দিদ্ধান্তে স্থুচির কাল হইতেই আঘাত পড়িতেছে, অনেক বিচারশক্তিশূন্য ব্যক্তির বিশ্বাস নট হইতেছে, নাস্তিকতা উপস্থিত হইতেছে এবং ঐ দৌরাজ্যের আশস্কা চিরকালই আছে ও থাকিবে। এ জন্য ন্যার্বিদ্যার আচার্য্য মহর্ষি বিচারাঙ্গ "প্রমাণা"দি পদার্থের তত্ত্ জানিতে উপদেশ করিয়াছেন এবং আত্মরকার

জনা, ধর্ম রকার জন্ম, আন্তিকতা রকার জনা "জন", "বিতপ্তা", "ছল", "লাতি" প্রভৃতিরও উপদেশ করিয়া গিয়াছেন। শেষে তিনি 🕶 স্পষ্ট করিয়াই বলিয়া গিয়াছেন যে, যেমন কোন ক্ষুদ্র বুকাদি রকার জন্য গোকে কণ্টকমূক্ত শাধার দারা আবরণ করিয়া রাখে, তক্রপ নিজের আরাস-লক তর্বনিশ্চর রক্ষার জন্য প্রয়োজন হইলে "জন্ন" ও "বিতঙা"ও করিতে হইবে। ঈশ্বর প্রমাণাদি পদার্থের ভার "প্রমের"-মননোপ্যোগী বিচারাঙ্গ পদার্থ নহেন, এ জন্ত প্রমাণাদি পঞ্চদশ পদার্থের মধ্যেও বিশেষরূপে ঈশ্বরের উল্লেখ করেন নাই। তবে বিচারে সিদ্ধান্তরূপে ঈশ্বরের বে জ্ঞান আবগুক, তাহা মহবি-ক্থিত "সিভাত্ত" পদার্থের তত্ত্তানেই হইবে। ঈশ্বর বখন দিনাস্ত, মহর্ষি গোতমেরও দিনাস্ত, তথন দিনাস্তের তত্ত্ব বৃথিতে বলাতেই ঈশরকে দিনাস্তরূপে বুঝিতে বলা হইয়াছে। অবগ্র তাহাতে ঈশ্বরের বিশেষ জ্ঞান হয় না। কিন্তু প্রমেয়-মননের জন্ত অথবা বাদিনিরাস করিয়া নিজের আয়াসলক তত্ত্বনিশ্চয় রক্ষা করিবার জন্য প্রমাণাদি পদার্গের নাায় এবং জন-বিতপ্তা প্রভৃতির নাায় ঈশরের বিশেষ জান আবগুক হয় না, তত্ত্জান আবগুক হর না। তজ্জনাই মহর্বি ঐ সকল পদার্থের মধ্যেও ঈশ্বরের বিশেষ উল্লেখ বা সংশ্যাদি পদার্থের নাম পৃথক্ উল্লেখ করেন নাই। ফল কথা, পূর্ব্বোক্ত প্রকারে যে দকল পদার্থ মোক্ষোপধ্যোগী, মহর্বি তাহাদিগেরই বোড়শ প্রকারে বিশেষ উরেধ করিয়াছেন। ঐ ভাবে যাহারা মোক্ষের উপবোগী নহে, তাহারা অন্য ভাবে মোকে বিশেষ উপযোগী হইলেও মহর্ষি সেগুলির বিশেষ উল্লেখ করেন নাই। কারণ, দেগুলি তাঁহার নাারবিদ্যায় বক্তবা নহে। মোকে কত পদার্থ, কত কর্মা উপযোগী অর্গাৎ আবশ্রক আছে, মোক্ষবাদী সকলেই কি তাহার সবগুলির বিশেষ উরেধ করিয়াছেন ? নিজ শান্তের প্রস্থানান্ত্রদারেই সকলে প্রতিপাদ্য বর্ণন করিরাছেন। মহর্ষি গোতমের ক্লারশার অব্যাস্থ অংশে মনন-শার। শ্রতির "মন্তবাঃ" এই অংশে তিত্তি স্থাপন করিয়াই এই ন্যারশান্তের গঠন। ইহার সাহাব্যে মৃদুকু "প্রমের" মনন করিবেন এবং সেই অপরিপঞ্চ তব্নিশ্চরকে বিরুজবাদীদিগের আক্রমণ হইতে রক্ষা করিবেন, এই পর্যান্তই অধ্যান্ত অংশে এই স্থারশাজের মুখ্য ব্যাপার। শেষে মুমুকুর আর বাহা বাহা কর্ত্তব্য, তাহার বিশেষ বিবরণ অন্য শাল্পে আছে। মহর্ষি গোতমও আবখ্যক বোবে দেগুলির সংক্ষেপে উল্লেখ করিয়াছেন। তিনি চতুর্গাব্যারের শেবে বলিয়াছেন বে, মোক্ষলাছের জন্ম এই পর্যান্তই চরম অনুষ্ঠান নছে, ইহার জন্য বোগাত্যাস করিতে হইবে; খ্ম, নিয়ম প্রভৃতি বোগশাঞ্জোক্ত সমস্ত উপায় অবলম্বন করিতে হইবে। স্থতরাং মহর্ষি গোতম ঈশ্বরকে ছাড়িয়া দিয়াই মোক্ষের উপায় বর্ণন করিরাছেন, ঈশবের সহিত ন্যায়দর্শনের মৃক্তির কিছুমাত্র সংস্রব নাই, এ কথাও জোর করিয়া मिकाखनारभ वना शंद्र मा।

মূলকথা, এই নাান্তবিদ্যা মুমুক্তকে আন্ধানি প্রমেয় পদার্থের মনন পর্যান্ত পৌছাইয়া নিয়া বলিরা গিয়াছেন বে—"বাও, তুমি এখন নিদিধ্যাসনের তৃতীয় সোপানে গিয়া বসিয়া পড়, এখন তোমার

 <sup>&</sup>quot;ठवांशानमादमात्रक्यांची वसनिकत्व नीवशात्राहमात्रक्यांची कक्षेत्रमाथान्त्रम्थः।"—छाद्युव, अराव०।

সে অধিকার জন্মিয়াছে। প্রমেয় তত্ত্বসাক্ষাৎকারের জন্ম তোমাকে এখন ঐ "প্রমেয়" পদার্থের থান, ধারণা ও সমাধি করিতে হইবে। ওফ ও শান্তের উপদেশামূসারে ঈশবের উপাসনা প্রথম হইতেই করিতেছ, এখন প্রমেরতত্ত্ব সাক্ষাৎকারের জন্য ঈশ্বরে তোমার প্রেমলক্ষণা ভক্তির আবশুক হইবে। তাহার পরে ঈশ্বরের শ্রবণ, মনন, নিদিখ্যাসনের হারা তাহারও তত্ত্ব-সাক্ষাৎকার করিতে হইবে। ভক্তির পরিপাকে ঈশ্বরদাক্ষাৎকার হইবে। তাহার পরে ভোমার নিজের আত্মাক্ষাৎকার হইবে, প্রমেয়তত্মাক্ষাৎকার হইবে। সেই প্রমেয়তত্ব-সাক্ষাৎকারই তোমার মোক্ষের চরম কারণ, তাহার জন্মই ঈশ্বরদাক্ষাৎকার পর্যান্ত আর সমস্ত সাধন আবশুক। আমি তোমাকে "প্রদেশ" পদার্থের "মনন" পর্যান্ত পৌছাইরা দিলাম, এখন তোমার আর বাহা বাহা আবগুক, তাহার জন্ত অধ্যাত্মশাস্ত্র, বোগশাস্ত্র আছেন, ত্রন্মনিষ্ঠ গুরু আছেন, তুমি দেখানে বাও। আমি এত দিনে তোমার যে বিশাস জন্মাইরাছি, তাহা রক্ষা করিব, তুমি বাহাতে বে কোন বাক্তির নিকটে প্রতারিত না হও, প্রতারিত হইরা বাহাতে অভীষ্ট-লাভে আবার অনেক পশ্চাৎপদ হইরা না পড়, তোমার স্থিরীক্ত সাধনপ্রণালী হইতে, সিদ্ধান্ত হইতে बहें मां हुछ, তোমার গুরুপদিষ্ট তত্ত্বে পদে পদে সন্দিহান হুইয়া, পুনঃ পুনঃ গুরুর অনুসন্ধানেই সমগ্র জীবন অতিবাহিত না কর, আমি সে বিষয়ে দর্জনা দৃষ্টি রাখিব। তুমি আমাকে ভুলিও না, আমাকে তোমার অনেক দময়েই আবগুক হইবে, আমি তোমার নিকটে থাকিয়া তোমার অনেক অন্তরায় দূর করিব, বোগশাস্ত্রোক্ত অনেক "অন্তরায়" দূর করিতে তুমি আমাকে আত্রয় করিও। বাও, এখন তুমি নিদিধাসনের তৃতীয় সোপানে গিয়া বসিয়া পড়। চতুর্থাধায়ে বর্ধাস্থানে এ সকল কথার বিশেষ আলোচনা এপ্তর। এখানে আর বেশী বলা বার না। - সকল কথা বিশদ করাও এখানে সম্ভব নহে।

কেহ বলেন, আন্থাবিষয়ক মিথাজ্ঞানই স্থাত্ৰ 'মিথাজ্ঞান' শব্দের হারা কথিত হইরাছে। উহা ছাড়া আর যে সকল মিথাজ্ঞান আছে, পূর্ব্বোক্ত আন্থাবিষয়ক মিথাজ্ঞানের নাশেই দে সমন্ত নাই ইইরা যার, স্থাতরাং হাত্রন্থ "দোষ" শব্দের হারা আন্থাবিষয়ক মিথাজ্ঞান ভিন্ন সমন্ত "মোহ" এবং "রাগ" ও "হেব" বৃথিতে হইবে। বন্ধতঃ মহর্ষিও পরে চতুর্গাধ্যায়ে অহন্ধারনিয়ন্তির কথাই বিলিয়াছেন। শরীরাদি পদার্থে আন্মাবৃদ্ধিই অহন্ধার। আন্মাবিষয়ক ঐরূপ মিথাজ্ঞান-বিশেষকেই মহর্ষি "মিথাজ্ঞান" শব্দের হারা এখানে লক্ষ্য করিতে পারেন এবং এ জন্য তিনি স্বন্ধাক্তর "মোহ" শব্দ ত্যাগ করিয়াও "মিথাজ্ঞান" শব্দের প্রয়োগ করিতে পারেন। কিন্তু আন্থাবিষয়ক মিথাজ্ঞানের নাশে হইতে পারে না। বে বিষরে মিথাজ্ঞান নাই করিতে হইবে, দেই বিষরেই তত্ত্ত্ঞান হওরা আবশ্যক। তবে আন্মাতন্ধ্র্জান, ঈশ্বরতন্ধ্র্জ্ঞান প্রভৃতি ঐ সমন্ত তত্ত্বজ্ঞানের নিজ্ঞাদক হয় বটে, কিন্তু যে মিথাজ্ঞানটি নাই হইবে, এ জন্মই ভাষ্যকার আন্মা প্রভৃতি সকল প্রমান্তর্গ তত্ত্বজ্ঞানাট জন্মিলেই তাহা নাই হইবে, এ জন্মই ভাষ্যকার আন্মা প্রভৃতি সকল প্রমান্তর্গ ই মিথাজ্ঞানের বর্ণনা করিয়া, তাহাদিগের সকলেরই তত্ত্বজ্ঞানের বর্ণনা করিয়াছেন।

এখন আর একটি কথা এই যে, মিখ্যাজ্ঞান পূর্বজাত এবং তত্ত্তানের বিরোধী। তত্ত্তান মিথাজ্ঞানকে কি করিয়া বাধা দিবে ? বেমন তবজান উপস্থিত হইলে আর মিথাজ্ঞান জন্মিতেই পারিবে না বলা ইইতেছে, তত্রপ মিথাজ্ঞান বাহা পূর্বেই জানিয়াছে এবং বাহা তত্ত্তানের বিপরীত, স্থতরাং তত্বজানের বাধক, তাহা থাকিতে তত্বজ্ঞান উপস্থিত হইতে পারে না বলিতে পারি ? যে ছইটি জ্ঞান পরস্পর বিরোধী, তাহাদিগের মধ্যে যেটি প্রথমে জন্মিরাছে, দেইটিই প্রবল হয়; বেমন প্রত্যক্ষ ও অনুমান পরস্পর বিরোধী হইলে, দেখানে পূর্বজাত প্রত্যক্ষই প্রবল, এ জন্য দেখানে প্রত্যক্ষের বিরোধিতাবশতঃ অনুমান হইতেই পারে না। উদ্যোতকর এই প্রশ্নের অবতারণা করিয়া বলিয়াছেন যে, মিখ্যাজ্ঞান তহজ্ঞানের বিপরীত হইলেও তত্তজানের বাধক হইতে পারে না। কারণ, মিখ্যাজ্ঞান সহায়শূন্য বলিয়া ছর্কল, তত্ত্জান সহায়যুক্ত বলিয়া প্রবল, স্থতরাং তত্ত্জানই মিথ্যাজ্ঞানকে বাধা দিবে। তত্ত্জান প্রকৃত তত্ত্বকে বিধর করিয়া জন্মে, তাহা বথার্থ জান, স্বতরাং প্রকৃত তত্ত্ব বা প্রকৃত অর্থ ই তত্ত্জানের সহায়। প্রকৃত পদার্থটি তত্বজ্ঞানের বিষয় হইরা তাহাকে প্রবল করে। মিখ্যাজ্ঞান দেরূপ না হওয়ায় তদপেকা ত্র্পল; মুতরাং তাহা পূর্বজাত হইলেও পরজাত প্রবলের দারা বাধিত হইতে পারে এবং তত্ত্তানে বিশেষ বিশেষ প্রমাণের সাহায্য রহিয়াছে। প্রমেয় তত্ত্তান করিতে হইলে শাস্ত্র-প্রমাণের দারা প্রথমে প্রমেরবিবরক "প্রবণ" করিতে হইবে। তাহার পরে অনুমান-প্রমাণের দারা थे विवास "मनन" कतिएक इहेरव। त्नारव थे विवास बार्गन, बात्रवा, ममाबि कतिएक हहेरव। তাহার পরে প্রম্যে-তত্ত্ব সাক্ষাৎকার হইবে। স্কুতরাং এই প্রমেয়-তত্ত্বসাক্ষাৎকাররূপ তত্ত্জান আগমাদি প্রমাণের দারা সমর্থিত হইরা দৃঢ়মূল হওরার, ইহা পরজাত হইলেও পূর্বজাত হর্বল মিথাজ্ঞানকে বাধা দিয়া থাকে এবং দিতে পারে এবং মিথাজ্ঞান পূর্বের জন্মিলেও এবং বন্ধমূল হইরা থাকিলেও প্রবল তত্ত্জান পরে জ্বিতে পারে। প্রবল হইলে দে পূর্বের বন্ধুল চ্বলিকে উন্মুলন করিয়া তাহার হল অধিকার করিতে পারে ও করিয়া থাকে। এ কথারও বথাস্থানে পুনরালোচনা দ্রষ্টব্য। পরস্পার নিরপেক্ষ জ্ঞানের মধ্যে পরজাত জ্ঞানের প্রাবল্য বিষয়ে ভট্ট কুমারিলও "তন্ত্রবার্তিকে" অনেক কথা বলিয়াছেন।

স্ত্রে 'হংখ' প্রভৃতি শব্দ যে ক্রমে পঠিত, তদর্যারে "হংখ'ই দর্ব্বপ্রথম। 'জ্বা', 'প্রবৃত্তি', 'দোব', 'মিথাজ্ঞান', এই চারিটি উত্তর। কলে ঐ চারিটি কারণ উহাদিগের প্রত্যেকের পূর্বাটি প্রত্যেকের কার্যা। 'উত্তরোভরাপায়ে' ইহার অর্থ কারণগুলির অপারে। 'তদনস্তরাপায়াং' ইহার অর্থ তাহাদিগের কার্যাগুলির অপারবশতঃ। কারণের অনন্তরই কার্যা হয়, এ জ্বন্ত প্রচীনগণ কার্যা অর্থে 'শেষ' শব্দ এবং 'অনন্তর' শব্দের প্ররোগ করিতেন। আবার মাহার অন্তর নাই অর্থাং ব্যবধান নাই, অর্থাং বাহা অব্যবহিত, তাহাও অনন্তর শব্দের দারা বুঝা বায়। বাহা অব্যবহিত পূর্বা, তাহাকেও ঐ অর্থে 'অনন্তর' বলা বায়। মহর্ষি দেই অর্থেই এখানে অনন্তর শব্দের প্রযোগ করিয়াছেন; ইহা বাহারা বলিয়াছেন, তাহাদিগের মতে "তদনস্তরাপায়াং" ইহার অর্থ 'তাহাদিগের পূর্ব্ব প্রবৃত্তি অধায়বশতঃ'। এ প্রক্রেও

কলে 'কার্যাণ্ডলির অপারবশতঃ' এই অর্থ ই বলা হয়। কারণ, স্থত্রের পাঠক্রমানুসারে কার্যাণ্ডলিই পরপরটির পূর্ব্ধ। এখন দেখুন,—

(পূর্ম্ম) ছঃখ, (উত্তর) জন।
(পূর্ম্ম) জন্ম, (উত্তর) প্রবৃত্তি।
(পূর্ম্ম) প্রবৃত্তি, (উত্তর) দোব।
(পূর্ম্ম) দোষ, (উত্তর) নিখ্যাজ্ঞান।

উত্তরগুলি কারণ, পূর্বগুলি তাহার কার্য্য; কারণের অপারে কার্য্যের অপার হইরা থাকে, বেমন কফনিমিন্তক জর হইলে দেখানে ককের অপারে জরের অপার হয়। এথানেও স্থ্রোক্ত ছংখাদি পদার্থগুলির ঐরূপ নিমিন্ত-নৈমিন্তিক তাব থাকার উহাদিপের এক একটি উত্তরের অপারে তৎপূর্ব্বাটির অর্থাৎ তাহার কার্য্য পূর্ব্বাটির অর্থাৎ তাহার কার্য্য পূর্ব্বাটির অর্থাৎ তাহার কার্য্য প্রকৃতির অর্থার হইলে। প্রের অর্থার হইলে। প্রের অর্থার হইলে। প্রের অর্থার হইলে। প্রের অর্থার হইলে। প্ররুদ্ধির অর্থার হইলে। প্রন্থের অর্থার হইলে। প্রন্থের অর্থার হইলে আর ছংখের সম্ভাবনাই নাই। তথন আর ছংখের হেতু কিছুই থাকে না। ছংখ, জন্ম, প্রের্থনি, হৈরার মিথ্যাজ্ঞানপূর্ব্বক, ঐ মিথ্যাজ্ঞান আবার ছংখাদিপূর্ব্বক। পূর্বের ছংখাদি, পরে মিথ্যাজ্ঞানের উৎপত্তি, পরে ছংখাদি, ইহা বলা বাইবে না। উহারা অনাদি। অনাদি কাল হইতে ঐ পদার্থগুলির কার্য্য-কারণ তাবই সংসার। উহাদিপের অনাদিত্ব স্থচনার জন্মই স্থত্রকার ছংখ হইতে মিথ্যাজ্ঞান পর্যন্ত বলিলেও জাধ্যকার স্থত্রকারের ক্রম লক্তবন করিয়া বলিয়াছেন,—"ত ইমে মিথ্যাজ্ঞানাদয়ঃ।" ন্যার্থান্তিককার আবার ঐ অনাদিত্বকে বিশেষ করিয়া স্বরণ করাইবার জন্য ভাব্যকারোক্ত ক্রমের বিপরীত ক্রমে উহারই ব্যাখ্যা করিয়াছেন—"ত ইমে ছংখাদায়ঃ।"

র্ত্তিকার বিশ্বনাথ স্থত্তের "তদনস্তরাপারাৎ" এই কথার ব্যাখ্যার বলিয়াছেন—"তদনস্তরশ্র তৎসমিহিত্য পূর্ব্বপ্রভাপারাৎ।" শেবে বলিয়াছেন বে, ছঃথের অপায়ই বখন অপবর্গ, তখন অপবর্গকে ছঃথের অপায় প্রযুক্ত বলা য়ায় না, স্থতরাং স্থ্রে পঞ্চমী বিভক্তির অভেদ অর্থ কোথায়ও দেখা য়ায় না, ইহা মনে করিয়া আবার শেবে বলিয়াছেন বে, স্থ্রে অপবর্গ শব্দের ছারা অপবর্গব্যবহার পর্যায়ই বিবক্ষিত। মনের ভাব এই বে, অপবর্গ ছঃথের অপায়স্থরূপ হইলেও অপবর্গ ব্যবহার অর্থাৎ অন্য লোকে যে 'অমুকের অপবর্গ হইয়াছে' ইত্যাদি শব্দ প্রয়োগাদি করে, তাহা ছঃথের অপায়প্রয়ুক্ত। কেছ্ বলিয়াছেন, স্থ্রে 'অপবর্গ শব্দের ছারা এখানে অপবর্গের প্রাপ্তি পর্যায়্ত বিবক্ষিত। স্থতরাং পক্ষমী বিভক্তির অসংগতি নাই। মনে হয়, এই পঞ্চমী বিভক্তির গোলবোগ মনে করিয়াই শারীরক ভাষ্যের "রক্ষপ্রভা" টাকাকার শ্রীগোবিন্দ এই স্থ্রে ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন—'তম্ভ প্রমূতিক্রপ্রেরনম্বরম্ভ জন্মনোহপায়াৎ ছঃধধ্বংসরূপোহপবর্গো ভবতীত্যর্গঃ।'—(বেদান্তদর্শন, চতুর্গ স্থ্র, শারীরকভাষ্য প্রষ্ঠব্য)। অর্থাৎ তিনি স্বত্তম্ব "তং" শব্দের ছারা কেবল "প্রস্কৃতি"কে

ধরিরা "তদনন্তর" অর্গাৎ দেই প্রবৃত্তির কার্য্য এবং প্রবৃত্তির অব্যবহিত পূর্ব্বে উরিথিত "জন্মের" অপারবশতঃ ছঃথের ধ্বংসরপ অপবর্গ হয়, এইরপ ব্যাথ্যা করিয়াছেন। কিন্তু স্থান্তর "তং" শব্দের দ্বারা তাহার পূর্ব্বে একরোগে কথিত "জন্ম", "প্রবৃত্তি," "দোষ" ও "মিথাজ্ঞান" এই চারিটিই প্রান্থ হওয়া উচিত। ঐ চারিটিই "উত্তরোত্তর" শব্দের প্রতিপাদ্য। স্থাতরাং মহর্ষি ই চারিটিকেই "তং" শব্দের দ্বারা প্রকাশ করিয়াছেন, ইহাই বুঝা যায়। উহার মধ্যে একমাত্র "প্রবৃত্তি"ই "তং" শব্দের দ্বারা মহর্ষির বিবক্ষিত, ইহা কিছুতেই মনে আসে না। তাহার পরে বৃত্তিকারের ব্যাথ্যাত পঞ্চমী বিভক্তির অভেদ অর্থও সঙ্গত হয় না। এক ছঃখাপারের সহিত অপবর্ণের অভেদ খাটিলেও জন্মের অপায় প্রভৃতির সহিত থাটে না। কারণ, সেওলি অপবর্গস্থান্থ নহে। একই পঞ্চমী বিভক্তি তিন্ন তিন্ন স্থানে তিন্ন তাহাই মনে করিয়া ঐ কথা লিথিয়াছেন। শেষে তিনিও ঐ পক্ষ তাগ করিয়া "অপবর্গ" শব্দে লক্ষণা স্বীকার করিয়াছেন। কিন্ত মহর্ষি অপবর্গ-বাবহারের প্রোজক বলেন নাই। পরা মৃক্তির ক্রম প্রদর্শনের অন্ত অপবর্ণেরই প্রবোজক বলিরাছেন। কল কথা, মহর্ষি অপবর্গ ব্যবহার বুঝাইতেই "অপবর্গ" শব্দের প্ররোগ করিয়াছেন, ইহা মনে আসে না। মহর্ষি-স্থত্তের "অপবর্গ" শব্দের ঐরপবর্গ" শব্দের প্রযোগ করিয়াছেন, ইহা মনে আসে না। মহর্ষি-স্থত্তের "অপবর্গ" শব্দের প্রযোগ করিয়াছেন, ইহা মনে আসে না। মহর্ষি-স্থত্তের "অপবর্গ" শব্দের প্রযোগ করিয়াছেন, ইহা মনে আসে না। মহর্ষি-স্থত্তের "অপবর্গ" শব্দের প্রযোগ করিয়াছেন, ইহা মনে আসে না। মহর্ষি-স্থত্তের "অপবর্গ" শব্দের প্রযোগন করিয়াছেন, ইহা মনে আসে না। মহর্ষি-স্থত্তের "অপবর্গ" শব্দের প্রযোগন করিয়াছেন, ইহা মনে আসে না। মহর্ষি-স্থত্তের "অপবর্গ" শব্দের প্রযোগন করিয়াছেন, ইহা মনে আসে না।

বস্ততঃ স্থাত্র "তদনস্তরাপার" শব্দের প্রতিপাদ্য কেবল ছংখের অপায় নহে, কেবল জাত্রের অপায়ও নহে; দোবের অপায়, প্রবৃত্তির অপায়, জন্মের অপায় এবং ভঃথের অপায়, এই চারিটি অপারই উহার প্রতিপাদা। তন্মধ্যে ভ্যথের অপার স্বয়ং অপবর্গ-স্থরূপ হইলেও আর তিনটি অপার ঐ অপবর্গের প্রযোজক। উহাদিগের ঐ প্রযোজকত্ব পঞ্মী বিভক্তির দারাই প্রকাশ ক্রিতে হইবে। অথচ ছঃথাপারের কথাটাও উহার মধ্যে বলিতে হইবে। কারণ-নাশক্রমে কার্যানাশ হইরা শেষে ছঃগ পর্যান্ত নষ্ট হইলেই পরা মুক্তি হয়, এই ক্রম প্রদর্শনও করিতে হইবে। 'তদনস্তর' শব্দের হারা হঃখও ধরা পড়িরাছে, কিন্তু হৃংখের অপায় অপবর্গ প্রয়োজক নহে, এ জন্য ঐ স্থলে পঞ্চমী বিভক্তি খাটে না। কিন্তু আর তিনটি অপারে অপবর্গের প্রবোজকত্ব ধাকার সেই তিন স্থলে পঞ্চমী বিভক্তি থাটে এবং পঞ্চমী বিভক্তির প্ররোগ আবশুক। একের বেলায় না খাটিলেও বছর অনুরোধে সর্কাত্র একরূপ ব্যবস্থা ঋষিগণ করিয়াছেন; তাই মনে হয়, এখানেও মহর্ষি গোতম বহুর অনুরোধে একেবারে "তদনস্তরাপারাৎ" এইরূপ পঞ্চমী বিভক্তিযুক্ত ৰাক্য প্রয়োগ করিরাছেন। উহার মধ্যে ছঃখাপানের সহিত পঞ্মী বিভক্তির অর্থের কোন সম্বন্ধ বিব্দিত নহে। কারণ, ভাহাতে পঞ্চমী বিভক্তির অর্থ হেতৃত্ব বা প্রয়োজকত্ব এখানে সম্ভব হয় না। আর তিনটি অপারে সম্ভব হর এবং তাহাদিগকেই প্রযোজক বলিতে হইবে, মহর্ষির তাহাই বিবক্ষিত। এ জন্ম মহবি ঐরূপে পঞ্মী বিভক্তির প্ররোগ করিয়াছেন। কলতঃ "ছঃখাপানানপবর্গঃ" এইরূপ প্রয়োগ সাধু না হইলেও "তদনস্থরাপায়াদপবর্গঃ" এইরূপ প্রয়োগ করা মাইতে পারে। কারণ, উহার মধ্যে ছাথের অপায় অপবর্গ প্রযোজক না হইলেও আর তিনটি অপায় অপবর্গের প্রযোজক, সেই তিনটিকেই অপবর্গের প্রযোজক বলিবার জনা বছর অন্ধুরোধে মহর্বি একবারে

"তদনন্তরাপানাং" এইরূপ প্রয়োগ করিয়াছেন। ঋষিগণ এইরূপ প্রয়োগ করিতে আমাদিগের নাার সন্থাতিত হইতেন না। মহর্ষি গোতদের অন্যত্তও এইরূপ প্রয়োগ দেখা যায়। তাই মনে হয়, মহর্ষি এখানেও বছর অন্থরোধে একরূপ প্রয়োগ করিয়াছেন, ইহাই যেন প্রকৃত কথা। স্থাগিগ এখানে বৃত্তিকার প্রভৃতির পঞ্চমী বিভক্তির সন্ধৃতি ব্যাখার সংগতি চিস্তা করিয়া এবং অন্ত কোনরূপ সংগতির চিস্তা করিয়া প্র্যোক্ত সমাধানের সমালোচনা করিবেন। আর চিস্তা করিবেন, বৃত্তিকারের নাায় প্রাচীনগণ এখানে পঞ্চমী বিভক্তির সংগতি দেখাইতে যান নাই কেন ?

কেহ কেহ বলিরাছেন, রাগ ও বেব ধর্ম ও অধর্মের কারণ নহে। ইচ্ছা ব্যতীতও গঙ্গামানাদি কার্ম্যের দারা কর্মশক্তিতে যখন ধর্ম হয় এবং দেব ব্যতীতও হিংসাদি ঘটিয়া গেলে
মখন তজ্জন্য অধর্ম হয়, আবার জীবসূক্ত ব্যক্তির রাগ ও দেব থাকিলেও যখন ধর্মাগর্ম জন্ম না,
তখন রাগ ও বেম ধর্ম অধর্মের কারণ বলা বায় না। স্থত্তে "দোব" শক্তের দ্বারা মিখ্যা জ্ঞানজন্য সংস্থারই বিবক্ষিত। উহাই ধর্মাধর্মের কারণ। জীবসূক্ত ব্যক্তির উহা না থাকাতেই
রাগ ও দেববশতঃ কর্ম করিলেও ধর্ম ও অধর্ম হয় না।

ইহাতে বক্তব্য এই বে, মহর্ষি গোতমের পরিভাষাত্মসারে "দোষ" শব্দের যারা মিখ্যাজ্ঞান-জন্য সংস্কার বুঝা বার না। মহর্ষি ঐরপ অর্থে কোথায়ও দোব শব্দের প্রয়োগ করেন নাই। পরত্ত এখানে মিখ্যাজ্ঞানের নাশে যখন দোষের নাশ বলিরাছেন, তখন এখানে দোষ বলিতে মিখ্যাক্সানজন্য সংস্থার বুঝাও যায় না। কারণ, জ্ঞানের নাশে ঐ জ্ঞানজন্য সংস্থার নষ্ট হয়, এ কথা বলা বায় না। জ্ঞান নষ্ট হইয়া গেলেও ভজ্জন্য সংস্কার থাকিয়া বায়। জ্ঞানের নাশ ঐ জ্ঞানজন্য সংখ্যারের নাশক হয় না; তাহা হইলে ঐ সংখ্যার কোন দিনই খায়ী হইতে পারিত না। অবশ্র তত্ত্তানজন্য সংস্থারের হারা মিথ্যাজ্ঞানজন্য সংস্থার নষ্ট হইরা থাকে, কিন্তু মহযি ত তাহা বলেন নাই ৷ মহর্ষির স্থানের হারা বুঝা গিয়াছে, মিখ্যাজ্ঞানের বিপরীত তহুজ্ঞান উপস্থিত হুইলে মিখ্যাজ্ঞানের অপায় হয়, তব্দুফ্র দোষের অপায় হয়। তত্ত্বজ্ঞানের দ্বারা মিখ্যাজ্ঞানের অপায় হয়, এ কথার দারা ব্ঝিতে হইবে যে, মিখ্যাজ্ঞান আর জন্মিতে পারে না এবং তব্বজ্ঞান বে সংস্থার উৎপন্ন করে, ঐ সংস্থার মিথাাজ্ঞানজন্ত সংস্থারকে বিনষ্ট করে। স্থতরাং ততজ্ঞান মিথ্যাজ্ঞানকে ঐরপে বিনষ্ট করে বলা যায়। মিথাাজ্ঞানজন্ত সংস্থার নষ্ট হইয়া গেলে দেই সংখ্যারক্ত স্মরণরপ মিখ্যাজানও আর জনিতে পারে না। তত্ত্তানজন্ত সংখ্যার থাকার জীবন্মক্তের আর উৎকট রাগ্রেষও জন্মিতে পারে না। ষেরূপ বেষ কর্মে আসক্ত করিয়া ধর্ম ও অধর্মের কারণ হয়, জীবগুজের তাহা জনিতে পারে না। স্থতরাং তাঁহার ধর্ম ও অধর্ম জন্ম না। স্থাত্রে "দোষ" শব্দের ঘারা ধর্মাধর্মের কারণরূপে দেইরূপ রাগ-বেষই উলিখিত इडेग्राह्ड। कांत्रन, क्षेत्रभ मायहे धर्म ७ व्यथम्बत कांत्रन। जीवन्यक्तत त्रांग-व्यव मात्रभ मारह। আরু বাহাদিগের স্থলবিশেষে নিজের রাগ বা ছেব না থাকিলেও ধর্ম ও অধর্ম জন্মিতেছে, ভাঁহারা কিন্ত জীবন্মক্তের স্থায় ঐ সকল কার্য্য করিতেছেন না। তাঁহাদিগের কর্ম্মে আসক্তি আছে, ধর্মজন্য সুথে আকাজ্ঞা আছে, অধর্মজন্য ছঃথে বিবেষ আছে। মিথাজ্ঞানজন্য সংস্থার থাকার তাঁহাদিগের দেখানেও রাগ ও বেবের বোগাতা আছে এবং দেই কর্মে না হইলেও কন্মীভারে তখনও রাগ বা ছেব আছে। তাহা হইলে মিখ্যাজ্ঞানজনা সংজারসহিত রাগ ও দ্বেষ বাহা ধর্ম ও অবর্দের প্রতি কারণরপে মহর্ষি বলিয়াছেন, তাহা অসংগত হয় নাই। অবগ্র মহবি রাগ ও ভেবকে ধর্মাধর্মের সাক্ষাৎ কারণ বলেন নাই। ভভাতত কর্ম দারাই উহারা ধর্ম ও অধর্মের কারণ। ঐ সঙ্গে মিখাজানজনা সংস্কার প্রভৃতিও তাহার কারণ। ফল কথা, মহবিস্থান্ত "দোৰ" শব্দের অন্যারপ অর্থ ব্যাখ্যা করার কারণ নাই। তবে ভাষ্যকার বে এখানে মহর্থি-সূত্রস্থ "প্রবৃত্তি" শব্দের অন্যরূপ অর্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন, তাহার কারণ আছে। মহুটি তাঁহার "প্রমেন্ন" পদার্থের অন্তর্গত "প্রবৃত্তিকে" কাম্বিক, বাচিক এবং মানসিক শুভাশুভ কর্ম বলিয়াই ব্যাথ্যা করিয়াছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ দেখানে "প্রবৃত্তিকে" প্রবৃত্তিশেষ বলিয়া ব্যাখ্যা করিলেও ভাষ্যকার প্রভৃতি তাহা বলেন নাই। বস্ততঃ "প্রবৃত্তির্কাগ্রুদ্ধিশরীরারন্তঃ" (১।১।১৭) এই স্তত্ত্র "আরম্ভ" শব্দের দারা কর্মকেই মহর্ষি-কথিত প্রবৃত্তি বলিয়া বুঝা বায়। এই কর্মারপ "প্রবৃত্তিকে" কারণরপ "প্রবৃত্তি" বলা হইরা থাকে। এই কর্মানল ধর্ম ও অধর্মকেও ঐ কর্মরূপ প্রবৃতিদাধ্য বলিরা "প্রবৃত্তি" শব্দের দারা প্রকাশ করা হয়। মহর্ষিও কোন কোন স্থলে তাহা করিয়াছেন। এই ধর্মাধর্মরূপ "প্রবৃত্তিকে" কার্য্যরূপ প্রবৃত্তি বলা হয়। অবশ্র ইহা "প্রবৃত্তি" শব্দের মুখার্থ নহে, মহবির প্রবৃত্তির লক্ষণোক্ত কর্মারপ প্রবৃত্তিও নহে। কিন্তু এই ধর্ম ও অধর্মারূপ প্রবৃত্তিই জন্মের সাক্ষাৎ কারণ। কর্মা জন্মের সাক্ষাৎ কারণ হইতে পারে না। কারণ, কর্ম জন্মের অবাবহিত পূর্বের থাকে না, কর্মফল ধর্ম ও অধর্ম থাকে। স্থাত্ম প্রবৃত্তির অপারে জন্মের অপার বলা হইরাছে, স্লুতরাং জন্মের সাক্ষাৎ কারণ ধর্মাধর্মজ্ঞপ "প্রবৃত্তিই" মহর্ষির এখানে বিবক্ষিত বলিয়া বুঝা যায়। পরস্ত তত্ত্তান হইলে পুর্ব্দক্ষিত ধর্ম ও অধর্মই নষ্ট হইয়া বায়। "জ্ঞানাখ্যিঃ সর্ব্বকর্ষাপি ভস্মসাৎ কুকতে" এই ভগবনগীতাবাক্যেও কর্ম্মের ফল ধর্মাধর্ম অর্থেই "কর্মন" শব্দের প্রয়োগ হইয়াছে। কারণ, যাগ, দান, হিংসা প্রভৃতি অনুষ্ঠিত কর্ম চিরস্বায়ী নহে, তাহা কর্মান্তেই নষ্ট হইরা গিরাছে। তত্তজানের বারা তাহার নাশ বলা যার না। সেই কর্মের ফল সঞ্চিত ধর্মাধর্মাই তত্তজান ছারা বিনষ্ট হয়। এইরূপ শাজে "কর্মান" শব্দ ও "প্রবৃত্তি" শন্দ কর্ম্মনল ধর্মাধর্ম অর্থেও প্রযুক্ত আছে। ঐরূপ লাক্ষণিক প্রয়োগ বেদেও আছে। বেমন প্রাণ অর না হইলেও বেদ প্রাণকে "অর" বলিরাছেন। উহার তাৎপর্য্য এই যে, অর ব্যতীত প্রাণীদিগের প্রাণ থাকে না, অর প্রাণের সাধন, অর থাকিলেই প্রাণ থাকে. স্থতরাং প্রাণকে অর বলা হইরাছে। ঐ স্থলে "অর" শব্দে লক্ষণার ছারা বুঝিতে হইবে-অরসাণ্য। ঐনপ কর্মানপ প্রবৃত্তিসাধ্য ধর্মাধর্মকে "প্রবৃত্তি" বলিয়া প্রকাশ করা হইয়াছে। তাহা করা বাইতে পারে; কারণ, ঐ প্রকার লাক্ষণিক প্ররোগ পূর্ব্ব হইতেই হইয়া আদিতেছে; উহা আধুনিক প্রয়োগ নহে। ভাষ্যে "প্রবৃত্তিসাধন" এই কথার দ্বারা প্রবৃত্তি অর্থাৎ ভভাভভ কর্ম বাহার সাধন, এইরূপ অর্থে বছব্রীছি সমাস বুঝিতে হইবে।

ভাষ্যকার এই স্বভাষ্যে শরীর, ইন্দ্রিয় এবং বুদ্ধির নিকারবিশিষ্ট প্রাচ্নভাষ্টের জন্ম বলিরাছেন। কিন্ত প্রেত্যভাব-স্থাত্ত (১৯ স্থাত্ত) দেহ, ইন্ত্রির, বুদ্ধি ও বেদনার সহিত আত্মার পুনঃ সম্বন্ধকে পুনর্জন্ম বলিয়াছেন। এথানেও প্রেতাভাব বিষয়ে মিথাজ্ঞান ও তল্পজ্ঞানের ব্যাখ্যায় বুদ্ধির পরে বেদনারও উল্লেখ করিয়াছেন। আরও অনেক শুলে বেদনার উল্লেখ করিয়াছেন। ভারবার্ত্তিকে উদ্যোতকরও (তৃতীরাধ্যারের প্রথমে) অপূর্ব্ব দেহ, ইন্সির, বৃদ্ধি ও বেদনার সহিত সম্বন্ধবিশেষকে জন্ম বলিয়াছেন। সাংখ্যতক্তকোম্দীতে বাচম্পতি মিশ্রও (ঈশ্বরক্তফের অষ্টাদশ-কারিকার) জন্মের ব্যাখ্যায় বেদনার উরেধ করিয়াছেন। মনে হয়, ভাষ্যকার এথানে জন্মের ব্যাখ্যায় বৃদ্ধির পরে বেদনার উল্লেখ করিয়াছেন। ঐ বেদনা শন্ধটি এখানে বিলুপ্ত হইয়া যাওয়ায় প্রচলিত ভাষ্য-পুস্তকে উহা পাওয়া যায় না। দেহাদির নিকায়-বিশিষ্ট প্রাত্রভাবকেই ভাষ্যকার এখানে জন্ম বলিয়াছেন। নিকায় শব্দের অর্থ সমানবর্মী প্রাণিসমূহ। (সধর্ম্মিণাং ভারিকারঃ ইতামরঃ)। ভাষ্যকার (১৯ ফুত্রে) প্রেত্যভাবের ব্যাখ্যায় এই অর্থে ই নিকায় শব্দের প্রয়োগ করিরাছেন বলিতে হয়। কারণ, "নিকায়" শব্দের ঐ অর্থ দেখানে সংগত হইতে পারে। কিন্ত এখানে দেহাদির "নিকায়বিশিষ্ট" প্রাছ্রভাবকে জন্ম বলিয়াছেন। প্রচলিত পাঠে তাহাই পাওয়া गाःशाजक्रकोम्मीरा कत्मत्र वाांशांत्र त्मरामित्करे "निकायविभिष्ठे" वना हरेबाए । মিলিত পদার্গের সমুক্তর অর্থেও "নিকার" শব্দের প্রয়োগ করা যায়। কারণ, সে অর্থও অভিধানে পাওয়া বার ( শব্দকরক্রম এইবা )। স্থতরাং "নিকারবিশিষ্ট" বলিতে পরস্পার মিলিত বা মিলিত-ভাবাপন, এইরূপ অর্থও বুঝা বার। এখানে অনুবাদে ঐ ভাবেই ব্যাখ্যা করা হইরাছে। মিলিত দেহাদির সহিত সংক্রবিশেষই আত্মার জন্ম। আত্মা নিতা, তাহার উৎপত্তিরূপ জন্ম হইতে পারে না। প্রাচীনগণ জন্মের ব্যাখ্যার জন্মের বিশদ পরিচয়ের জন্যই দেহ, ইন্সির প্রভৃতি অনেক পদার্থের উল্লেখ করিয়াছেন। জন্মের লক্ষণ বলিতে ঐ সকল পদার্থের উল্লেখ অবশ্র কর্ম্বর্য, উহার সবগুলিকে না বলিলে জন্মের লক্ষণ নির্দোষ হয় না, ইহা মনে হয় না। প্রাচীনগণ ঐ পদার্থগুলির প্রত্যেকটির উরেথের কোন প্রয়োজন বর্ণন করেন নাই। ঐগুলির প্রত্যেকের উরেপের বিশেষ প্রয়োজন থাকিলে মনে হয়, তাৎপর্যাটীকাকার অবশুই তাহা বলিয়া বাইতেন। কারণ, তিনি ঐরপ প্রয়োজন অনেক হলেই বলিয়া গিয়াছেন। আধুনিক টীকাকারগণ প্রাচীন-গণের পরিচায়ক বাক্যকেও লক্ষণ-বাক্য ধরিয়া লইয়া, তাহার প্রত্যেক শন্ধের প্রয়োজন প্রদর্শনের জন্য নানা কলনা, নানা কথার অবতারণা করিয়া গিয়াছেন ; কিন্তু তাহাতেও অনেক স্থলে ইষ্টসিদ্ধি হয় নাই, কেবল পুথি বাডিয়াছে।

ভাষ্যে "বেদনা" শব্দের অর্থ কি ? ইহা অনুসন্ধান করিতে হইবে। বেদনা শব্দের ছঃথ এবং জ্ঞান অর্থ প্রিসিদ্ধ। কিন্ত প্রাচীন দার্শনিকগণ পারিভাষিক অর্থেও বেদনা শব্দের প্রয়োগ করিতেন। সাংখ্যতত্ত্বকৌমুদীর "পূণিমা" টীকাকার সেই পারিভাষিক অর্থের ব্যাখ্যা করিতে "বেদনা"কে সংস্কার বলিয়াছেন। তিনিই আবার বৈশেষিকের "উপস্থারের" টীকায় জন্মের ব্যাখ্যাতেই বেদনাকে "প্রাণসংহতি" বলিয়াছেন। শেষে তাহা সংগত বোধ না হওয়ায় পরিশেষে আবার দেখানে বেদনা শব্দের 'জ্ঞান' অর্থের ব্যাখ্যা করিয়াছেন। এইরূপ অক্সান্ত কোন কোন আধুনিক ব্যাখ্যাকারও বেদনাকৈ সংখ্যার বলিয়াছেন, কেহ বা "অফুডব" বলিয়াছেন। কিন্তু পারিভাষিক অর্থের ব্যাখ্যা করিতে তাঁহারা কেহই কোন প্রকৃত প্রমাণ বা প্রাচীন সংবাদ প্রদর্শন করেন নাই।

বৌদ্দান্তাদায় এক দকে স্থপ ও হংথ বুঝাইতে বেদনা শব্দের প্রয়োগ করিয়া গিয়াছেন। তাঁহারা স্থথকেও ছঃথ বলিয়া ভাবিতেন, সমস্তকেই ছঃথ বলিয়া ভাবিতেন। "ছঃখং ছঃখং" ইত্যাদি তাঁহাদিগের মন। মনে হয়, এই জন্মই তাঁহারা ছংখবাধক বেদনা শব্দের বারা এক সঙ্গে স্থাও ছাংথ উভয়কেই প্রকাশ করিতেন। ভাষ্যকার বাংভায়নও স্থাকে ছাংগরূপে ভাবিবার কথা বলিরা, মহর্ষি গোতম বাদশপ্রকার প্রমেরের মধ্যে স্থথের উল্লেখ করেন নাই, কেবল ছঃধেরই উরেথ করিয়াছেন, এই কথা বলিয়াছেন (নবম হুত্র-ভাষ্য ক্রষ্টব্য)। বৌদ্ধ সম্প্রদারের "বেদনাশ্বন" হইতে "দংশ্বারশ্বন" পূথক্। উদ্যোতকরও বৌদ্ধমত গওনে (তৃতীরাধ্যারের প্রথমে) "বেদনা" ও "সংস্থার"কে পৃথক্ করিয়া বলিয়াছেন এবং (৪।২।৩০ স্তভাষ্য বার্তিকে) বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধের মতথগুনে এক স্থলে বেদনার স্পষ্ট ব্যাখ্যা করিয়াছেন—"বেদনা স্থখ-ছুঃখে"। শারীরকভাষ্যেও জীবের কথায় বেদনার কথা পাওয়া যায়। দেখানে "রব্ধপ্রভা"য় ত্রীগোবিন্দ লিথিয়াছেন—"বেদনা হর্ষশোকাদিঃ"। তিনি আবার "আদি" শবেরও প্রয়োগ করিরাছেন। (বেদান্তদর্শন, ১ অধ্যায়, ৩ পাদ, দহরাধিকরণের ১৯ স্থ্রের শারীরকভাষ্য ক্রষ্টবা)। এই দকল দেখিরা অনুবাদে বেদনার ব্যাখ্যায় স্থগছংগরূপ পারিভাষিক অর্থেরই প্রহণ করা হইরাছে। জন্ম হইলেই আত্মার দেহ, ইন্দ্রিয়, জ্ঞান এবং স্থপত্ঃথাদির সহিত সম্বন্ধ হয়। এই জন্তু ঐত্তপ সংদ্ধবিশেষকে জন্ম বলা বার। ভাষ্যের প্রচলিত পাঠে কোন স্থলে "স্তুথ" শদ্ধের উল্লেখ করিয়াও তাহার পরে "বেদনা" শব্দের প্রয়োগ দেখা বায়। সেখানে বেদনা শব্দের কেবল ছঃখন্নপ প্রসিদ্ধ অর্থই বুঝিতে হয়।

"প্রতিসন্ধান" শব্দটি দার্শনিক ভাষার প্রত্যভিজ্ঞা অর্থেই অধিক প্রযুক্ত দেখা যায়। স্থলবিশেবে জ্ঞানমাত্র অর্থেও প্রযুক্ত দেখা বায়। কিন্তু এখানে "উছেদ" শব্দের পরবর্ত্তী "প্রতিসন্ধান"
শব্দের ঐরপ অর্থ সংগত হয় না। এখানে উহার দ্বারা বুঝিতে হইবে উৎপত্তি। দেহাদি
একটি সমষ্টির উছেদ হইলে পুনরায় আর একটি দেহাদিসমন্টির "প্রতিসন্ধান" বা সংযোজন অর্থাৎ
উৎপত্তি হয়, ইহাই তাৎপর্যা। মহর্ষিক্ত্ত্রেও পুনরুৎপত্তি অর্থে "প্রতিসন্ধান" শব্দের প্রয়োগ দেখা
যায়। বথা—"ন প্রবৃত্তিঃ প্রতিসন্ধানায় হীনক্রেশন্ত" (৪।১)৬৪)। সেখানে ভাষ্যকারও
ক্রোক্ত প্রতিসন্ধানকে 'প্রতিসন্ধি' শব্দের দ্বারা প্রহণ করিয়া, উহার পুনর্জন্ম অর্থেরই ব্যাখ্যা
করিয়াছেন।

স্ত্রে "উভরোভরাপারে" এই স্থলে সপ্তমী বিভক্তির ছারা প্রযোজকত্ব বুঝিতে হইবে। পরপরটির অপায় ইইলে অর্থাৎ পরপরটির অপায়প্রযুক্ত। যেমন জল পান করিলে পিপাসার

<sup>়।</sup> সতি সপ্তনীত প্ৰবোধকত অৰ্থ কৰে গ ছলে দেখা বাব। বখা—"পীতে পাথসি ভুকাশাজিঃ।" অসুনিতি

শাস্তি হয়, এই কথা বলিলে পিপাসার শাস্তি জলপানপ্রযুক্ত—ইহা বুঝা যায়, তজপ এথানেও ঐরপ বুঝা হাইবে।

প্রচলিত অনেক ভাষ্য-পৃস্তক ও "ন্যায়স্চীনিবন্ধ" প্রভৃতি প্রতকে দিতীয় স্থান্ত "তদনস্করাভাবাং" এইরূপ পাঠ দেখা যার। কিন্তু এখানে "তদনস্করাপায়াং" এইরূপ পাঠই প্রকৃত বলিরা
মনে হয়। মহবি ছাই স্থলেই "অপায়" শব্দের প্ররোগ করিয়াছেন বলিরা মনে হয়। ভাষ্যকারের
ব্যাখ্যা দেখিলে ও ভাহাই মনে আসে। উদ্যোতকর, শঙ্করাচার্য্য এবং "ভামতী"তে বাচম্পতি
মিশ্র এবং বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতিও "তদনস্করাপায়াং" এইরূপ পাঠই গ্রহণ করিয়াছেন। স্মরণ
করিতে হইবে, মহবি গোতম দ্বিতীয় স্থ্রের দারা কি কি তব্দের স্থচনা করিয়াছেন।

তত্তভান স্বতঃই মোক্ষদাধন হয় না, উহা মিথ্যাজ্ঞান নিবৃত্তি করে বলিয়াই মোক্ষদাধন হয় এবং সেই যুক্তিতেই তত্ত্তানকে মোক্ষের সাধন বলা হইরাছে। এই জন্ত মিথ্যাজ্ঞান নির্ভিই তত্ত্তানের ফল বলিতে, ঐ অংশ ধরিরা ভগবান শঙ্করাচার্যাও (বেদাস্কর্ণন, চতুর্য স্ত্তাব্যে) অধিকান্ত সমর্থনের জন্ম মহর্ষি গোতনের এই স্থাটকে "আচার্য্য-প্রণীত" এবং 'বুক্তিযুক্ত' বলিয়া বিশেষ সন্মান প্রদর্শন পূর্বাক উদ্ধৃত করিয়াছেন। এই স্থতে তত্বজ্ঞান অপবর্গের সাবন কেন, ইহার যুক্তি স্থচিত হওরায় এই স্তত্তের দারা প্রথম স্ত্রোক্ত অপবর্গরূপ মুখ্য প্রয়োজনের পরীক্ষা এবং প্রমাণাদি পদার্থ, তত্ত্তানের দহিত তাহার দম্বন্ধ পরীক্ষা হইরাছে। স্থতরাং ভারবিদ্যার সহিত তাহার পরমপ্রয়োজন অপবর্গের সম্বন্ধও পরীক্ষিত হইয়াছে। মোক্ষণাধন তহুজ্ঞানে যথন স্তারবিদ্যা আবশুক, তথন মোক্ষের সহিতও স্তারবিদ্যার সম্বন্ধ স্বীকার্য। এবং মিথ্যাক্সানের নিবৃত্তির খারা তত্তজান মোক্ষদাধন হয় বলাতে আঝাদি প্রমেয়তত্ত্দাক্ষাৎকারই বে মোক্ষের সাক্ষাৎ কারণ, ইহা স্চতিত হইরাছে। কারণ, তাহাই আঝাদি "প্রমের" বিষয়ে সংসারের নিদান মিখ্যা জ্ঞানগুলিকে নিবৃত্ত করিতে পারে। প্রমাণাদি পঞ্চদশ পদার্থের তত্ত্জান ঐ প্রমেন্তব্জ্ঞানে আবগুক হয়, স্কুতরাং উহা মোক্ষের প্রবোজক,দাক্ষাৎকারণ নহে। এবং এই স্বত্তে মিখ্যাজ্ঞানের নিবৃতিক্রমে অপবর্গের কথা বলায় এবং প্রথম স্থাত্ত তত্তজ্ঞানবিশেষকে অপবর্গের কারণ বলায় স্থৃতিত হইয়াছে যে, কোন মুক্তি তত্তজ্ঞানবিশেষের পরেই জয়ে, কোন মুক্তি তত্তজানবিশেষের পরে মিথা।জ্ঞানের নিব্তিক্রমে কালবিশেবে জন্ম। তাহা হইলে স্থৃতিত হইরাছে—সুক্তি দ্বিবিধ। অপরা মুক্তি তত্ত্তানের পরেই জন্ম, সেই জীবমুক্ত ব্যক্তিই শাস্তবক্তা। স্কুতরাং শাস্তের উপদেশ ত্রাস্কের উপদেশ নহে। পরা মৃক্তি নির্মাণ, উহা তত্ত্তানের পরেই জন্মে না। উহা জীবন্ধকের প্রারক ভোগান্তে গৃহীত জন্মের অর্গাৎ গৃহীত দেহাদির উচ্ছেদ হইলেই জন্ম। এইরূপ বছ তত্ত্বই মহর্ষি-সূত্রে স্থৃচিত হইরা থাকে। বুঝিরা লইতে পারিলে ঋষিসূত্রের দারা অনেক বুঝা যান। অক্তান্ত কথা চতুৰ্গাধানে নোক ও তহজান প্ৰদক্ষে এইবা । ২॥

অভিধ্যেসম্বদ্ধপ্রয়োজনপ্রকরণ সমাপ্ত। ১।

দীখিতির সকার গরাগর ভটাচার্থাও লিখিরাছেন—"সতিসপ্তন্যা: প্রবোলকত্মর্থ:।" ( মুলোককক্ব্যাখা।এডে । জন্তবা )।

ভাষ্য। ত্রিবিধা চাস্ত শাস্ত্রস্ত প্রবৃত্তিরুদেশো লক্ষণং পরীক্ষা চেতি।
তত্র নামধেরেন পদার্থমাত্রস্তাভিধানমুদ্দেশঃ,—তত্রোদিউস্তাভত্ত্বব্বচ্ছেদকো ধর্মো লক্ষণং,লক্ষিতস্ত যথালক্ষণমুপপদ্যতে ন বেতি প্রমাণেরবধারণং পরীক্ষা। তত্রোদিউস্ত প্রবিভক্তস্ত লক্ষণমূচ্যতে, যথা প্রমাণানাং
প্রময়স্ত চ। উদ্দিউস্ত লক্ষিতস্ত চ বিভাগবচনং, যথা ছলস্তা, "বচনবিঘাতোহর্থবিকল্লোপপত্তা ছলং"—"তৎ ত্রিবিধ"মিতি।

অমুবাদ। এই শান্তের (ভারদর্শনের) প্রবৃত্তি অর্থাৎ উপদেশ ব্যাপার ব্রিবিধ, (১) উদ্দেশ, (২) লক্ষণ এবং (৩) পরীক্ষা। তন্মধ্যে নামের হারা পদার্থমাত্রের উদ্ধেশ অর্থাৎ পদার্থগুলির নামমাত্র কথন "উদ্দেশ"। তন্মধ্যে উদ্দিষ্ট পদার্থের অর্থাৎ থাহার নাম বলা হইয়াছে, তাহার অতত্ত্বব্যবচ্ছেদক ধর্ম্ম অর্থাৎ সেই পদার্থ যে তন্তির পদার্থ ইইতে ভিন্ন, ইহার বোধক (ইতরব্যাবর্ত্তক) অসাধারণ ধর্ম্ম "লক্ষণ", (এই লক্ষণকথনই এই শাস্ত্রের হিতীয় উপদেশ ব্যাপার)। লক্ষিত পদার্থের অর্থাৎ উদ্দেশের পরে যাহার লক্ষণ বলা হইয়াছে, সেই পদার্থের লক্ষণামুসারে (ঐ পদার্থ) উপপন্ন হয় কি না, এ জন্য অর্থাৎ ঐ সংশয় নির্ব্রের জন্য প্রমাণসমূহের হারা (প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাব্যবের হারা) অবধারণ অর্থাৎ ঐ লক্ষিত পদার্থের লক্ষণামুসারে বিচারপূর্বক তন্ত্রনির্দ্য,—"পরীক্ষা।"

তন্মধ্যে উদ্দিষ্ট হইয়া বিভক্ত পদার্থের অর্থাৎ যে সকল পদার্থের সামান্ত না। কথনরূপ সামান্ত উদ্দেশের পরে পৃথক সূত্রের দ্বারা তাহাদিগের লক্ষণ না বলিয়াই বিশেষ বিশেষ নামকথনরূপ বিভাগ করা হইয়াছে, তাহাদিগের লক্ষণ (বিশেষ লক্ষণ) বলা হইয়াছে, যেমন "প্রমাণে"র এবং প্রমেয়ের। এবং উদ্দিষ্ট হইয়া লক্ষিত্র পদার্থের অর্থাৎ যে সকল পদার্থের সামান্ত নামকথনরূপ উদ্দেশ করিয়া পৃথক সূত্রের দ্বারা সামান্ত লক্ষণ বলা হইয়াছে, তাহার বিভাগবচন অর্থাৎ বিভাগসূত্র বলা হইয়াছে। যেমন "ছলে"র—"বচনবিঘাতোহর্থবিকল্লোপপত্যা ছলং" (এই সামান্ত লক্ষণ-সূত্র বলিয়া) "তৎ ত্রিবিধং" ইত্যাদি (বিভাগসূত্র )১২১১০।১১। )।

টিপ্লনী। প্রমাণাদি ব্যেড়শ পদার্থের তত্ত্জান নিঃপ্রেরণ লাতের উপার, এ কথা প্রথম স্থ্রে অভিহিত হইরাছে। কিন্তু ঐ ব্যেড়শ পদার্থের নামমাত্র জ্ঞানে উহাদিগের কোন প্রকার তত্ত্ব-জ্ঞানই হইতে পারে না। উহাদিগের লক্ষণকথন এবং পরীক্ষা তাহাতে আবগুক, স্কৃতরাং দে জ্ঞা নহর্ষির পরবর্ত্তী স্ক্রেসমূহ আবগুক। তাই ভাষ্যকার মহর্ষি গোতমের পরবর্তী স্ক্রেসমূহের প্রবেজন ব্যাখ্যার জ্ঞা এথানে বলিরাছেন বে, এই ফ্রারশান্ত্রের উপদেশ-ব্যাপার ত্রিবিধ। প্রথমতঃ

পদার্থগুলির উদ্দেশ অর্থাৎ নামকথন, তাহার পরে তাহাদিগের লক্ষণকথন, তাহার পরে বিবিধ বিচারপূর্বক পদার্থের পরাক্ষা, স্কুতরাং মহর্ধি গোতমের পরবর্তী স্কুরসমূহগুলি আবশুক হইরাছে। 'উদ্দেশ', 'লক্ষণ' এবং 'পরীক্ষা' এই ত্রিবিধ ব্যাপারেই ক্সারশান্তের সমাপ্তি হইরাছে এবং এই প্রণালীতে উপদেশই ক্সারদর্শনের বৈশিষ্ট্য। পদার্থের বিভাগও উদ্দেশের মধ্যে গণ্য।

পদার্থের বিভাগের পূর্বের তাহার সামান্ত লক্ষণ বক্তবা। কারণ, সামান্য লক্ষণ না বলিলে পদার্থের সামান্য জ্ঞান হয় না। সামান্য জ্ঞান না হইলে বিশেষ জ্ঞানের জন্য পদার্থের বিভাগ করা বায় না। কিন্তু স্থ্রকার মহর্ষি অনেক পদার্থের সামান্য লক্ষণ না বলিয়াই বিভাগ করিয়াছেন, ইহা কিরপে সম্ভত হয় ? এই প্রশ্নের উত্তর স্থানার জন্তু ভাষাকার শেবে বলিয়াছেন—"তত্রোন্দিইত্ত" ইত্যাদি। ভাষাকারের কথার তাৎপর্যা এই যে, মহর্ষি উদ্দিষ্ট পদার্থের বিভাগ ছই প্রকারে করিয়াছেন।—(২) পৃথকু স্ত্রের নারা সামান্ত লক্ষণ না বলিয়া বিভাগ এবং (২) পৃথকু স্ত্রের নারা সামান্ত লক্ষণ বলিয়া বিভাগ। বেমন "প্রমাণ" ও "প্রমেরে"র পৃথকু স্ত্রের নারা সামান্ত লক্ষণ বলিয়াই, বিভাগ করিয়া, ঐ বিভক্ত বিশেষ "প্রমাণ" ও বিশেষ প্রমেন্ধ"-গুলির লক্ষণ বলিয়াছেন। আবার "ছলে"র পৃথকু স্ত্রের নারা, সামান্য লক্ষণ বলিয়াই বিভাগ করিয়া শেষে ঐ বিভক্ত ত্রিবিদ "ছলের'ই লক্ষণ বলিয়াছেন। ভাষো প্রমাণ," "প্রমেন্ধ" ও "ছলে"র কথা প্রদর্শন মাত্র। ঐরপ অন্ত পদার্থেরও বিভাগাদি ব্রিতে হইবে। যথান্থানে এ সব কথা ব্রুমা মাইবে। যে সকল পদার্থের পৃথকু স্ত্রের নারা সামান্ত লক্ষণ না বলিয়াই বিভাগস্ত্র বলিয়াছেন, তাহাদিগের ঐ বিভাগস্থ্রের নারাই সামান্ত লক্ষণ মাত্রিত হইয়াছে, ইহাও পরে ব্রুমা বাইবে।

ভাষ্য। অথোদিফস্ত বিভাগবচনং।

অমুবাদ। অনন্তর উদ্দিন্টের অর্থাৎ প্রথম উদ্দিন্ট প্রমাণ পদার্থের বিভাগবচন (বিভাগ-সূত্র)।

## সূত্র। প্রত্যক্ষার্মানোপমানশব্দাঃ প্রমাণানি।৩।

অনুবাদ। (১) প্রত্যক্ষ, (২) অনুমান, (৩)উপমান, (৪) শব্দ, ( এই চারিটি ) প্রমাণ, অর্থাৎ প্রত্যক্ষাদি নামে প্রমাণ চতুর্বিবধ।

টিপ্লনী। মহর্ষির প্রথম উদিষ্ট প্রমাণ পদার্থের বিভাগের জন্ত এই তৃতীয় স্ত্তের উরেধ।
পদার্থের বিশেষ নামের কীর্ত্তনকে বিভাগ বলে, স্কৃতরাং বিভাগও উব্দেশ। অতএব প্র্রেজি উদ্দেশ, লক্ষণ ও পরীক্ষারপ ত্রিবিব ব্যাপার হইতে বিভাগ কোন অতিরিক্ত ব্যাপার নহে।

মহর্ষি পরে প্রত্যক্ষাদি চারিটি প্রমাণের লক্ষণ বলিলেও ইহাদিগের অতিরিক্ত কোন প্রমাণ তাহার স্বীকৃত কি না ? আপাততঃ এইরূপ সংশয় হইতে পারে। কারণ, লক্ষণের হারা কোন পদার্থের সংখ্যা নিয়ম নিঃসংশয়ে বুঝা যায় না। লক্ষণের প্রয়োজন অন্তরূপ। স্থতরাং ঐ সংশয় নির্ত্তির জন্ম প্রমাণের বিভাগরূপ বিশেষ উদ্দেশ উচিত বলিয়া মহবি এই স্ত্তের দারা তাহা করিয়াছেন। তাহাতে বলা হইয়াছে যে, প্রমাণ এই চতুর্ব্বিধই। ইহা ভিন্ন আর কোন প্রকার প্রমাণ নাই। ইহা উদ্যোতকরের কথা।

মহবি পূৰক স্তেবৰ দাবা প্ৰমাণেৰ দামান্ত লক্ষণ বলেন নাই। এই বিভাগস্থা "প্ৰমাণ" শব্দের দারাই প্রমাণের সামান্ত লক্ষণ স্চিত হইরাছে। প্রমাণ শব্দের বৃংপত্তি ব্রিলেই "প্রমাণে"র দামান্ত লক্ষণ বুঝা যায়। (প্রমীয়তেখনেন এইরূপ ব্যুৎপত্তিতে) প্রমাণ শব্দটি প্র পূর্বক মা ধাতুর উত্তর করণ অর্থে অনট্ প্রতারদিদ্ধ। মা ধাতুর অর্থ জ্ঞান। প্র শব্দের অর্থ প্রকর্ম বা প্রকৃষ্ট। যথার্থ জ্ঞানই প্রকৃষ্ট জ্ঞান। দেই জ্ঞান অরুভূতিরূপ হইলে আর ও প্রকৃষ্ট হয়। অমুভূতিজনিত শ্বতিরূপ জ্ঞান অমুভূতির অধীন বলিয়া অমুভূতি হইতে নিকৃষ্ট। কলকথা, মুথার্থ অন্তভূতিই এখানে প্র পূর্বক দা ধাতুর দারা বুঝিতে হইবে। তাহার পরে করণার্থ অনই প্রত্যায়ের ছারা বুঝা বায় করণ। তাহা হইলে প্রমাণ শব্দের ছারা বুঝা গেল, বথার্থ অহস্কৃতির করণ। স্থতরাং বথার্থ অমুভূতির করণস্থই প্রমাণের সামান্ত লক্ষণ। স্থানে "প্রমাণ" শব্দের দারাই তাহা স্থচিত হইরাছে। "প্রমাণের" ফল "প্রমাই" যথার্থ অনুভূতি। সেই "প্রমার" অর্থাৎ বথার্থ অন্তর্ভুতির কারণমাত্রকে প্রমাণ বলিয়া ব্যাখ্যা করা বায় না। তাহা করিলে "প্রমাতা" ও "প্রমেয়" প্রভৃতিও প্রমাণের লক্ষণাক্রান্ত হইয়া পড়ে। বস্তুতঃ দেগুলি প্রমাণ হইতে ভিন্ন। বাহা বথার্থ অহুভূতির করণ, তাহাই প্রমাণ। ঐ অহুভূতির কর্ত্তা ও কর্ম প্রভৃতি প্রমাণ নহে। তবে প্র পূর্বাক "মা"বাতুর উত্তর করণ অর্থ ভিন্ন অক্ত অর্থে অন্ট প্রত্যের করিয়া প্রমাতা প্রভৃতিতেও প্রমাণ শব্দের প্রবোগ হইতে পারে। দেরূপ প্রবোগ স্থলবিশেবে দেখাও বার। প্রমাতা ব্যক্তিকেও প্রমাণ পুরুষ বলা হর। আবার "প্রমা"কেও অর্থাৎ ম্থার্থ অন্তভূতিকেও প্রমাণ বলা হয়। প্রমা অর্থে "প্রমাণ" শব্দের প্রয়োগ নবাগণও করিয়াছেন। প্রাচীন মতে প্রমাও প্রমাণ হয়। वर्शाः महिन् एर्खाङ अमाकतनक्ष अमान इ हम । जन्म हेहा शतिक हे हहेरत ।

এখন বুরিতে হইবে, "করণ" কাহাকে বলে। নব্যগণ বলিয়াছেন —কারণের মধ্যে খেটি অসাধারণ কারণ, তাহাই "করণ"। ইহার ফলিতার্থ বলিয়াছেন বে, যে কারণটি কোন একটি ব্যাপারের দার। কার্যজনক হর অর্থাং বাহার ব্যাপারের অনস্তরই কার্য্য হয়, তাহাই করণ। বেমন কুঠারের বারা কার্ত্ত ছেদন করিতে কার্ত্তের সহিত কুঠারের যে বিলক্ষণ সংযোগ আবগ্রক হয়, তাহা কুঠারের ব্যাপার। ঐ ব্যাপার দারাই কুঠার কার্ত্ত ছেদনের কারণ। ঐ ব্যাপারটি না হইলে কুঠার কার্ত্তিছেদনকার্য্য জন্মাইতে পারে না, স্কৃতরাং ঐ ছেদনকার্য্যে কুঠার করণ। ঐ বিলক্ষণ সংযোগ তাহার ব্যাপার। কুঠার ঐ স্থলে করণ বলিয়াই "কুঠারেণ ছিনতি" অর্থাং কুঠারের দারা ছেদন করিতেছে, এইরূপ প্রেরাগ হইরা থাকে। যে পদার্থটি করণ কারক হইবে, ঐ পদার্থ তাহার কার্য্য সম্পাদন করিতে ঐ কার্য্যের অন্তর্কুল যে ধর্মাটিকে অপেক্ষা করে, সেই ধর্ম্মকেই ঐ করণকারকের ব্যাপার বলে। ব্যাপারহীন পদার্থ করণ হইতে পারে না এবং ব্যাপারের দ্বারা বাহা কার্য্যজনক, তাহাই করণ; ইহা নব্য নৈয়ারিকগণের সিদ্ধান্ত্ত। নব্যমতে করণক্ষকে কারক

ৰলা হইলেও করণ পদার্থ পূর্কোক্ত প্রকারই বলা হইয়াছে। ব্যাপার ছারা কার্যাজনক পদার্থ ই করণ। এই মতে যথার্থ অনুভূতির করণ ইন্দ্রির প্রভৃতিই প্রমাণ। ইন্দ্রিরই হইবে প্রত্যক্ষ প্রমাণ। কারণ, বিষয়ের সহিত ইন্দ্রিয়ের সম্মাবিশেষকাপ ব্যাপার দারা ইন্দ্রিয়ই প্রত্যক্ষের জনক, স্কুতরাং প্রত্যক্ষে ইন্দ্রিরই করণ। প্রত্যক্ষটি যথার্থ হইলে দেখানে ঐ বর্থার্থ প্রত্যক্ষের করণ ইন্দ্রিরই প্রত্যক্ষ প্রমাণ। জলে চক্ষুদেংবোগ হইলে চক্রিক্রিয় ঐ সংযোগ-সম্বন্ধরূপ ব্যাপার হারা জলের প্রতাক্ষ জন্মার, স্মতরাং ঐ প্রত্যক্ষে চক্ষুরিন্দ্রির করন, ঐ সংবোগ তাহার ব্যাপার। ঐ স্থলে চকুই প্রত্যক্ষ প্রমাণ। এইরূপ অনুমানাদি স্থলেও পূর্ব্বোক্ত প্রকারে বাহা বেখানে বথার্থ অনুভূতির করণ হইবে, তাহাই দেখানে প্রমাণ হইবে। নব্য মতে ব্যাপ্তিজ্ঞান অনুমান প্রমাণ। সাদৃগুজ্ঞান উপমান প্রমাণ। পদজ্ঞান শব্দ প্রমাণ। এ বিষয়ে নবাগণের মণ্যেও মতভেদ আছে। পরে যথাস্থানে তাহা ব্যক্ত হইবে। প্রত্যক্ষাদি চারিটি প্রমাণের লক্ষণ ব্যাক্রনে মহর্ষি-স্থ্রেই স্থৃতিত হইয়াছে। স্থাত্ত কেবল স্চনাই থাকে। স্চনা থাকে বলিয়াই তাহার নাম স্থা। ব্যাখ্যার দ্বারা, বিচারের দ্বারা দেই স্থচিত অর্থ বুবিতে হয়। ব্যাখ্যার ভেদে, বুদ্ধির ভেদে স্ত্রার্থবোধের ভেদ হওয়ায় স্ত্রসিদ্ধান্তে মতভেদ হইয়াছে। তাহা চিরকালই হইবে। ভাষ্যকার বাৎস্থায়ন প্রভৃতি প্রাচীনদিগের কথায় বুঝা যায়, তাঁহারা ইন্দ্রিয়াদির ব্যাপারকেই মুখ্য করণ পদার্থ বলিতেন। স্নতরাং ঐ ব্যাপারই তাঁহাদিগের মতে মুখা প্রমাণ। এই জন্মই ভাষাকার মহর্ষি-স্থান্ত "প্রত্যক্ষ" শব্দের ব্যুৎপত্তি প্রদর্শন করিতে অব্যয়ীভাব সমাদের অর্থ প্রকাশ করতঃ ইক্রিয়ের ব্যাপারকে প্রত্যক্ষ প্রমাণ বলিয়া প্রকাশ করিয়াছেন। ফলকথা, যাহা চরম কারণ, অর্থাৎ বাহা উপস্থিত হইলে কার্য্য অবগ্রস্তাবী, সেই ব্যাপারই প্রাচীন মতে মুখ্য করণ পদার্থ। বৌদ্ধ সম্প্রদারও চরম কারণ ব্যাপারকে করণ বলিতেন। গঙ্গেশের শক্চিন্তামণির প্রারম্ভে টাকাকার মধুরানাথের কথায় ইহা পাওয়া যায়। সেখানে টাকাকার মধুরানাথ বৌদ্ধমতানুসারে করণের লক্ষণ বলিরাছেন। সে লক্ষণান্ত্রসারে কেবল চরম কারণ ব্যাপারই করণ হয়। বাৎস্তায়ন ও উদ্যোতকর প্রভৃতি প্রাচীন নৈরায়িকগণ চরম কারণরূপ ব্যাপারকেই মুখ্য করণ বলিলেও ঐ ব্যাপারের ছারা যে পদার্থ কার্যাঞ্চনক হইরা থাকে, তাহাকেও করণ বলিতেন। স্কুতরাং তাঁহাদিগের মতে প্রত্যকে ইক্রিন্ত করণ হওরার প্রমাণ হইবে। প্রত্যকে ইন্দ্রিয়কে করণ না বলিলে "চক্ষ্বা পশ্যতি" অর্গাৎ চফুর দারা দেখিতেছে, এইরূপ প্রয়োগ হইতে পারে না। তবে চন্দুরাদি ইব্রির প্রত্যক্ষে চরম কারণ না হওয়ার মুখ্য করণ নহে। মহর্ষি পাণিনি বলিয়াছেন—"দাধকতমং করণং।" কোষকার অমরসিংহও ঐ কথা লইয়া বলিয়াছেন— "করণং সাধকতমং"। এই সাধকতম কাহাকে বলে, ইহা লইয়াই করণ বিষয়ে নানা মত হইয়াছে। যাহা সাধক অর্থাৎ কারণের মধ্যে সর্ব্বশ্রেষ্ঠ, তাহাই সাধকতম। কিন্তু এই শ্রেষ্ঠতা কি, তাহা বুঝিতে হইবে। বাঁহারা ব্যাপারকে করণ বলেন নাই, চরম কারণরপ ব্যাপার ব্যাপারশূন্য বলিয়া করণ হইতেই পারে না বলিয়াছেন, তাঁহারা বলিতেন যে, বাহার ব্যাপারের পরেই কার্য্য হয়, ব্যাপার-বিশিষ্ট হইলেই বাহা অবশ্র কার্য্য জন্মার, তাহাই কারণের মধ্যে শ্রেষ্ঠ, স্কুতরাং বাহাই

করণ। প্রাচীনগণ বলিতেন বে, ঐক্লপ পদার্থ ঐ ভাবে সাধকতম হইলেও এবং পাণিনি প্রভৃতি প্ররোগ সাধনের জন্ম ঐ ভাবে ঐরূপ পদার্থকে সাধকতম বলিলেও বস্তুতঃ ঐ স্থলে উহাদিগের ব্যাপারই চরম কারণ। ঐ ব্যাপার না হওয়া পর্যান্ত উহারা কার্য্য সাধন করিতে পারে না। সংযোগ না হইলে কুঠার ছেদন জন্মাইতে পারে কি ? স্কুতরাং করণ কারক কার্য্য সাধন করিতে যে ব্যাপারকে নিরত অপেকা করে, সেই চরম কারণ ব্যাপারই সর্কাশ্রেষ্ঠ কারণ বলিয়া বন্ধতঃ তাহাই সাধকতম। স্কুতরাং তাহা করণ। তবে ঐ ব্যাপারের সাহাব্যে বে পদার্থ কার্যজনক, তাহাও অন্ত কারণ হইতে শ্রেষ্ঠ বলিয়া ঐ ভাবে তাহাকেও "সাধকতম" বলা হইয়াছে। বেমন কুঠার কার্ছের সহিত বিলক্ষণ সংযোগরূপ ব্যাপারবিশিষ্ট হইলে ছেদনকার্য্য অবশুস্তাবী। এ জন্ম ঐক্রপ ব্যাপারবিশিষ্ট কুঠারকে কারণের মধ্যে সর্প্নশ্রেষ্ঠ বলিয়া "দাধকতম" বলা যায়। পাণিনি প্রভৃতি সেই ভাবেই কুঠার প্রভৃতি করণ কারককে সাধকতম বলিয়াছেন। কিন্তু অনেক স্থলে ব্যাপারটি বে পদার্থজন্ত, সেই পদার্থনা থাকিলেও ব্যাপারের দারা তাহাকেও কার্যাজনক বলা হইরাছে। যেমন প্র্রাকৃত্তি না থাকিলেও তজ্জন্ত সংস্কাররূপ ব্যাপার দারা তাহা স্মরণ জন্মাইয়া থাকে। যাগাদি ক্রিয়া না থাকিলেও তজ্জন্ত ধর্মাধর্মক্রপ ব্যাপার দারা তাহা স্বর্গাদি জনাইরা থাকে। স্থতরাং ব্যাপারেরই প্রাধান্ত স্বীকার্য্য এবং ব্যাপারই যে চরম কারণ, এ বিষয়েও কোন বিবাদ নাই। স্থভরাং ব্যাপারকেই মূখ্য করণ বলিতে হইবে। উদ্যোভকর স্থায়বার্ত্তিকের প্রথমে প্রমাতা প্রভৃতিও প্রমিতির কারণ, প্রমাণও প্রমিতির কারণ, তবে আর প্রমাতা প্রভৃতি হইতে প্রমাণের বিশেষ কি ? এতজ্তরে প্রমাণকে "সাধকতম" বলিয়া প্রমাতা প্রভৃতি ২ইতে তাহার বিশেষ প্রদর্শন করিয়াছেন এবং প্রমাণ "সাধকতম"কেন, ইহার অনেক হেতু দেখাইয়াছেন। তাহাতে ও স্পষ্ট বুঝা যায় যে, তিনি করণ-কারকের ব্যাপারকে "সাধকতম" বলিয়া করণ বলিয়াছেন, নচেৎ ইন্দ্রিয়াদির ব্যাপারকে তিনি প্রমাণ বলিবেন কিরূপে ? এ সকল কথা ক্রমে আরও পরিস্ফুট হইবে। ফলকথা, প্রাচীনগণ ইন্দ্রিয়াদির ব্যাপারকে করণ বলিয়া প্রমাণ বলিলেও ঐ ব্যাপারজনক ইন্দ্রিয়াদিও তাঁহাদিগের মতে প্রমাণ। তাৎপর্য্যটীকাকারের কথাতেও ইহা পাওয়া যায়। > তাহা হইলে বুঝা গেল যে, চরম কারণই প্রাচীন মতে প্রধান করণ এবং যাহা সেই চরম কারণক্রপ ব্যাপারের দারা কার্যাজনক হয়, তাহা অপ্রধান করণ। নব্যগণ তাহাকেই করণ বলিরাছেন এবং বৈয়াকরণগণ প্রারোগ সাধনের জন্ত এই অপ্রধান করণকেই করণ কারক বলিরাছেন এবং ঐ করণকারকত্ব বক্তার বিবফাধীন, বক্তার বিবকামুসারে কর্ত্তা ও অধিকরণ কারক প্রভৃতিও করণ কারকজ্পে ভাষায় ব্যবহৃত হয়, এ কথা স্বীকার ক্রিতে বৈয়াকরণগণ্ও বাধ্য হইয়াছেন।

১। "ইলিয়াহিনা প্রমাণেন প্রমায়াং কলে প্রবৃত্তের তদুংপাদনামুকুলঃ সন্নিকরে। আনং বা চরমভাবী ধর্ম- তেখেংপেকাত ইতি ভবতি ব্যাপায়ঃ স এব বৃত্তি হিত্যাখায়তে।"—তাৎপর্যাটক।। "ন প্রবাহীনাবের করপত্তং কপি তু ব্যাপায়ভাপি, অন্তথা কর্মনাবেধেয়েয়্ম্তিয়াহিশকেয়্ ন করপবিভত্তিঃ প্রবৃত্তে। উত্তিরা গলেত মর্পপৌর্ধনিয়ালায়াই বলেতেয়ারি। সভবতি ওকাপি সিক্ত ক্সভাবনায়াই নিমিত্রং" (তাৎপর্যাটকা। (অসুমান-সূত্র)।

ফলতঃ বৈশ্বাকরণ-দশ্মত করণের মধ্যেও মুখ্য গৌণ ভেদ আছে। প্রাচীন মতে ইন্দ্রিয়াদি প্রমাণ হইলেও তাঁহারা মুখ্য প্রমাণকে বলিবার জন্তই প্রত্যক্ষাদি প্রমাণের ব্যাখ্যায় ইন্দ্রিয়াদির ব্যাপারের উল্লেখ করিয়াছেন। স্থলে "প্রত্যক্ষ" শন্দাট অব্যয়ীভাব দমাদ হইলেই তাহার হারা ইন্দ্রিয়ের রন্ত্রি অর্থাং ব্যাপার বুঝা যায়, তাই বার্ত্রিকের ব্যাখ্যায় তাৎপর্যাটীকাকার বলিয়াছেন বে, অন্তল্ম "পলটি "প্রাদি দমাদ" হইলেও স্থলে 'প্রত্যক্ষ' শন্দাটি অব্যয়ীভাব দমাদ । করিবা, এখানে প্রত্যক্ষ প্রমাণ ইন্দ্রিয়ের ব্যাপাররূপ প্রত্যক্ষ প্রমাণ উহার হারা বুঝা যায় না। ইন্দ্রিয়ের ব্যাপার বুঝিলে ইন্দ্রিয়েকেও দেই সঙ্গে বুঝা যাইবে। করণ, ইন্দ্রিয় ব্যতীত ইন্দ্রিয়ের ব্যাপার হইতে পারে না, স্কতরাং ব্যাপার হারা প্রশাসরায় ইন্দ্রিয়েও প্রত্যক্ষ প্রমাণ হইবে, ইহাও তাহাতে বুঝা যায়। এই অভিপ্রায়েই ভাষ্যকার প্রস্তৃতি ইন্দ্রিয়ের ব্যাপারকেই স্তল্প "প্রত্যক্ষ" শন্দের হারা বুঝাইয়াছেন। আবার শন্ধ প্রমাণের ব্যাথ্যায় শন্দকেই প্রমাণ বলিয়া ব্যাথ্যা করিয়াছেন। করণ, মহর্ষি-স্থলে তাহাই আছে ( গাচ্চ্ স্থিত করিবে। দেই চরম করণ বাহার ব্যাপার, দেই জার্মান শন্দকেও প্রাচীনগণ শান্ধ বোধের করণ বলিয়া স্বীকার করায় তাহাও শন্ধপ্রমাণ হইবে। মহর্ষি দেই অভিপ্রায়েই শন্ধবিশেষকেই শন্ধ-প্রমাণ বলিয়াহেন।

ভাষ্যকার এই হত্তে প্রভাঞ্চাদি শব্দের বাংপত্তি মাত্র প্রদর্শন করিয়াছেন। প্রভাঞ্চাদি প্রমাণের লক্ষণ বলেন নাই। বথার্থ প্রভাঞ্জের করণস্বই প্রভাঞ্চ প্রমাণের লক্ষণ। এইরূপ বথার্থ অনুমিতির করণস্বই অনুমানপ্রমাণের লক্ষণ। এইরূপ বথার্থ উপমিতির করণস্বই উপমান-প্রমাণের লক্ষণ। এইরূপ বথার্থ শাব্দ বোধের করণস্বই শব্দপ্রমাণের লক্ষণ। মহর্বি-হত্ত্তে পরে ইহা ব্যক্ত হইবে। তবে প্রাচীনগণ চরম কারণকেই মুখ্য করণ বলায় প্রাচীন মতে প্রভাঞ্চাদি বথার্থ অনুভূতির চরম কারণই মুখ্য প্রমাণ, ইহা মনে রাখিতে হইবে।

এথানে আর একটি কথা বুঝিয়া মনে রাখিতে হইবে। প্রমাণের দারা যে জ্ঞান হয়, তাহাকে "প্রমা" এবং "প্রমিতি" বলে। প্রাচীন মতে এই "প্রমিতি"ও প্রমাণ হয়। তাহার ফলকে অর্থাৎ ঐ "প্রমিতি"রূপ প্রমাণজন্ত যে জ্ঞানরূপ ফল হয়, তাহাকে প্রাচীনয়ণ বলিতেন—"হানাদিবুজি"। "হানাদিবুজি" বলিতে—"হানবুজি", "উপাদানবুজি" এবং "উপেক্লাবুজি"। "হালাদিবুজি" বলিতে—"হানবুজি", "উপাদানবুজি" এবং "উপেক্লাবুজি"। "হাল ধাতুর অর্থ ত্যায়। "হীয়তেহনেন" এইরূপ বুছপত্তিতে বাহার দারা ত্যায় করা হয়, তাহাই এখানে "হান" শক্ষের অর্থ। "হান" এমন যে "বুজি", তাহাই—"হানবুজি"। অর্থাৎ যে বুজির দারা হয়জ্ব বােষ করিয়া তাায় করা হয়, তাহাই "হান বুজি।" এইরূপ যে বুজির দারা উপাদান অর্থাৎ প্রহণ হয় এবং যে বুজির দারা উপেক্লা হয়, এইরূপ বুছপত্তিতে ঐ স্থলে বথাক্রমে "উপাদান" ও "উপেক্লা" শক্ষাট সিজ। এখন ইয়ার উদাহরণ বুঝিতে পারিলেই এ সকল কথা বুঝা বাহবৈ। জীবের বস্তবােধ হইলে ঐ বস্ত গ্রহণ করে, অথবা তাায় করে, অথবা উপেক্লা

করে। পরিজ্ঞাত বস্তু উপকারী বলিয়া মনে হইলে তাহা গ্রহণ করে, অপকারী বলিয়া বুঝিলে ত্যাগ করে: উপকারীও নহে, অপকারীও নহে, এমন বুঝিলে তাহা উপেক্ষা করে। এই পর্যান্তই জীবের বস্তবোধের কার্যা। এই যে গ্রহণ, ত্যাগ ও উপেক্ষা করে, তাহার পূর্বের জীবের সেই বস্তুতে গ্রাহ্মতা প্রভৃতির বোধ জন্মে, ইহা অবশ্য স্বীকার্যা। গ্রাহ্ম বলিয়া না বুঝিলে জীব কথনই তাহা গ্রহণ করে না। কিন্ত ঐ গ্রাহ্মতা বোধ কিরুপে হইবে ? আমি জল দেখিরা যথন গ্রহণ করি, তথন তংপুর্বের "এই জল গ্রাহ্ম" এইরূপ একটা বোধ আমার অবস্তই হয় এবং ত্যাগ বা উপেক্ষা করিলেও তৎপূর্ব্বে "এই জল ত্যাজ্য" অথবা "এই জল উপেক্ষা" এইরূপ বোধ অবশ্রই জন্ম। কিন্তু ঐ বোধকে দেখানে প্রত্যক্ষ বলা বার না। কারণ, দেই জলের গ্রহণ প্রভৃতি তথন হয় নাই। দেই গ্রহণাদি দেখানে ভাবী। ভাবী বিষয়ে নৌকিক প্রত্যক্ষ হইতে পারে না। নৌকিক প্রত্যক্ষ কেবল বর্ত্তমান বিষয়েই হয়। স্কতরাং "এই জল গ্রাহ্ম", এইরূপ বোধ বাহা জন্মে, তাহা গ্রহণরূপ ভাবী পদার্থবিষয়ক হওয়ায় উহা প্রতাক্ষ নহে, উহা অনুমিতি। ঐ অনুমিতিরূপ বোধবশতঃই দেখানে জল গ্রহণ করে। এইরূপ "এই জল হেয়," অথবা "উপেক্ষ্য," এইরূপ বোধও অনুমিতি, তাহার ফলে জলের ত্যাগ বা উপেক্ষা হইরা থাকে। এখন যদি "এই জল গ্রাহ্ম" ইত্যাদি প্রকার বোধকে অনুমিতি বলিতে হইল, তাহা হইলে তৎপূর্ব্ধে তাহার কারণও দেখাইতে হইবে। তৎপূর্ব্বে এমন কোন বুদ্ধি জন্মে, বাহার ফলে "এই জল প্রায়" ইত্যাদি প্রকার অন্তমিতি হয়, ইহা স্বীকার করিতেই হইবে। প্রাচীনগণ তাহাকেই বলিরাছেন "হানাদিবুদ্ধি"। সে কিরূপ বুদ্ধি, তাহা বুঝিতে হইবে। প্রত্যক্ষ প্রমাণের দ্বারা বোধ হইলে সেখানে ইন্দ্রির-সহদ্ধের পরেই যে বোধটি জন্মে, তাহাকে "নির্দ্ধিকরক" প্রত্যক্ষ বলে। বেমন জলে চকুঃ-সংবোগের পরেই জল ও জলছ-বিষয়ে একটা "আলোচন" হয়। "জলভবিশিষ্ট জল" এইরূপ বোধ না হটরা কেবল পৃথকভাবে জন ও জলম্ববিষয়ে যে একটি প্রত্যক্ষ হয়, তাহাকেই প্রাচীনগণ "আলোচন" জ্ঞান এবং "নির্দ্ধিকরক" জ্ঞান বলিয়াছেন। ঐরপ প্রতাক্ষকে অবিশিষ্ট প্রতাক্ষণ্ড বলা হয়। ঐ "নির্বিকরক" বা অবিশিষ্ট প্রত্যক্ষের পরেই "জলত্ববিশিষ্ট জল" এইরূপ বিশিষ্ট প্রত্যক্ষ জন্ম। এইরপ বিশিষ্ট প্রত্যক্ষের নাম "সবিকল্লক প্রত্যক্ষ"। পদার্থকে বিশেষণবিশিষ্ট বলিয়া বুরিলে দে জ্ঞানে "বিকর" অর্থাৎ বিশেষা-বিশেষণ ভাব থাকিল, এ জন্ত দেই জ্ঞানকে বলে "সবিকর্মক"। আর যে জ্ঞানে পদার্থন্বয়ের বিশেষ্য-বিশেষণভাবে বোধ হর না, তাহা নির্মিকরক। পূর্মোক্ত প্রকারে বর্থন "জলম্ববিশিষ্ট জল" এইরূপ "স্বিকর্ক" প্রতাক্ত জন্মে, তথন পূর্বাযুভূত জল বিষয়ে যে সংখ্যার থাকে, তাহার উদ্বোধ হয়, তাহার ফলে একটি বিশিষ্ট স্থতি জন্ম। জলদর্শী পুর্বেজ জল দেখিয়াছিল, সেই জল পান করিয়া তাহার পিপাসা-নিবৃত্তিও হইয়াছিল। স্থতরাং সেই জল পিপাসানিবর্ত্তক, এ বিষয়ে তাহার সংখার জন্মিরা গিয়াছে। এবং "তজ্জাতীয় জল মাত্রই পিপাদানিবর্ত্তক," এইরূপ একটা ব্যাপ্তিনিশ্চর হওয়ায় তজ্জন্য ঐরূপ দংস্কারও তাহার রহিয়াছে। পুনরায় তজ্জাতীয় জল দেখিলে পরেই তাহার ঐ সংস্থারের উদ্বোধ হয়, তাহার ফলে

পূর্বানিশ্চিত ব্যাপ্তির স্বরণ হয়, তাহার পরেই "এই জল তজ্ঞাতীয়," এইরূপ একটা জ্ঞান জন্ম। উহা দেখানে প্রত্যক্ষাত্মক এবং "পরামণ" নামক অনুমানপ্রমাণ এবং ইহাই ঐ স্থলে "উপানানবৃদ্ধি"। কারণ, ঐ বৃদ্ধির হারা পরক্ষণেই "এই হল গ্রাহ্ম" এইরপ অনুমিতি জন্মে, তাহার ফলে দেই জনের উপাদান অর্থাৎ গ্রহণ করে। এইরূপ জনদর্শী ব্যক্তি যদি তাহার পরিদৃষ্ট জনে তাহার পূর্ব্বদৃষ্ট এবং পরিত্যক্ত জনের সাদৃখ্য দেখিয়া "এই জন তজ্জাতীয়," এইরূপ বোদ করে, অথবা পূর্ব্বদৃষ্ট উপেক্ষিত জলের সাদৃশ্য দেখিয়া "এই জল তজাতীয়" এইরূপ বোধ করে, তাহা হইলে ঐ হুইটি বৃদ্ধি তাহার ধ্থাক্রমে "হানবৃদ্ধি" এবং "উপেক্ষাবৃদ্ধি" হইবে। উহার ছারা "এই জল হের" এবং "এই জল উপেকা," এইরূপ অনুমান করিরা সেই জলের ত্যাগ বা উপেক্ষা হইরা থাকে। পূর্ব্বোক্ত স্থলে পূর্ব্বোক্ত প্রকার "হানাদিবৃদ্ধি" প্রত্যক্ষ-প্রমিতি। এই পর্যান্তই ঐ স্থলে প্রত্যক্ষ প্রমাণের কল। ইন্দ্রিরগ্রাহ্য জলের সহিত ইন্সিয়ের সংযোগ-সম্বন্ধল সরিকর্মজন্ত ঐ পর্যান্ত বুদ্ধি হয়। স্থতরাং উহাতেও ঐ সরিকর্ব কারণ। তবে ঐ "হানাদিব্দ্ধি"র পূর্বে যে "নির্বিকরক" বা "দবিকরক" প্রত্যক্ষ-প্রমিতি জ্বে, তাহা ঐ হানাদি বৃদ্ধির কারণ হওয়ায়, ঐ হানাদি বৃদ্ধিরপ ফলের পক্ষে পূর্বজাত ঐ প্রত্যক্ষ-প্রমিতিকেও প্রাচীনগণ প্রমাণ বলিয়াছেন। পূর্ব্বেই বলিয়াছি, প্রাচীনগণ চরম কারণ অর্থাং যে কারণটি উপস্থিত হইলে কার্য্য অবখ্রস্তাবী, তাহাকেই মুখ্য করণ বলিতেন। স্থতরাং প্রত্যক্ষ-প্রমিতি হানাদি বৃদ্ধির প্রতি চরম কারণ হওয়ায় তাঁহাদিগের মতে মুখ্য প্রমাণ হয়, এ জন্ম তাঁহারা প্রমিতিবিশেষকেও প্রমাণ বলিরাছেন। পূর্কোক্ত হানাদি বৃদ্ধির প্রতি ইন্দ্রিয় বা ইক্রিবদরিকর্ব চরম কারণ না হওয়ার মুখ্য প্রমাণ হইতে পারে না। এ জন্য প্রাচীনগণ ইন্দ্রিরের বৃত্তি অর্থাৎ ব্যাপার পর্যান্ত প্রতাক্ষ শব্দের দ্বারা গ্রহণ করিয়া এবং সেই ইন্দ্রির-সন্নিকর্বজন্য প্রমিতিকেও ইস্তিয়ের ব্যাপার বলিরা হানাদি বৃদ্ধির প্রতি মুখ্য প্রমাণ বলিয়াছেন। কিন্ত হানাদি বৃদ্ধি প্রত্যক প্রমিতি হইলেও প্রতাক প্রমাণ হইবে না। কারণ, তাহার ফল অনুমিতি।

পূর্ব্বোক্ত হলে জলের সহিত ইন্দ্রিয়ের সরিকর্ষ অর্গাৎ সংযোগ-সহন্ধ ইন্দ্রিয়ের প্রথম ব্যাপার। তাহার পরেই জল ও জলহ্ব বিষয়ে "আলোচন" বা নির্ব্বিকর্মক প্রত্যক্ষ জন্মে এবং তাহার পরেই "জলত্ববিশিষ্ট জল" এইরপ "সবিকর্মক" প্রত্যক্ষ জন্মে। একই ইন্দ্রিয়-সরিকর্বজন্ত বর্গাক্রমে পূর্ব্বোক্ত বিবিধ প্রত্যক্ষ জন্মে বলিয়া প্রাচীনগণ ঐ বিবিধ প্রত্যক্ষকেই ইন্দ্রিয়-সরিকর্বের ফল বলিয়াছেন এবং ঐ ইন্দ্রিয়-সরিকর্বের কারণ ইন্দ্রিয়ও তাহাতে করণ বলিয়া গ্রহণ করিয়া মৃথ্য প্রমাণ বলিয়াছেন এবং ঐ ইন্দ্রিয়-সরিকর্বের কারণ ইন্দ্রিয়ও তাহাতে করণ বলিয়া তাহাকেও ঐ স্থলে প্রমাণ বলিয়াছেন। অক্সান্ত অনেক পদার্গ ঐ বিবিধ প্রত্যক্ষের পরে যে পূর্ব্বোক্ত প্রকার "হানাদিবৃদ্ধি" জন্মে, প্রাচীনগণ তাহাকে পূর্ব্বজাত জ্ঞানেরই ফল বলিয়া ঐ ক্ষানকেই তাহার প্রতি মৃথ্য প্রমাণ বলিয়াছেন। ঐ ক্ষানের সাধন পূর্ব্বোক্ত ইন্দ্রিয়-সরিকর্ষ এবং ইন্দ্রিয়ও ঐ

হানাদি বৃদ্ধির প্রতি পরম্পরায় করণ হওয়ায় তাহাকেও উহার প্রতি প্রমাণ বলিয়াছেন। অন্তান্ত কারণগুলি করণ না হওয়ার তাহা ঐ স্থলে প্রমাণ হইবে না। মৃখ্য ও সৌণ করণের লকণ পূর্বেই বলিরাছি। যাহারা ব্যাপারের দারা কার্যাজনক না হইলে করণ বলেন না, অর্থাৎ নির্ন্ত্যাপার চরম কারণকে করণই বলেন না, তাঁহারা নির্ন্তিকলক প্রতাকে ইন্দ্রিয়কে এবং দবিকলক প্রত্যক্ষে ইন্দ্রির শরিকর্ষকে এবং হানাদি বৃদ্ধিতে নির্জিকর্মক প্রত্যক্ষকে করণ বলিতে পারেন। তাহা হইলে প্রাচীনদিগের ভার ইন্তির-সন্নিকর্ষ এবং ডজ্জনা প্রত্যক্ষ জ্ঞানকেও প্রমাণ বলিতে হয়; কিন্তু নবাগণ তাহা বলেন নাই, কেহ বলিলেও ব্যাখ্যাকারগণ তাহা ব্যাখ্যা করেন নাই; প্রাচীনগণ উহা কেন বলিয়াছেন, তাহা প্রেই বলিয়াছি। প্রমাণের স্বরূপ বিষয়ে মতভেন প্রচুর। জনত ভট্ট ভারমজনীতে বহু মতের উলেখ করিয়াছেন এবং তিনি বলিয়াছেন বে, প্রমিতির কর্ত্তা, কর্ম্ম ও দাধারণ কারণ ভিন্ন বে দামগ্রী অর্থাৎ কারণদমূহ, তাহাই প্রমাণ। ফলকথা, তিনিও ইন্দ্রিয়, ইন্দ্রিয়-সন্নিকর্ষ এবং তজ্জন্য জ্ঞানকেও প্রেমান বলিয়াছেন। বাহা চরম কারণ অর্থাৎ বাহা উপস্থিত হইলে কার্য্য না হওয়া আর ঘটিবে না, এমন প্রার্থই মুখ্য করণ; এই মত জন্মভট্টের ন্যান্মঞ্জনীতেও পাওরা বার। এ বিবরে বহু মতভেদ ও প্রতিবাদ থাকিলেও প্রাচীন ভাষ্যকার বাৎস্থায়ন ও উদ্যোতকরের মতে প্রমাণের ফল "প্রমিতি"ও পুর্বোক্ত "হানাদি বৃদ্ধি"র প্রতি প্রমাণ। অনুমানাদি হলেও ঐক্লপ হইবে অর্থাৎ অনুমিতিকপ প্রমিতি ও হানাদি বৃদ্ধিরপ অত্মিতির প্রতি অনুমান প্রমাণ হইবে। এইরূপ অন্তত্তও বৃদ্ধিতে হইবে। এই দকল প্রাচীন মতের দকল কথা বুঝিতে হইলে অনুদক্তিংয় স্থবী "তাৎপর্যাচীকা" প্রভৃতি গ্রন্থ দেখিবেন, কিন্তু বড় সাবধান হইয়া বুরিতে হইবে।

ভাষ্য। অক্ষপ্তাক্ষপ্ত প্রতিবিষয়ং বৃত্তিঃ প্রত্যক্ষং। বৃত্তিস্ত দলি-কর্ষো জ্ঞানং বা। যদা দলিকর্ষন্তদা জ্ঞানং প্রমিতিঃ, যদা জ্ঞানং তদা হানোপাদানোপেকাব্দ্ধয়ঃ ফলং।

অনুবাদ। প্রত্যেক ইন্সিয়ের স্থ স্থ বিষয়ে বৃত্তি ( ব্যাপার ) প্রত্যক্ষ প্রমাণ।
"বৃত্তি" কিন্তু সন্নিকর্ম ( বিষয়ের সহিত ইন্সিয়ের সম্বন্ধবিশেষ ), অথবা জ্ঞান
( নির্বিকল্লক বা স্বিকল্লক জ্ঞান )। যে সময়ে সন্নিকর্ম ( ব্যাপার হইবে ), তখন
জ্ঞানরূপ প্রমিতি ( প্রমাণের ) কল হইবে। যে সময়ে জ্ঞান ( ব্যাপার হইবে ),
তখন হানবৃদ্ধি ( যে বৃদ্ধির ঘারা ত্যাগ করে ), উপাদানবৃদ্ধি ( যে বৃদ্ধি ঘারা গ্রহণ
করে ) এবং উপেক্ষা-বৃদ্ধি ( যে বৃদ্ধির ঘারা উপেক্ষা করে ), ( প্রমাণের ) কল
হইবে।

টিপ্পনী। ভাষাকার এই স্ত্রভাষো স্ব্রোক্ত প্রত্যক্ষ প্রভৃতি প্রমাণবাধক চারিটি দংজ্ঞার বাংপত্তি-লভ্য অর্থ প্রদর্শন করিয়াছেন। ইহাদিগের নিস্কৃত্ত লক্ষণ মহবিস্ত্রে পরে ব্যক্ত হইবে। "প্রতিগতসক্ষং" এই রূপ বিগ্রহে প্রাদি সমাস করিলে প্রতিগত অর্গাৎ বিষয়-সনিকৃত্ত "অক্ষ" অর্গাৎ ইন্দিয়ই প্রতাক্ষ প্রমাণ, ইহা বুঝা যায়; কিন্তু তাহাতে সমস্ত ইন্দিয়ই প্রতাক্ষ প্রমাণ, ইহা পরিকৃট হয় না এবং ইন্দিয়র জ্ঞানরূপ বৃত্তিও যে প্রতাক্ষ প্রমাণ হইবে, তাহা বুঝা যায় না। "অক্ষমক্ষং প্রতিবর্ত্তত" এই রূপ বিশ্বহে অব্যয়ীভাব সমাসিদ্ধ "প্রত্যক্ষ" শব্দের দারা ইন্দিয়ের প্রমাণহ বোধ না হইলেও সমস্ত ইন্দিয়ের স্ব স্ব বিষয়ে বৃত্তি প্রত্যক্ষ প্রমাণ, ইহা বুঝা যায়। তাই ভাষ্যকার "অক্ষাক্ষপ্র প্রতিবিষয়ং বৃত্তিঃ"—এই বাক্যের দারা পূর্ব্বোক্ত অব্যয়ীভাব সমাসের বিগ্রহ-বাক্যের স্থচনা করিয়াছেন। ভাষ্যকারের ঐ বাক্য পূর্ব্বোক্ত বিগ্রহবাক্যের ফ্রিলিভার্বকর্থন মাত্র। উহা অব্যয়ীভাব সমাসের বিগ্রহবাক্য নহে। তাহা হইলে "অক্ষপ্র অক্ষপ্র" এই স্থলে যন্ত্রী বিভক্তি প্রযুক্ত হইত না।

অব্যরীভাব সমানের পূর্ব্বোক্ত বিগ্রহ-বাক্যের দারা বে "বৃত্তি" অর্থ প্রতীত হইরাছে, ভাষ্যকার এখানে তাহাকেই প্রত্যক্ষ প্রমাণ বলিয়াছেন। কারণ, প্রমাণ-বোধক "প্রত্যক্ষ" শব্দের উক্ত বাংপত্তির দারা উহাই বুঝা গিরাছে। "বৃত্তি" বলিতে ব্যাপার। ইন্সিরের বিবরের সহিত সন্নিকর্ম বেমন ইন্দ্রি-জন্ম এবং ইন্দ্রি-জন্ম প্রতাক্ষের জনক বণিরা ইন্দ্রিরের ব্যাপার হয়, তক্ষপ ইন্দ্রিয়-জন্ম যে জ্ঞান জন্মে, তাহাও ইন্দ্রিয়-জন্ম চরম ফল হানাদি-বৃদ্ধির জনক বলিয়া ইন্দ্রিয়ের বাপার হইবে। প্রাচীন আরাচার্যাগণের মতে চরম কারণরপ ব্যাপারই মুখ্য করণ। তাহা হইলে ইন্দ্রির-সন্নিকর্ন ও তজ্জ্য জ্ঞানরাপ ব্যাপারই প্রমিতির মুখ্য করণ বলিয়া মুখ্য প্রমাণ বলা বায়। পর্ম প্রাচীন ভাষ্যকার এখানে তাহাই বলিরাছেন। ইন্দ্রিয়-সন্নিকর্যরূপ প্রমাণের ফল নির্ব্যিকরক বা সবিকরক জ্ঞান এবং ঐ জ্ঞানত্রপ প্রমাণের ফল হানাদি-বৃদ্ধি। স্তারবার্ত্তিক-কারও এখানে এইরপ সিদ্ধান্ত প্রকাশ করিয়াছেন। তিনি লিথিয়াছেন,—"উভয়ং পরিক্ষেদকং সন্নিকর্ষো জ্ঞানঞ্চ।" যাঁহারা কেবল ইন্দ্রিনসরিকর্বকেই প্রত্যক্ষ প্রমাণ বলিরাছেন, উদ্যোতকর তাঁহাদিগের মত খণ্ডন করিরাছেন। এখন প্রত্যক্ষ প্রমাণের উদাহরণ বুবিয়া কথাগুলি বুবিতে হইবে। আমি আমার মনঃপুত পানীর জলের অবেষণ করিতে করিতে এক ছানে আমার জলে চলুঃসংযোগ হইল, এইটিই আমার বিষয়ের সহিত ইন্দ্রিয়ের সন্নিকর্ব। তাহার পরক্ষণেই আমার জল ও জলত্ব বিষয়ে পূথকভাবে একটি অবিশিষ্ট জ্ঞান জন্মিল। এই জ্ঞানটির নাম "নির্স্কিকল্লক প্রভাক।" তাহার পরকণেই "জলত্ববিশিষ্ট জল" এইরূপ বিশিষ্ট জ্ঞান জন্মিল; এই জ্ঞানটির নাম "দবিকর্মক প্রতাক।" পূর্বেজনত্ব প্রতাক ব্যতীত "জনববিশিষ্ট" এইরূপ প্রতাক জন্মিতে পারে না,— কারণ, বিশিষ্ট বৃদ্ধি মাত্রেই পূর্বের বিশেষণ জ্ঞান থাকা চাই। যে দর্প দেখে নাই, তাহার "এই স্থান সপ্ৰিশিষ্ট", এইরূপ প্রত্যক্ষ হইতে পারে না। স্কুতরাং "জলত্ববিশিষ্ট" এইরূপ প্রত্যক্ষের পূর্বের পুথক্তাবে একটি জলব প্রত্যক্ত জন্মে, ইহা স্বীকার করিতেই হইবে। প্ররূপ প্রত্যক্ষের নাম নির্মিকরক প্রত্যক্ষ, উহা ইন্দিয়-সরিকর্বজন্ত এবং উহার পরজাত "জলহবিশিষ্ট জল" এইরপ স্বিকল্পক প্রত্যালটিও পূর্বালাত সেই ইন্দ্রি-সন্নিকর্বালয়। স্নতরাং ঐ স্থলে ঐ ছুই প্রত্যাক্ষেই ইন্দ্রিয়-সরিকর্ষ প্রমাণ। ঐ প্রত্যক্ষের পরে তজ্জাতীয় অন্ত জলের পিপাদা-নিবর্ত্তকম্ব বিষয়ে আমার

বে সংশার আছে, ঐ সংশ্বার উদ্দ্দ্ধ হইয়া আমার পূর্কান্ত্ত্ত জলের পিপাদা-নিবর্ত্তক্রের আরণ জন্মাইল, শেবে "এই জল তজ্ঞাতীয়" এইরূপ একটা জ্ঞান জন্মাইল; ইহারই নাম "উপাদান-বৃদ্ধি।" ইহা প্রতাক্ষ জ্ঞান, ইহা অনুমিতির কারণ জ্ঞান, এই জ্ঞান জন্ম শেবে আমার "ইহা প্রাহ্ম" এইরূপ অনুমিতি জন্মিল, আমি তখন পানের জন্ম ঐ জল গ্রহণ করিলাম। ভাষ্যে উপাদানবিষয়ক বৃদ্ধিকেই উপাদান-বৃদ্ধি বলা হয় নাই। "উপাদীয়তেহ্নেন" এইরূপ রাহণ উবিলের হারা অনুমান করিয়া উপাদান অর্থাৎ গ্রহণ করে, তাহাই উপাদান-বৃদ্ধি এবং ঐরূপে যে বৃদ্ধির হারা তাজ্য বলিয়া অনুমান করিয়া তাগি করে, তাহাই "হানবৃদ্ধি" এবং বে বৃদ্ধির হারা উপাল্য অনুমান করিয়া উপাল্য করে, তাহাই "উপেক্যা-বৃদ্ধি।" প্রতাক্ষণ্য পর্কোক্ত এই তিনটি বৃদ্ধি প্রত্যক্ষাত্মক। ইন্দ্রিয়-সয়িকর্ষের পরে যে নির্ক্তিক্রক বা সবিক্রক প্রতাক্ষ জন্মে, তাহা ইন্দ্রিরের ব্যাপার হইয়া পূর্কোক্ত ঐ "হানাদি বৃদ্ধি"রূপ ফল জন্মায়। এ জন্ম ঐ হানাদি বৃদ্ধির পক্ষে পূর্ক্জাত সেই জ্ঞানই প্রমাণ। স্থতরাং ইন্দ্রিয়-সয়িকর্ষের জায় তজ্জন্ত যে প্রত্যক্ষ প্রমিতির পক্ষে পরতাকী হানাদিবৃদ্ধিরূপ প্রত্যক্ষ প্রমিতির পক্ষে প্রাণ বিদ্যাছেন।

ভাষ্য। মিতেন লিঙ্গেন লিঙ্গিনোহর্থন্ত পশ্চামানমনুমানং। উপ-মানং সামীপ্যজ্ঞানং যথা—গোরেবং গবর ইতি। সামীপ্যস্ত সামাত্ত-যোগঃ। শব্দঃ শব্দ্যতেহনেনার্থ ইত্যভিধীয়তে জ্ঞাপ্যতে। উপলব্ধি-সাধনানি প্রমাণানীতি সমাখ্যানির্বাচনসামর্থ্যাদ্বোদ্ধব্যম্। প্রমীয়তে-হনেনেতি করণার্থাভিধানো হি প্রমাণশব্দঃ। তদ্বিশেষসমাখ্যায়া অপি তথৈব ব্যাখ্যানম্।

অমুবাদ। মিত অর্থাৎ যথার্থরপে জ্ঞাত হেতুর দ্বারা লিঙ্গী অর্থের অর্থাৎ যে পদার্থে হেতু আছে, সেই অর্থের (সাধ্যের) পশ্চাৎ জ্ঞান ( যাহার দ্বারা হয়, তাহা ) অমুমান। "উপমান" বলিতে যেমন গো, এইরূপ গবয়, এইরূপে সামীপ্য জ্ঞান। সামীপ্য কিন্তু সাদৃশ্য-সম্বন্ধ। ইহার দ্বারা পদার্থ শব্দিত হয়, অভিহিত হয়, জ্ঞাপিত হয়, এ জন্য "শব্দ" (প্রমাণ)। উপলব্ধির সাধনগুলি প্রমাণ, ইহা সমাখ্যার অর্থাৎ "প্রমাণ" এই সংজ্ঞার নির্বিচন-সামর্থ্যবশতঃ অর্থাৎ ধাতু-প্রত্যয়ের শক্তিবশতঃ বুঝা যায়। কারণ, "প্রমীয়তেহনেন" এই ব্যুৎপত্তিতে ( অর্থাৎ ইহার দ্বারা পদার্থ প্রমিত হয়, এই অর্থে) প্রমাণ শব্দটি করণার্থবাধক; ( স্কৃতরাং) সেই প্রমাণের বিশেষ সমাখ্যারও ("প্রত্যক্ষ," "অমুমান", "উপমান", "শব্দ," এই চারিটি বিশেষ সংজ্ঞারও) সেইরূপই ( যেরূপে করণার্থ বুঝা যায়) ব্যাখ্যা ( বুঝিতে হইবে )।

টিপ্রনী। অন্ত শক্ষের অর্থ পশ্চাৎ, মান শক্ষের অর্থ জ্ঞান। তাহা হইলে অন্তমান শক্ষের বারা বুঝা বার পশ্চাৎ জ্ঞান। অন্তমানের হেতৃকে "লিঙ্গ" বলে। লিঙ্গ-জ্ঞানের পরে অন্তমান হয়, তাই উহার নাম "অন্তমান"। সন্দিশ্ধ বা বিপরীতভাবে জ্ঞাত লিঙ্গের ঘারা জ্ঞান, প্রক্রত অন্তমান নহে; তাই বলিরাছেন যে, লিঙ্গাট "মিত" অর্থাৎ যথার্থারূপে জ্ঞাত হওরা চাই। শান্ধ বোধ যথার্থারূপে জ্ঞাত শক্ষের ঘারা হয়—কিন্তু সেথানে শন্ধ লিঙ্গ হয় না, এ জন্ত তাহা অন্তমান হইতে পারিবে না। যে ধর্ম্মাতে অন্তমান হইবে, সেথানে লিঙ্গ অর্থাৎ হেতৃ পদার্থ থাকা চাই, এ জন্ত বলিরাছেন—"লিঙ্গী অর্থার পশ্চাৎ জ্ঞান"। ধর্ম্মা লিঙ্গবিশিষ্ট হইলেই তাহাকে "লিঙ্গী" বলা যার। কেবল ধর্ম্মার অন্তমান হয় না; কারণ, তাহা সিদ্ধ পদার্থ, কিন্তু একটি অসিদ্ধ ধর্ম্ম বিশিষ্টরূপেই ধর্ম্মার অন্তমান হয়, এ জন্ত বলিরাছেন—"লিঙ্গী অর্থের অন্তমান"। অর্থ বলিতে এথানে সাধ্য। কেবল ধর্ম্মা সাধ্য নহে। অন্তমের ধর্ম্ম বিশিষ্টরূপে ধর্ম্মা সাধ্য হইতে পারে। ভাবোজিক অন্তমান ব্যাখ্যা যদিও অন্তমিতিরূপ ফলের ব্যাখ্যা, তাহা ইইলেও ("বতঃ" এই কথার অব্যাহার করিরা) যাহার ঘারা ঐ অন্তমিতি জন্মে, তাহাই অন্তমান প্রমাণ—এই পর্যান্তই ভাষ্যকারের তাৎপর্যার্থ বৃথিতে হইবে। উদ্যোতকর শেষে বলিরাছেন যে, যথন অন্তমিতিরূপ ফলও হানাদি বৃদ্ধির পক্ষে প্রমাণ হইবে, তথন "বতঃ" এই কথার অধ্যাহার না করিলেও ভাষ্যার্থের অসংগতি নাই।

"উপ" শব্দের অর্থ সামীপা, "মান" শব্দের অর্থ জান। সামীপা এথানে সাদৃহ্য, ইহা ভাষাকারই বলিরাছেন। স্কুতরাং উপমান শব্দের দারা বুঝা বায়, সাদৃহ্য-জ্ঞান। গ্রহ্মনামক গো-সদৃশ একপ্রকার পশু আছে। "বথা গৌরেবং গ্রহঃ" এই কথা যিনি শুনিরাছেন, তিনি কথনও গো-সদৃশ ঐ পশুকে দেখিলে, গ্রহ্ম গোন্দান্ত দেখিয়া, "গ্রহ্ম গ্রহ্ম শব্দের বাচা" এইরূপে গ্রহ্মমাত্রে গ্রহ্ম-শব্দ্বাচাত্র বুঝিয়া থাকেন। ইহা ঐ সাদৃহ্য-জ্ঞানরূপ উপমান-প্রমাণের ফল। "শব্দ্যতেহনেনার্থঃ"—এইরূপ ব্যুৎপত্তিতে "শব্দ" শব্দটি সিদ্ধ। স্কুতরাং জ্ঞায়মান পদ অথবা পদজ্ঞানই শব্দ্পপ্রমাণ বিলিয়া উহা দ্বারা বুঝা যাইবে। ভাষ্যে "শব্দ্যতে" ইহার বিবর্ধ অভিনীয়তে—তাহার বিবরণ জ্ঞাপতে। লক্ষণাজ্ঞান পূর্দ্ধক পদার্থের উপস্থিতি প্রযুক্তর শাব্দ বোধ হয়; সেথানে পদার্থ অভিধা-বোধিত না হইলেও জ্ঞাপিত হয় অর্থাৎ পদার্থবিষয়ক শাব্দ বোধ হয়, তাহাই শব্দপ্রমাণ।

"প্রমাণ" বলিতে যথার্থ অনুভূতির সাধন। ইহা প্রমাণ শব্দের ধাতু-প্রত্যানের শক্তিতেই বুঝা
যায়। প্রমাণ-সামান্তবোধক 'প্রমাণ' শব্দাট বখন করণার্গবোধক, তখন তাহার বিশেষ নামগুলিও
করণার্গবোধক, ইহা অবগ্রহ স্বীকার্য্য। স্কৃতরাং দেগুলিরও সেইরূপ ব্যাখ্যা ব্বিতে হইবে।
প্রমাণবোধক প্রত্যক্ষাদি শব্দের বৃহপত্তিমাত্রই এই ভাষো বর্ণিত হইরাছে। এগুলি প্রত্যক্ষাদি
প্রমাণের লক্ষণ নহে। স্কুতরাং প্রমাণাভাদে অতিব্যাপ্তি-দোবের আশ্বদ্ধা নাই। অর্থাৎ প্রমাণের
প্রকৃত লক্ষণ প্রমাণাভাদে নাই।

ভাষা। কিং পুনঃ প্রমাণানি প্রমেয়মভিদংগ্লবন্তেইপ প্রতিপ্রমেরং ব্যবতিষ্ঠন্ত ইতি। উভয়থাদর্শনং। অস্ত্যাত্মেত্যাপ্রোপদেশাৎ প্রতীয়তে। তত্রানুমানং—''ইচ্ছা-দ্বেমপ্রমন্ত্রপত্তঃধজ্ঞানান্তাল্মনো লিক্স'মিতি। প্রত্যক্ষং যুঞ্জানন্ত যোগদমাধিজমাত্মমনদাঃ সংযোগ-বিশেষাদাত্মা প্রত্যক্ষ ইতি। অগ্রিরাপ্রোপদেশাৎ প্রতীয়তে অত্রামিরিতি। প্রত্যাদীদতা ধুমদর্শনেনানুমীয়তে। প্রত্যাদমেন চ প্রত্যক্ষত উপলভাতে।

অনুবাদ। প্রমাণগুলি কি প্রমেয়কে অভিসংপ্লব করে ? অথবা প্রতিপ্রমেয়ে ব্যবস্থিত ? (অর্থাৎ এক একটি প্রমেয়ে কি বহু প্রমাণের ব্যাপার হয় ? অথবা কোন একটি বিশেষ প্রমাণেরই ব্যাপার হয় ?)। (উত্তর)— দুই প্রকারই দেখা যায়। (এক প্রমেয়ে বহু প্রমাণের ব্যাপাররূপ প্রমাণসংপ্লবের উদাহরণ দেখাইতেছেন) আত্মা আছে, ইহা শব্দপ্রমাণ হইতে বুঝা যায়। তবিষয়ে (আত্মবিষয়ে) অনুমান উক্ত হইয়াছে, "ইচ্ছাদ্বেশ প্রয়ন্ত স্বর্থা বায়। তবিষয়ে (আত্মবিষয়ে) অনুমান উক্ত হইয়াছে, "ইচ্ছাদ্বেশ প্রয়ন্ত ব্যালাজ্মনো লিক্সং" এই সূত্র (১অঃ, ১আঃ, ১০সূত্র)। তবিষয়ে যুঞ্জান ব্যক্তির (যোগিবিশেষের) যোগসমাধিজাত প্রত্যক্ষ আছে। আত্ম এবং মনের সংযোগ-বিশেষ প্রযুক্ত যথার্থরূপে আত্ম প্রত্যক্ষ হয়। (লৌকিক বিষয়েও প্রমাণ-সংপ্লবের উদাহরণ দেখাইতেছেন) "এখানে অগ্নি আছে," এইরূপ শব্দপ্রমাণ হইতে অগ্নি প্রতাত হয়। নিকটবর্ত্তী হইতে থাকিলে তৎকর্ত্ত্বক বুম দর্শনের দারা (ঐ অগ্নি) অনুমিত হয় এবং নিকটবর্ত্তী হইলে তৎকর্ত্ত্বক (ঐ অগ্নি) প্রত্যক্ষের দারা উপলব্ধ হয়।

টিয়নী। প্রত্যক্ষ ভিন্ন আর কোন প্রমাণ নাই; স্কৃতরাং প্রমাণের চতুর্বিং বিভাগ উপপন্ন হর না, এ কথা ধাহারা বলিবেন, ভাষাকার উাহানিগকে লক্ষ্য করিবা প্রমাণ-সংগ্রব এবং প্রমাণ-ব্যবহার কথা বলিতেছেন। যে বিষয়ে বহু প্রমাণের ব্যাপার আছে, দে বিষয়ে প্রমাতা উাহার বর্থার্থ জ্ঞানকে দৃঢ় করিবার ইন্ডাবশতঃ বহু প্রমাণের বারাই তাহাকে ধর্থার্থ রূপে বুঝিয়া থাকেন; স্কৃতরাং এক বিষয়ে বহু প্রমাণের সংকররপ প্রমাণ-সংগ্রব আছে এবং উহা ব্যর্থ নহে। ধর্থার্থ জ্ঞানকে দৃঢ় করিবার ইন্ডাবশতঃই সম্ভবন্থলে বহু প্রমাণকে আপ্রম করা হয়। এই প্রমাণ-সংগ্রবের উনাহরণ অলোকিক আত্মবিষয়ে এবং লোকিক অমি-বিষয়ে ভাষাকার দেখাইরাছেন। উহা প্রদর্শন মাত্র। ঐরপ বহু স্থলেই প্রমাণ-সংগ্রব আছে। যেথানে একমাত্র প্রমাণের ব্যাপার অর্থাৎ যে প্রমাণ কোন একটি প্রমাণ ভিন্ন প্রমাণান্তরের বিষরই নহে, অথবা যেথানে একমাত্র প্রমাণের হারা ব্যার্থ জ্ঞান ইইলে তাহাতে প্রমাতার আর জিক্ষাসা থাকে না, সেখানে প্রমাণের ব্যবহা। এই প্রমাণ-ব্যবহার উদাহরণ ভাষ্যকার (অলোকিক ও লোকিক বিষয়ে) ইহার প্রেই দেখাইতেছেন। সেগুলিও প্রমাণন মাত্র। সেইরপ বহু স্থলেই প্রমাণের ব্যবহা আছে, ইহা তাহার হারা বুঝিতে হুইবে।

ভাষ্য। ব্যবস্থা পূন্"র্গিহোত্রং জুত্রাৎ স্বর্গকান" ইতি।
লোকিকস্ত সর্গে ন লিঙ্গনশনং ন প্রত্যক্ষয়। স্তন্যিত্ব শব্দে প্রার্গণে
শব্দহেতোরকুমানম্। তত্র ন প্রত্যক্ষং নাগমঃ। পাণো প্রত্যক্ষত
উপলভামানে নাকুমানং নাগম ইতি। সা চেয়ং প্রমিতিঃ প্রত্যক্ষপরা।
জিজ্ঞাসিতমর্থমাপ্রোপদেশাৎ প্রতিপদ্যমানো লিঙ্গদর্শনেনাপি বুভ্ংসতে,
লিঙ্গদর্শনাকুমিতঞ্চ প্রত্যক্ষতো দিদৃক্ষতে, প্রত্যক্ষত উপলব্দেহর্থে জিজ্ঞাদা
নিবর্ত্ততে। পূর্ব্বোক্তমুদাহরণং অগ্রিরিতি। প্রমাত্তঃ প্রমাতব্যহর্থে
প্রমাণানাং সংকরোহভিসংগ্রবঃ, অসংকরো ব্যবস্থেতি। ইতি ত্রিসূত্রীভাষ্যম্। ৩।

অনুবাদ। ব্যবস্থা ( অর্থাৎ প্রমাণের অসংকর), কিন্তু "ম্বর্গকাম ব্যক্তি অগ্নিহোত্র হোম করিবে" এই স্থলে। লোকিক ব্যক্তির স্বর্গবিষয়ে হেতুদর্শন অর্থাৎ অনুমান নাই, প্রত্যক্ষও নাই; ( অর্থাৎ যিনি স্বর্গপদার্থ প্রত্যক্ষ করেন নাই, অনুমান-প্রমাণের দ্বারাও বুঝিতে পারেন নাই, সেই লৌকিক ব্যক্তির পক্ষে স্বর্গরূপ প্রমেয়ে একমাত্র শ্রুতি-প্রমাণই ব্যবস্থিত। "ম্বামিহোত্রং জুহুরাৎ স্বর্গকামঃ" এই শ্রুতি-প্রমাণের দারাই তাঁহার স্বর্গবিষয়ক প্রমিতি হইয়া থাকে )। (লোকিক বিষয়েও প্রমাণের ব্যবস্থা দেখাইতেছেন ) মেঘের শব্দ শ্রায়মাণ হইলে ( সেই শব্দের দ্বারা ) শব্দহেতুর (মেষের) অনুমান হয়। তদ্বিয়ে (তখন) প্রত্যক্ষ প্রমাণ নাই, শব্দ-প্রমাণ নাই। প্রভ্যক্ষের দ্বারা উপলভ্যমান ( দৃশ্যমান ) হস্তে (তখন) অনুমান-প্রমাণ নাই, আগম-প্রমাণও নাই। সেই এই প্রমিতি (প্রমাণ-সংপ্রব স্থলে প্রমাণের ফল যথার্থ জ্ঞান) প্রত্যক্ষপরা অর্থাৎ প্রত্যক্ষপ্রধানা। (কেন ? তাহা বুঝাইতেছেন) জিজ্ঞাসিত পদার্থকে শব্দ-প্রমাণ হইতে বোধ করতঃ লিহ্নদর্শন অর্থাৎ অনুমানের দারাও বুঝিতে ইচ্ছা করে। লিঙ্গদর্শনের ঘারা অনুমিত পদার্থকে আবার প্রত্যক্ষের ঘারা দেখিতে ইচ্ছা করে। প্রত্যক্ষের দারা উপলব্ধ পদার্থে জিজ্ঞাসা নিবৃত্ত হয়। (এ বিষয়ে) অগ্নি উদাহরণ পূর্বের উক্ত হইয়াছে। প্রমাতার প্রমেয় বিষয়ে বহু প্রমাণের সংকরকে "অভিসংপ্লব" বলে, অসংকরকে "ব্যবস্থা" বলে। তিন সূত্রের ভাষ্য সমাপ্ত হইল। ৩।

টিপ্পনী। প্রমাণ-সংগ্রবস্থলে যে সমস্ত প্রমিতি হয়, তন্মধ্যে প্রত্যক্ষই প্রধান। কারণ, প্রত্যক্ষ হইলে আর তবিষরে জিজ্ঞাসা থাকে না। "অগ্নিরাপ্রোপদেশাৎ প্রতীয়তে", ইত্যাদি ভাষ্যের দ্বারা ভাষ্যকার অগ্নিকে ইহার লৌকিক উদাহরণরূপে প্রদর্শন করিয়া আসিয়াছেন। অর্থাৎ শব্দপ্রমাণ হইতে অগ্নিকে জানিলেও অনুমানের দারা আবার জানিতে ইচ্ছা হয়।

ঐ ইচ্ছাবশতঃ কিছু নিকটে যাইয়া ধুম দর্শনের দারা অগ্নিকে অনুমান করে। তথন তাহার

দারা পূর্বজ্ঞান-জন্ম সংস্কার দৃঢ় হয়। কিন্তু তথনও অগ্নিকে প্রত্যক্ষকরে। তথন আর ঐ অগ্নি
ইচ্ছা থাকে। তাই একেবারে নিকটবর্তী হইয়া ঐ অগ্নিকে প্রত্যক্ষকরে। তথন আর ঐ অগ্নি
বিষরে জিজ্ঞানা থাকে না; কারণ, প্রত্যক্ষের বড় আর কোন প্রমাণ নাই। তাই ঐ স্থলের

প্রমিতির মধ্যে প্রত্যক্ষই শ্রেষ্ঠ। প্রমাণের ব্যবস্থান্থলে এই প্রাধান্ত-বিদার নাই। কারণ, দেখানে

একমাত্র প্রমাণের দারা একমাত্র প্রমিতিই হইরা থাকে। ভাষ্যকার নাহাকে প্রমাণের "অভিসংগ্রব"

বলিরাছেন, তাহা "প্রমাণসংগ্রব" শব্দের দারাও অভিহিত হইয়া থাকে। প্রথম তিন স্বত্রের

দর্শনের চতুঃস্থত্রীর জার স্তাম্বদর্শনের "ত্রিস্থত্রী" মহর্ষি গোতমের একটা বিশেষ প্রবন্ধ; ইহা স্থচনা

করিবার জন্তই ভাষ্যকার বলিয়াছেন,—"ইতি ত্রিস্বত্রীভাষ্যম্"। ঐ স্থলে "ইতি" শব্দের অর্থ

সমাপ্তি। স্তাম্বার্তিককার এবং তাৎপর্য্যটীকাকার এবং তাৎপর্য্য-পরিগুদ্ধিকারও এই ত্রিস্থত্রী

ব্যাখ্যার পরে স্ব প্রথক্ষর সমাপ্তি বোষণা করিয়াছেন। ৩।

## ভাষ্য। অথ বিভক্তানাং লক্ষণবচনম্।

>>8

অনুবাদ। অনন্তর অর্থাৎ প্রমাণের বিভাগের পরে বিভক্ত প্রমাণ-চতুষ্টয়ের লক্ষণ বলিয়াছেন। (তন্মধ্যে প্রত্যক্ষ প্রমাণই সর্ববিপ্রথম উদ্দিষ্ট হওয়ায় তদনুসারে সর্বাগ্রে প্রত্যক্ষ প্রমাণেরই লক্ষণ বলিয়াছেন)।

## সূত্র। ইন্দ্রিয়ার্থসন্নিকর্ষোৎপন্নৎ জ্ঞানমব্যপদেশ্য-মব্যভিচারি ব্যবসায়াত্মকং প্রত্যক্ষম্। ৪।

অনুবাদ। ইন্দ্রিয়গ্রাহ্ম পদার্থের সহিত ইন্দ্রিয়ের সন্নিকর্ষ অর্থাৎ সম্বন্ধবিশেষ হেতৃক যে জ্ঞান উৎপন্ন হয় এবং "অব্যপদেশ্য" অর্থাৎ যে জ্ঞান জ্ঞেয় বিষয়ের সংজ্ঞাবিষয়ক নহে বলিয়া শাব্দ নহে এবং "অব্যভিচারী" অর্থাৎ যে জ্ঞান বিপরীত-নিশ্চয়রূপ ভ্রম নহে এবং "ব্যবসায়াত্মক" অর্থাৎ যে জ্ঞান সংশ্রাত্মক নহে—নিশ্চয়াত্মক, এমন জ্ঞানবিশেষ বাহার দারা জন্মে, অর্থাৎ এতাদৃশ জ্ঞানের বাহা করণ, তাহা প্রত্যক্ষ প্রমাণ।

টিগ্লনী। মহর্ষি গোতম "উদ্দেশ", "লক্ষণ" এবং "পরীকা"র হারা প্রমাণাদি পদার্থের তত্ত্ব জাপন করিয়াছেন। তাঁহার প্রথমোক্ত পদার্থ প্রমাণ"। তাহার সামান্ত উদ্দেশ প্রথম ক্ত্রের হারা করিয়াছেন এবং তৃতীর ক্ত্রের হারা তাহার বিশেষ উদ্দেশ অর্থাৎ বিভাগ করিয়াছেন। তৃতীয় ক্ত্রে "প্রমাণ" শব্দের হারা প্রমাণের সামান্ত লক্ষণও ক্তিত হইয়াছে। এখন প্রত্যকাদি বিশেষ প্রমাণ-চতুইরের লক্ষণ বলিতে হইবে, তাই মহর্ষি তক্মধ্যে এই ক্ত্রের হারা প্রথমোক্ত প্রত্যক্ষ প্রমাণের লক্ষণ বলিরাছেন। প্রত্যক্ষ প্রমাণ কাহাকে বলে, তাহা বৃদ্ধিতে হইলে তাহার লক্ষণ বুঝা আবশুক। লক্ষণের দ্বারাই পদার্থ তাহার সজাতীয় ও বিজ্ঞাতীয় পদার্থবর্গ ইইতে বিশিষ্ট হইরা থাকে। পদার্থের লক্ষণ না বৃদ্ধিলে ঐ বিশিষ্টতা বা বিশেষ বুঝা বায় না। প্রত্যক্ষ প্রমাণের লক্ষণ বলিলে তদ্বারা উহা তাহার সজাতীয় ও বিজ্ঞাতীয় সমন্ত পদার্থ ইইতে ভিন্ন, ইহা বুঝা যাইবে। স্কতরাং প্রত্যক্ষ প্রমাণের লক্ষণ-জ্ঞান তাহার একপ্রকার তত্ত্বজ্ঞান। এইরূপ সজাতীয় ও বিজ্ঞাতীয় পদার্থবর্গ ইইতে পদার্থের বিশেষ জ্ঞাপনই সর্ব্বে লক্ষণের প্রয়োজন। মহর্ষির লক্ষণ-স্কুর্জ্ঞানিয়ণ্ড উহাই প্রয়োজন। প্রমাণাদি পদার্থের তত্ত্ব জ্ঞানাইতে তাহাদিগের লক্ষণ বলিতে হয়,—এ জল্ফ মহর্ষি তাহাদিগের লক্ষণ-স্কুর্জ্ঞান বিল্লাতীয় প্রত্যক্ষাভাস এবং প্রমের প্রভৃতি পদার্থবর্গ নহে, উহা তাহা হইতে বিশিষ্ট, তাহা হইতে ভিন্ন। এইরূপ বোধ উহার একপ্রকার তত্ত্বজ্ঞান। এইরূপ সর্ব্বিত ইইবে।

এই সূত্রে "প্রত্যক্ষ" শব্দের দারা লক্ষ্য নির্দেশ করা হইয়াছে। "প্রত্যক্ষ" শব্দের অক্সান্ত অর্থ থাকিলেও এথানে উহার অর্থ প্রত্যক্ষ প্রমাণ। কারণ, প্রত্যক্ষ প্রমাণের লক্ষণই এই স্থত্তে মহর্ষির বক্তব্য। স্থত্তের অন্য অংশের দ্বারা দেই প্রত্যক্ষ প্রমাণের ফলের পরিচয় দেওয়া হইয়াছে। महर्षित जारभर्या এই त्व, এই तभ कानिवर्गिय ग्राहात होता जत्म, जाहारे প्राज्य श्रमान । व्यर्गर সূত্রে "মতঃ" এই কথার অধাহার করিয়া প্রত্যক্ষ প্রমাণের লক্ষণই সূত্রার্থ বৃথিতে হইবে। তাংপর্যাটীকাকারও ইহাই বলিয়াছেন। নতেৎ ইহা প্রত্যক্ষ প্রমিতির লক্ষণ বলা হয়। প্রত্যক্ষ প্রমাণের লক্ষণই বে মহর্ষির এই স্থত্রে বক্তব্য। যদিও প্রত্যক্ষ প্রমিতিও প্রত্যক্ষ প্রমাণ হয় বটে, কিন্তু দেই প্রমিতি মাত্রই প্রতাক প্রমাণ হইবে না। হানাদি বৃদ্ধিরূপ প্রতাক্ষ প্রমিতি অন্নমিতির করণ হওয়ার অনুমান-প্রমাণই হইবে এবং ইন্দ্রির এবং তাহার সন্নিকর্ষবিশেষও প্রত্যক্ষ প্রমাণ হইবে। স্কুতরাং স্ত্রে "বতঃ" এই কথার অন্যাহার ব্যতীত প্রত্যক্ষ প্রমাণমাত্রের লক্ষণ বলা হয় না। ফলকবা, প্রত্যক্ষ প্রমাণের লক্ষণই মহর্ষির বধন এই স্ত্তে বক্তব্য, তখন তাহার তাৎপর্য্য ঐ পর্যান্তই বুঝিতে হইবে এবং স্ত্রন্থ "প্রতাক্ষ" শন্ধটি প্রতাক্ষ প্রমাণবোধক বলিয়াই বুঝিতে হইবে। পরস্তু প্রত্যক্ষপ্রমাণের লকণ বলিতে তাহার ফল প্রতাক প্রমিতির লকণও এই স্তবের দ্বারা স্থৃচিত হইরাছে। একই স্বরাক্তর স্ত্রের দ্বারা অনেক তব্স্তুচনা করাই স্ত্রকার মহর্ষিদিগের কৌশল। স্থলবিশেষে অন্য বাকোর অধ্যাহার করিয়া মহর্ষি-স্থত্তের সেই সকল অর্গ বুঝিতে হয়। ঐরপ অব্যাহার সূত্রকারদিগের অভিপ্রেতই থাকে। এ জন্তুই ভাষ্যকারগণ সূত্রার্থবর্ণনায় অনেক কথার প্রণ করিয়া স্ত্রের অবতারণা করেন এবং ঐরূপ করিয়া ব্যাখ্যাও করেন। মূলকথা, যাহার হারা এই স্ত্রোক্ত জানবিশেষ জন্মে, তাহা প্রত্যক্ষ প্রমাণ—এই পর্যান্তই এখানে স্ত্রার্থ বুঝিতে হইবে। সে কিরাপ জ্ঞান ? তাই প্রথমেই বলিয়াছেন, "ইন্দ্রিয়ার্থসন্নিকর্বোৎপন্ন জ্ঞান।" আৰ, রসনা, চকুঃ, ত্বকু, শ্রোত্র, এই পাচটি বহিরিক্রির। ইহা ছাড়া আর একটি ইক্রির আছে,

তাহা অন্তরিলিত্ত, তাহার নাম মন। এই ছয়টি ইলিমের ভিন্ন ভিন্ন নিয়মিত বিষয় আছে। मकन अमार्थ हे मकन हेलिएगत विषय इव मा। आवात द्याम हेलिएगत विषय इव मा अर्थाः গৌকিক প্রত্যক্ষের বিষয় হয় না, এমনও বহু পদার্থ আছে। দেওলিকে বলে অতীন্দ্রিয় পদার্থ। বে পদার্থ বে ইন্দ্রিরের বিষয় হয়, দেই পদার্থের সহিত সেই ইন্দ্রিরের সম্বন্ধ-বিশেষ-হেতৃক বে জ্ঞান উৎপন্ন হয়, ঐ সম্বন্ধবিশেষ বাতীত যে জ্ঞান উৎপন্ন হয় না, তাহাই ই"ক্রিয়ার্থসন্নিকর্ষোৎপন্ন জ্ঞান," তাহাকেই বলে প্রত্যক্ষ জ্ঞান। ভাষ্যকার স্ত্রার্থ-বর্ণনার স্থ্রোক্ত প্রত্যক্ষ জ্ঞানবিশেষেরই ব্যাখ্যা করিরাছেন। তাঁহার মতেও এতাদৃশ প্রত্যক জ্ঞান যাহার দারা হয়, তাহাই প্রত্যক প্রমাণ, এই পর্যান্তই স্ত্রার্থ ব্রিতে হইবে। প্র্রোক্ত ইক্রিয়ের সহিত তাহার গ্রাছ বিষয়ের সম্বন্ধবিশেষকেই "ইন্দ্রিয়ার্থ-সরিকর্ষ" বলে। উদ্যোতকর প্রভৃতি ফ্রায়াচার্যাগণ এই "সরিকর্ম"কে ছয় প্রকার বলিয়াছেন। যথা —(১) "পংখোগ," (২) "সংযুক্ত সমবায়," (৩) "সংযুক্তসমবেত সমবার," (৪) "সমবার", (৫) "সমবেতদমবার," (৮) "বিশেষণতা"। ইহাদিগের মধ্যে দ্রব্যের প্রতাকে দেই জব্যের দহিত ইন্তিয়ের সংযোগ-সম্বন্ধই "সন্নিকর্ব" এবং জবাগত গুণ, ক্রিয়া ও জাতির প্রত্যকে "সংযুক্তসমবায়-সম্বন্ধ"ই "সলিকর্য"। যেমন ব্রক্ষের গুণ, ক্রিয়া এবং বক্ষত্ব প্রভৃতি জাতির প্রত্যক্ষ স্থলে বুক্ষের দহিত ইন্দ্রিরের সংযোগ হইলে বুক্ষ ইন্দ্রিরদংযুক্ত হর। ঐ ব্রক্ষের সহিত তাহার গুণ, ক্রিয়া ও জাতির "সমবার" নামক সম্বন্ধ থাকার সেই সকল পদার্গে ইন্দ্রিয়-সংযুক্তের সমবায় সম্বন্ধ আছে। এই জন্ত দেখানে ইন্দ্রিয়ের সংযুক্ত-সমবায় সম্বন্ধকে "ইন্দ্রিয়ার্থসন্নিকর্ব" বলা হইয়াছে। এইরূপ দ্রবাগত গুণ ও ক্রিয়াতে বে স্নাতি আছে, তাহার প্রতাক্ষে "সংযুক্ত-সমবেত-সমবার" সম্বন্ধই সন্নিকর্ম। যেমন শুক্ল রূপের শুক্লছ ধর্ম্মটি শুকুরপগত "লাতি"। ঐ শুকু রূপ গুণপদার্থ। উহা যে দ্রব্যে আছে, তাহাতে চকুরিলিরের সংবোগ-সম্বন্ধ হইলে সেই দ্রব্য ইন্দ্রিয়নংযুক্ত হইল। সেই দ্রব্যের সহিত তাহার শুক্ল রূপের "সমবার" নামক সম্বন্ধ থাকার ঐ শুক্র রূপ ইন্দ্রিরদংযুক্ত দ্রব্যে সমবেত অর্থাৎ সমবার নামক সম্বন্ধে অবস্থিত। দেই শুকু রূপে শুকুত্ব-জাতি সমবার সম্বন্ধে থাকে বলিবা ঐ শুকুত্বের সহিত চক্ষরিজ্ঞিনের "সংযুক্ত-সমবেত-সমবার" নামক সম্বন্ধ থাকিল। উহাই ঐ শুক্লম্ব জাতির সহিত দেখানে চক্ষুবিজ্ঞিরের দলিকর্ষ। প্রবণেজ্ঞিয়ের ছারা শব্দের প্রত্যক্ষ হয়। প্রবণেজ্ঞিয় আকাশ। আকাশের সহিত শব্দের "সমবায়" নামক সম্বন্ধই জ্ঞায় ও বৈশেষিকের সিদ্ধান্ত। ফুতরাং শব্দপ্রতাকে "সমবার"ই "সলিকর্ম"। শব্দগত শব্দ্ব প্রভৃতি জাতিরও প্রবণেজিয়ের ৰারা প্রত্যক্ষ হয়, তাহাতে "সমবেত-সমবায়" সমন্ত্রই সন্নিকর্ষ। " শক্ষ প্রবণেক্রিয়ে সমবেত অর্গাৎ "সমবার"-সথকো অবস্থিত, দেই শব্দে শব্দত্ব প্রভৃতি জাতিও সমবার সথকেই অবস্থিত. স্ত্রাং শব্দর প্রভৃতি জাতির সহিত প্রবণেক্রিরের "সমবেত-সমবার" নামক সম্বন্ধ আছে, উহাই সেখানে শব্দর প্রভৃতির সহিত শ্রবণেক্রিয়ের "সন্নিকর্ম"। অনেক অভাব পদার্থেরও প্রত্যক্ষ হয়, যেখানে ভূতলে চক্ষুংসংযোগের দ্বারাই "এখানে সর্প নাই" এইরূপ বোধ হয়, সেধানে উহা স্পাভাবের চাকুব প্রত্যক্ষ। দেখানে ভূতল চকু:সংযুক্ত। ভূতলের সহিত স্পাভাবের "স্বরূপ-

সম্বন্ধ" করনা করা হইরাছে এবং ঐ সম্বন্ধের নাম বলা হইরাছে "বিশেষণতা"। তাহা হইলে ভূতনগত স্পাভাবের সহিত দেখানে চকুরিক্রিরের "সংযুক্তবিশেষণতা" সম্বন্ধ আছে। এইরূপ অক্সরপেও অভাবের সহিত ইন্দ্রিয়ের "বিশেষণতা"-সমন্ধ ("সংযুক্তসমবেত-বিশেষণতা." "সমবেত-বিশেষণতা" প্রভৃতি) হয়, এ জন্ত অভাব প্রত্যক্ষে "বিশেষণতা" নামে সর্ক্ষবিধ বিশেষণতা ধরিয়া এক প্রকারই সন্নিকর্ষ বলা হইয়াছে এবং এই জন্ম লৌকিক প্রত্যক্ষে পূর্ব্বোক্ত "সন্নিকর্ম" ছয় প্রকারেই পরিগণিত হইয়াছে। এবং এই "সন্নিকর্ম"গুলি লৌকিক প্রত্যক্ষের সাধন বলিয়া ইহাদিগকে "লৌকিক সন্নিকর্ব" বলা হইয়াছে। এই "সন্নিকর্বে"র কথা এবং দূরত্ব চক্ষুর সহিত ভ্রষ্টব্য ভ্রব্যের সংযোগ কিরূপে হয়, ইত্যাদি কথা তৃতীয়াধায়ে ইন্দ্রির-পরীকা-প্রকরণে উইবা। এই ফত্রে মহবি "সনিকর্ম" শব্দের দ্বারাই পূর্কোক্ত প্রকার ভিন্ন ভিন্ন সম্বন্ধবিশেষের স্থভনা করিয়াছেন। "সন্নিকর্ষ" না বলিরা সংযোগ বা অন্ত কোন সম্বন্ধবিশেষের নাম করিলে উহা বুঝা যাইত না। স্থলে "উৎপন্ন" শব্দের হারা স্থাচিত হইয়াছে যে, ইন্সিয়ের সহিত বিষয়ের যে সন্নিকর্ম প্রাত্যক্ষ জ্ঞানের উৎপাদক, তাহাই এখানে "ইন্সিরার্থ-সন্নিকর্ম" বলিয়া গ্রহণ করিতে হইবে। কোন ভিত্তিতে চকুঃসংযোগ হইলেও ভিত্তির বাবহিত অথচ ভিত্তিসংযুক্ত বস্তাদির প্রতাক্ষ হয় না। কিন্তু দেখানেও চল্ফুরিন্সিয়ের ঐ বস্ত্রের সহিত "সংযুক্ত-সংযোগ" সদন্ধ আছে; তাহা হইলে ফলানুসারে কলনা করিলা বুরা যায়, ঐরূপ "সংযুক্ত-সংবোগ" সম্বন্ধ প্রত্যক্ষের উৎপাদক নছে, স্কতরাং ক্তরে ঐরূপ সম্বন্ধ ইন্দ্রিরার্থ-সন্নিকর্ষ শব্দের দারা গৃহীত হয় নাই এবং ফ্রে ঐ ফ্লে "অর্থ" শব্দের দারা স্থৃচিত হইয়াছে যে, যে বস্ত ইন্দ্রিরের "অর্থ" অর্থাৎ গ্রাহ্ম ( গ্রহণ্রোগ্য ), তাহার সহিত ইন্দ্রিরের সন্নিকর্মই প্রত্যক্ষ ক্লানের উৎপাদক। আকাশ প্রভৃতি অতীন্দ্রিয় জব্যের সহিত চক্দুর সংযোগ হইলেও তাহাদিগের প্রত্যক্ষ হয় না, স্বতরাং ঐরপ "সন্নিকর্ষ" সত্তে গৃহীত হয় নাই। এই জন্তই ইন্সিয়সন্নিকর্ষ না বলিয়া মহর্ষি বলিয়াছেন - "ইক্রিয়ার্থসন্নিকর্ষ"। ধর্যাস্থানে এ সকল কথার আলোচনা দ্রন্তব্য।

বিষয়ের সহিত ইন্দ্রিরের সংবোগাদি সরিকর্ষ হেতৃক স্থধ-ছঃগও উৎপর হয়, কিন্তু তাহা ত প্রতাক্ষ জান নহে, স্থতরাং কেবল "ইন্দ্রিরার্থসরিকর্বোংপর" বলিলে স্থধ-ছঃগবিশেষও প্রত্যক্ষ জানের লক্ষণাক্রান্ত হইরা পড়ে। এ জন্ত মহবি "জ্ঞান" শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। স্থধ-ছঃগ জ্ঞান পদার্থ নহে, স্থতরাং তাহা কোন হলে "ইন্দ্রিরার্থসরিকর্বোংপর" হইলেও প্রত্যক্ষ জ্ঞানের লক্ষণাক্রান্ত হইবে না। উদ্যোতকর ও বাচস্পতি মিশ্র স্থত্যেক্ত "জ্ঞান" শব্দের এইরূপ প্রয়োজনই বিশেষরূপে সমর্থন করিয়াছেন। "ভারমঞ্জরী"কার জন্বভভট্ট বলিয়াছেন বে, স্থ্রে বথন "ব্যবসায়াত্মক" শব্দ রহিয়াছে, তথন তাহাতেই "জ্ঞান" পাওয়া গিয়াছে। কারণ, "ব্যবসায়াত্মক" শব্দের অর্থ নিশ্চ্যাত্মক; তাহা হইলে বুঝা গেল, নিশ্চ্য নামক জ্ঞানবিশেষ। স্থতরাং স্থপ-ছঃগ প্রভৃতি প্রত্যক্ষ জ্ঞানের লক্ষণাক্রান্ত হইবে কিরূপে ? সেগুলি ত আর নিশ্চ্য নামক জ্ঞানবিশেষ নহে ? জন্মন্তভট্ট এ কথা লইয়া বহু বিচার করিয়া বলিয়াছেন বে, স্থ্রে "জ্ঞান" শব্দের প্রয়োগ না করিলে বিশেষ্যবোধক কোন শব্দপ্রযোগ হয়্ব না, কেবল বিশেষণবোধক

শব্দগুলিই বলা হয়, তাহাতে স্তুত্তবাক্যের অসম্পূর্ণতা হয়। এ জন্ত মহর্ষি বিশেষ্যবোধক "জ্ঞান" শব্দের প্ররোগ করিরাছেন, ইহা ছাড়া উহার আর কিছু প্রয়োজন নাই। তাৎপর্যাটীকাকার প্রভৃতির মতে স্থান্নে "অব্যাপদেশ্র" এবং "ব্যবসায়াত্মক" এই ছুইটি কথার দ্বারা প্রত্যক্ষ জ্ঞান দ্বিবিদ, ইহাই স্থাচিত হইরাছে। স্কুতরাং "ব্যবসাধাত্মক" শব্দের দ্বারা প্রত্যক্ষ জ্ঞানের লক্ষণ বলা হয় নাই। স্থধ-ছঃথ প্রভৃতি প্রত্যক্ষ জ্ঞানের লক্ষ্ণাক্রান্ত হইয়া পড়িলে "জ্ঞান" শন্দের দ্বারা নে দোষ বারণ করা যাইতে পারে। উদ্যোতকর ও বাচম্পতি মিশ্র সুত্রোক্ত "জ্ঞান" শব্দের তাহাই প্রয়োজন বলিয়াছেন। ঈখরের প্রত্যক্ষ জ্ঞান নিতা, স্থতরাং উহা প্রমাণের ফল নহে। মহবি প্রত্যক্ষপ্রমাণের লক্ষণ বলিতে প্রত্যক্ষপ্রমাণজন্ত প্রত্যক্ষপ্রমিতির কথাই বলিবেন, তাই সূত্রে তাহাই বলিয়াছেন। স্কুতরাং ঈশ্বরের প্রত্যক্ষ ইন্দ্রিয়ার্থসন্নিকর্বোৎপন্ন না হওরার মহর্ষির এই স্থত্তের কোন দোষ হয় নাই। বৃতিকার বিশ্বনাথ কোন পূর্ন্ধাচার্য্যের ব্যাখ্যান্দ্রমারে এই স্ত্রের দারা বাহাতে নিতা ও অনিতা দিবিধ প্রত্যক্ষের লক্ষণই বুঝা বার, সেই ভাবে শেষে ব্যাখ্যা করিয়াছেন। কিন্ত মহর্দি-স্ত্তের দারা সহজে সে অর্থ কিছুতেই বুঝা যায় না। এইরপ ব্যাখ্যার কোন প্রয়োজনও নাই। মহর্ষি এমন কোন প্রত্যক্ষ জ্ঞানবিশেষের ক্যা বলিবেন, গ্রাহার সাধন বা করণ প্রত্যক্ষ প্রমাণ হইবে। ঈশ্বর-প্রত্যক্ষের যথন কিছু সাধন নাই, তাহা নিত্য, তথন মহর্ষি তাহার কথা বলিবেন কেন ? তবে ঈশ্বরকে এবং তাঁহার জ্ঞানকে বে প্রমাণ বলা হয়, দেখানে "প্রমাণ" শব্দের অর্থ অন্তর্জণ। যাহা অভ্রান্ত জ্ঞান, অথবা বিনি জন্রান্ত পুরুষ, ভাঁহাকে "প্রমাণ" বলা হয়। কিন্তু মহর্ষি যে প্রত্যক্ষ প্রমাণের কথা বলিয়াছেন, তাহার অর্থ মধার্থ প্রত্যক্ষ জ্ঞানের সাধন। স্কুতরাং তাহার লক্ষণ বলিতে প্রমাণজন্ম প্রত্যক্ষের কথাই মহর্ষির বক্তব্য। তাই বলিরাছেন — "ইক্তিরার্থসন্নিকর্মোৎপন্ন" । সাংখ্যস্থত্তেও প্রত্যক্তর লকণে এইরূপে ঈশ্বরের কথা উঠিয়াছে। কিন্তু প্রমাণজন্ম প্রত্যক্ষের কথাই স্থাকার বলিয়াছেন, প্রত্যক্ষপ্রমাণের কথা বলিতে তাহাই বক্তব্য, এইরূপ কথা বলিলে দেখানে ঈশ্বর লইরা মারামারি হর না। তবে অন্ত উক্তের ঈধরের অধিত্তি সমর্থনের জক্ত স্তুকার দেখানে ঈশ্বরের প্রদক্ষ উত্থাপন করিয়াছেন। ইহাই বুঝিতে হয় এবং বলিতে হয়।

প্রাচীন মতে "নির্দ্ধিকল্পক" এবং "সবিকল্পক" প্রভাক এবং তাহার পরজাত "হানাদিব্রিজ্বপ প্রতাক —এগুলি সমস্তই ইন্দ্রিলার্থ-সন্নিকর্বোৎপন্ন জ্ঞান; স্কৃতরাং উহাদিগের করণগুলি প্রতাক্ষ প্রমাণ হইবে। তবে ঐ সকল প্রতাক্ষ সংশান্ত্রাক হইলে তাহার করণ প্রমাণ হইতে পারে না। এ জন্ম বলা হইরাছে — "বাবসান্ত্রাক্ষক" অর্গাৎ নিশ্চনাত্রক হওয়া চাই। "বাবসান্ত্র" শক্ষের দারা নিশ্চর অর্গ বুঝা বার। আবার বিপরীত নিশ্চররূপ ভ্রমপ্রতাক্ষের (বেমন বঞ্জে সর্পভ্রম, মরীচিকার জলভ্রম প্রভৃতি) করণও প্রমাণ হইতে পারে না, এ জন্ম বলা হইরাছে

১। উদ্ধনাচার্যা ঈশ্বর ও ওাহার নিতা জ্ঞানের প্রানাণা ব্যাখা। করিয়াছেন। কিন্ত ক্রেনিও সেগানে নংখিপ্রকে লক্ষা করিয়া বলিয়া বিয়াছেন,—"ইলিয়ার্থনয়িকংবিংগয়হত ত লৌকিক্সায়বিয়য়হাং"। সেখানে বর্জমান
বিয়য়াছেন,—"বধ্ ক্রেন্ত ক্রেন্ত লৌবিকপ্রভাক্ষিরয়নিতাহ।"—(ভায়সুক্সায়্রলি, ভারক, ক্রারিকা)।

"অব্যক্তিচারী।" অর্থাৎ প্রক্রেকটা ব্যার্থ হওরা চাই। এতাদৃশ প্রত্যক্ষ জ্ঞানের দাধনই প্রত্যক্ষ প্রমাণ।

স্থান "অব্যাপদেশ্য" শক্ত কেন এবং উহার অর্থ কি, এ বিষয়ে প্রাচীনগণের মধ্যে বহু মত-তেদ ছিল। সে মতভেদগুলি এবং তাহার সমর্থন জয়স্তভাট্ট ভারমঞ্জরীতে উরেপ করিরাছেন। তাৎপর্যাটীকাকার বাচপ্পতি মিশ্র বলিরাছেন বে, নির্ম্বিকরক প্রতাক অব্থা স্বীকার্যা, ইহা স্কুচনা করিতেই মহর্বি স্থান "অব্যাপদেশ্য" শক্ষের প্রারা করিরাছেন। "অব্যাপদেশ্য" শক্ষের প্রারা বৃত্তিতে হইবে "নির্ম্বিকরক।" তাৎপর্যাটীকাকার ভাষ্যেরও দেই ভাবে ব্যাধ্যা করিরাছেন। তাহার মতে ভাষ্যকারেরও উহাই তাৎপর্যা। তাৎপর্যাটীকাকারের ব্যাধ্যান্ত্রসারেই সেখানে অনুবাদে ভাষ্যার্থ বর্ণিত হইমাছে। সেই ব্যাধ্যা এবং প্রতাশ্য-স্ত্রের অন্যান্ত কথা পরবর্ত্তী ভাষ্যাব্যাতেই দ্রন্তব্য।

ভাষ্য। ইন্দ্রিয়ভার্থেন দিনকর্ষাত্রপদ্যতে যজ্জানং তং প্রত্যক্ষ্।
ন তহাঁদানীমিদং ভবতি, আত্মা মনদা সংযুদ্যতে, মন ইন্দ্রিয়েণ,
ইন্দ্রিয়মর্থেনেতি। নেদং কারণাবধারণমেতাবংপ্রত্যক্ষে কারণমিতি,
কিন্তু বিশিষ্টকারণবচনমিতি। যথ প্রত্যক্ষজ্ঞানভা বিশিষ্টকারণং তত্ত্যতে,
যত্ত্ব সমানমন্মানাদিজ্ঞানভা ন তলিবর্ত্যতে ইতি। মনসন্তহাঁন্রিয়েণ
সংযোগো বক্তব্যঃ, ভিদ্যমানভা প্রত্যক্ষজ্ঞানভা নারং ভিদ্যত ইতি
সমানহালোক্ত ইতি।

অনুবাদ। বিষয়ের সহিত ইন্দ্রিয়ের সন্নিকর্ষ (সংযোগাদি সম্বন্ধ) হেতুক যে জ্ঞান উৎপন্ন হয়, তাহা প্রভ্যক্ষ। (পূর্ববপক্ষ)—তাহা হইলে (কেবল বিষয়েন্দ্রিয়-সম্বন্ধই প্রভ্যক্ষে কারণ বলিলে) এখন ইহা হইল না—(কি হইল না, তাহা বলিভেছেন) আত্মা মনের সহিত সংযুক্ত হয়, মন ইন্দ্রিয়ের সহিত সংযুক্ত হয়, ইন্দ্রিয় অর্থের (বিষয়ের) সহিত সংযুক্ত হয়। (তাৎপর্য্য এই য়ে, প্রভ্যক্ষে ইন্দ্রিয়ার্থ-সন্নিকর্ষের আয় আত্মনঃসংযোগ এবং ইন্দ্রিয়-মনঃসংযোগও কারণ; মহর্ষি পরে নিজেও তাহা বলিয়াছেন। এখন যাহা বলিলেন, তাহাতে ত সে কথা হইল না; কারণ, এখানে প্রভাক্ষে কেবল ইন্দ্রিয়ার্থসনিকর্ষই কারণ বলিলেন)।

(উত্তর)—ইহা ("ইন্দ্রিয়ার্থসিরিকর্ষোৎপর" এই সূত্রবাক্য) এতাবন্মাত্র প্রত্যক্ষে কারণ, এইরূপে কারণাবধারণ নহে অর্থাৎ কারণান্তর বারণ নহে। কিন্তু বিশিষ্ট কারণ বচন। বিশদার্থ এই যে, যেটি প্রত্যক্ষ জ্ঞানের বিশিষ্ট কারণ (অসাধারণ কারণ), তাহাই উক্ত হইয়াছে। যাহা কিন্তু অনুমানাদি জ্ঞানের সম্বন্ধে সমান

(সাধারণ কারণ), তাহা নিষিদ্ধ হয় নাই। (পূর্ববপক্ষ)—তাহা হইলে ইন্দ্রিয়ের সহিত মনের সংযোগও (প্রত্যক্ষলক্ষণঘটকরপে) বলিতে হয় ? (অর্থাৎ অসাধারণ কার-ণের দ্বারাই প্রত্যক্ষ লক্ষণ বক্তব্য হইলে ইন্দ্রিয়ার্থ-সন্নিকর্ষের ন্যায় ইন্দ্রিয়মনঃসংযোগও প্রত্যক্ষে অসাধারণ কারণ বলিয়া তাহাও প্রত্যক্ষলক্ষণে বলিতে হয় ?)

(উত্তর)—ভিদ্যমান অর্থাৎ রূপজ্ঞান অথবা চাব্দুষ জ্ঞান এইরূপ সংজ্ঞার দারা জ্ঞানান্তর হইতে বিশিষ্যমাণ প্রত্যক্ষ জ্ঞানের (রূপ-প্রত্যক্ষের) সম্বন্ধে ইহা (ইন্দ্রিয়মনঃসংযোগ) (আত্মনঃসংযোগরূপ সাধারণ কারণ হইতে) বিশিষ্ট হয় না; স্কৃতরাং (আত্মনঃসংযোগের) সমান বলিয়া প্রত্যক্ষলক্ষণঘটকরূপে এই সূত্রে) উক্ত হয় নাই।

টিগ্ননী। আত্মমনংসংযোগ প্রভৃতি সাধারণ কারণের বারা প্রত্যক্ষের লক্ষণ বলিলে অনুমানাদি জ্ঞানও প্রত্যক্ষ হইয়া পড়ে; স্থতরাং প্রত্যক্ষের অসাধারণ কারণের বারাই প্রত্যক্ষ লক্ষণ বলিতে হইবে। তথাবো ইন্দ্রিয়ার্থসন্তিকর্ণের আধার বে ইন্দ্রিয় ও রূপাদি বিষয়, তাহার বারা রূপাদি প্রত্যক্ষের (রূপজ্ঞান, চাক্ষ্ম জ্ঞান ইত্যাদিরপে) ব্যপদেশ (নামকরণ) হইয়া থাকে। ইন্দ্রিয়মনংসংযোগের আধার মনের বারা ঐ রূপাদি-প্রত্যক্ষের কোন ব্যপদেশ হয় না। স্থতরাং ঐ অংশে ইন্দ্রিয়মনংসংযোগ (প্রত্যক্ষের আনাবারণ কারণ হইলেও) আত্মমনংসংযোগের সমান। তাই মহর্ষি প্রত্যক্ষলক্ষণে আত্মমনংসংযোগের স্থায় তাহাকে গ্রহণ করেন নাই, ইন্দ্রিয়ার্থসন্তিকর্গকেই গ্রহণ করিন্নাছেন। ইহাই ভাষ্যকারের তাৎপর্য্য।

ভাষ্য। যাবদর্থং বৈ নামধেরশব্দাঃ, তৈরর্থসপ্রত্যয়ঃ, অর্থসপ্রত্যেয়াচ্চ ব্যবহারঃ। তত্ত্বদমিন্দ্রিয়ার্থসিয়কর্ষাত্ত্রপমর্মপ্রভানং রূপমিতি বা রস ইত্যেবং বা ভবতি। রূপরসশব্দাশ্চ বিষয়নামধেয়ম্। তেন ব্যপদিশ্যতে জ্ঞানং রূপমিতি জানীতে রস ইতি জানীতে। নামধেয়শব্দেন ব্যপদিশ্যমানং সংশাব্দং প্রসজ্ঞতে অত আহু অব্যপদেশ্যমিতি।

অনুবাদ। যতগুলি পদার্থ আছে, তাহার প্রত্যেকেরই সংজ্ঞাশন্দ আছে।
সেই সংজ্ঞাশন্দগুলির সহিত অর্থের (বিষয়ের) সম্প্রতায় (সমধিক প্রতীতি) হয়।
অর্থ সম্প্রতায়বশতঃ (বিষয়ের সমাক্ জ্ঞানবশতঃই) ব্যবহার হয়। (প্রকৃতস্থলে
ইহার সংগতি করিতেছেন) তাহা হইলে এই ইন্দ্রিয়ার্থসন্নিকর্ধ-হেতুক উৎপন্ন
বিষয়জ্ঞান "রূপ" এই প্রকারে অথবা "রূস" এই প্রকারে (রূপাদি বিষয়ের সহিত
রূপাদি সংজ্ঞার অভিন্নহরূপে) হয়। (তাহাতে কি হইল, তাহা বুঝাইতেছেন)
রূপ, রূস প্রভৃতি শব্দগুলি বিষয়ের সংজ্ঞা। (তাহাতেই বা কি হইল, তাহা বলিতে-

ছেন) সেই সংজ্ঞান্বারা "রূপ" ইহা জানিতেছে, "রস" ইহা জানিতেছে। (এইরূপে) জ্ঞান বিশিষ্ট হইয়া থাকে। সংজ্ঞা শব্দের দারা ব্যপদিশ্যমান অর্থাৎ বিশিষ্যমাণ হইয়া (এই জ্ঞান) শাব্দ (শব্দবিষয়ক হওয়ায় শব্দ জন্ম) হইয়া পড়ে, এ জন্ম মহর্ষি (সূত্রে) "অব্যপদেশ্যং" এই কথাটি বলিয়াছেন।

টিগ্লনী। "নির্দ্দিকরক"ও "সবিকরক" নামে বিবিধ প্রত্যক্ত মহর্ষির সক্ষণের দারা সংগৃহীত হুইলেও ঐ প্রকারভেদে বিপ্রতিপত্তি থাকার, মহবি "অবাপদেখ্যং" ও "ব্যবসায়াস্মকং"—এই ছুইটি কথার দারা স্পষ্টরূপে ঐ প্রকারভেদের কীর্ত্তন করিয়াছেন। ঐ ছুইটি কথা প্রত্যক্ষের লক্ষণের অন্তর্গত নহে। বে প্রত্যক্ষে বিকর অর্থাৎ বিশেষ্য-বিশেষণ-ভাব নাই, তাহাকে নির্ব্ধি-করক প্রত্যক্ষ বলে। মহর্ষি "অব্যপদেশ্র" শব্দের দারা এই নির্ন্ধিকরক প্রত্যক্ষের স্থচনা করিয়াছেন। অর্থাৎ নির্মিকরক প্রত্যক্ষ অবশ্য স্বীকার্য্য। ব্যুপদেশ বলিতে বিশেষণ বা উপলক্ষণ, নাম ও জাতি প্রভৃতি। ও নাম, জাতি প্রভৃতি বাপদেশ-যুক্তকেই বাপদেশ বলা বার। कणाठः राभरमञ्ज र्नाटिक दिर्भराहे दूवा यात्र। त्य कार्यन राभरमञ्ज वर्गाः विरमरा माहे, তাহাই "অবাপদেশ্র।" নির্ন্তিকরক জ্ঞানে নাম, জাতি প্রভৃতি কেছ বিশেষণ হয় না; স্মৃতরাং দে জ্ঞানে কোন বিশেষাও হর না। কেবল পদার্থের স্বরূপমাত্রই তাহাতে বিষর হয়। তাই "অবাপদেশ্র" শব্দের দ্বারা উক্ত নির্স্তিকরক জ্ঞান বুঝা বাইতে পারে। যাহারা এইরূপ প্রত্যক্ষ মানেন না, উহা অসম্ভব বলেন, তাঁহাদিগের মত নিরাকরণের জন্ম ভাষ্যকার প্রথমতঃ "বাববর্বং বৈ নামবেরশক্ষাঃ" ইত্যাদি ভাষা-সন্দর্জের ছারা তাঁহাদিগের অপক-সমর্থনের যুক্তি দেধাইতেছেন। দে যুক্তির মর্ম এই যে, পদার্থমাত্রেরই নাম আছে, নামশুল্ঞ কোন পদার্থ নাই; ঐ নাম ও পদার্থ বস্ততঃ অভিন্ন। কারণ, "গো এই পদার্থ," "অখ এই পদার্থ" ইত্যাদিরপে নাম ও পদার্থ অভিনরপেই প্রতীত হয়। ভাষ্যকার "বাবদর্থং বৈ নামধেরশব্দাঃ"— এই অংশের হার। বিজ্ববাদি-সমত নাম ও পদার্থের পূর্ম্বোক্ত অভিন্নতাই প্রকাশ করিরাছেন। তাহাতে হেতু বলিরাছেন —"তৈর্থদপ্রতারঃ," অর্থাৎ বেহেতু সংজ্ঞা শব্দের সহিত অভিন্নভাবেই (গো এই পদার্থ, অব এই পদার্থ ইত্যাদিরূপে) পদার্থের সম্প্রত্যর হর, অতএব নাম ও পদার্থ অভিন্ন। পরস্ত সংজ্ঞা শব্দের উৎকর্ষ ও অপকর্ষ-বশতঃ পদার্থ-প্রতীতির উৎকর্ষ ও অপকর্ষ হইরা থাকে। ইহাতেও বুঝা বার বে, সংজ্ঞাশক ও তংপ্রতিপাদ্য পদার্থ অভিন্ন। কারণ, জ্ঞাতব্যের উৎকর্ষই জ্ঞানের উৎকর্ষের মূল। সংজ্ঞা শব্দ জ্ঞাতব্য পদার্থ হইতে অভিন্ন না হইলে তাহার উৎকর্বে জ্ঞানের উৎকর্ব হইবে কেন ? তাই বলিয়াছেন,—"সম্প্রতার"। উহার অর্থ, সমবিক প্রত্যার। "সং" শব্দের দারা প্রত্যায়ের (জ্ঞানের ) উৎকর্ষ স্থচনাপূর্বক বিরুদ্ধবাদিগণের পূর্নোক্ত যুক্তান্তরই স্টনা করিয়াছেন। অভিনন্ধরূপে প্রতীতি হইলেই বা বস্ততঃ অভিন হইবে কেন १—আনেক স্থলে ভিন্ন পদার্থেও ঐরপ ভ্রম প্রতীতি হইয়া থাকে। তাই বলিয়াছেন, "অর্গদন্তারাচ্চ ব্যবহার:"—অর্থাৎ সংজ্ঞা ও পদার্থের ঐরূপ অভিনভাবে প্রতীতিবশতঃ বখন ব্যবহার চলিতেছে, তথন ঐ প্রতীতিকে ভ্রম বলা বার না, উহা বগার্থ। স্থতরাং উহা ছারা

সংজ্ঞা ও পদার্থ বে অভিন্ন, তাহা যথার্থকপে প্রতিপন্ন হইতেছে। পদার্থ ও তাহার নাম অভিন্ন হইলে পদার্থ-বিষয়ক জ্ঞান-মাত্রই নামবিষয়ক হইল। স্থাতরাং জ্ঞানমাত্রই নামের হারা ব্যপদিষ্ট অর্থাং বিশিষ্ট। প্রতাক্ষ জ্ঞানও পুর্বেলিক্ত যুক্তিতে নাম-বিষয়ক হওয়ায় নামবিশিষ্ট। তাহা হইলে প্রতাক্ষ জ্ঞান নামাত্মক শক্ষ-বিষয়ক হওয়ায় শক্ষজন্ত হইয়া পড়িল। কারণ, প্রত্যক্ষে তাহার বিষয়গুলি কারণ। নাম প্রত্যক্ষের বিষয় হইলে প্রতাক্ষমাত্রই নামজন্ত হইবে। নাম-বিষয়ক হইলে আবার নাম-বিশিষ্ট হইবেই; স্থাতরাং নির্বিকর্ক প্রতাক্ষ অসম্ভব। অর্থাং নাম-রহিত অবিশিষ্ট প্রতাক্ষ (হাহাকে নির্বিকর্ক প্রতাক্ষ বলে) একটা হইতেই পারে না, উহা অসিদ্ধান্ত। ভাষ্যে "যাবদর্থং বৈ" এথানে "বৈ" শক্ষটি অবধারণ অর্থে প্রযুক্ত। 'যাবদর্থং বৈ'—ইহার ব্যাখ্যা যাবদর্থমেব।

ভাষ্য। যদিদমন্প্ৰ্কে শব্দাৰ্থদম্বন্ধেহৰ্পজ্ঞানং তন্ন নামধেরশব্দেন ব্যপদিশ্যতে। গৃহীতেহপি চ শব্দাৰ্থদম্বন্ধেহস্তাৰ্থস্তারং শব্দো নামধের-মিতি। যদা তু সোহর্পো গৃহ্ছতে তদা তৎপূর্বক্মাদর্পজ্ঞানান্ন বিশিষ্যতে, তদর্থবিজ্ঞানং তাদৃগেব ভবতি। তস্ত ত্বৰ্পজ্ঞানস্তান্তঃ সমাখ্যাশব্দো নাস্তি যেন প্রতীয়মানং ব্যবহারার কল্পেত। ন চাপ্রতীয়মানেন ব্যবহারঃ, তন্মাজ্জ্যেস্থার্থস্ত সংজ্ঞাশব্দেনেতিকরণযুক্তেন নিন্দিশ্যতে রূপমিতিজ্ঞানং রস ইতি জ্ঞানমিতি। তদেবমর্থজ্ঞানকালে স ন সমাখ্যাশব্দো ব্যাপ্রিয়তে ব্যবহারকালে তু ব্যাপ্রিয়তে। তন্মাদশাব্দমর্থজ্ঞানমিন্দ্রিয়ার্থ-সন্নিক্রোধিতি।

অমুবাদ। শব্দ ও অর্থের সম্বন্ধ অনুপযুক্ত অর্থাৎ অগৃহীত হইলে ( বখন শব্দ ও অর্থের সম্বন্ধ-জ্ঞান নাই, সেই অবস্থাতে ) এই যে অর্থজ্ঞান ( বালক ও মৃক প্রভৃতির রূপাদিপ্রত্যক্ষ ), তাহা সংজ্ঞানব্দের দ্বারা বিশিষ্ট হয় না। শব্দ ও অর্থের সম্বন্ধ গৃহীত হইলেও ( বখন শব্দার্থ-সম্বন্ধ-জ্ঞান আছে, সেই অবস্থাতেও ) এই পদার্থের এই শব্দার্থ নাম, ইহাই জ্ঞান হয়। কিন্তু যে সময়ে সেই পদার্থ গৃহীত হয় ( নামস্মরণের পূর্বেই নির্বিক্লকের দ্বারা নাম-রহিত সেই পদার্থ জ্ঞাত হয় ), তখন সেই জ্ঞান পূর্বতন অর্থজ্ঞান হইতে ( অব্যুৎপলাবস্থার অর্থজ্ঞান হইতে ) বিশিষ্ট হয় না। স্কতরাং সেই অর্থজ্ঞান সেইরূপই ( পূর্বতন অর্থজ্ঞান সদৃশই ) হয়। সেই অর্থজ্ঞানের সম্বন্ধে কিন্তু অত্য ( অর্থজ্ঞান ) ব্যবহারের নিমিন্ত সমর্থ হইবে। অপ্রতীয়মান অর্থাৎ পরকর্ত্বক জ্ঞায়মান হইয়া ( অর্থজ্ঞান ) ব্যবহারের নিমিন্ত সমর্থ হইবে। অপ্রতীয়মান প্রণার্থের দ্বারাও ব্যবহার হয় না। স্কতএব জ্ঞের পদার্থের

ইতিকরণযুক্ত অর্থাৎ ইতিশব্দযুক্ত (রূপমিতি রস ইতি) সংজ্ঞাশব্দের দারা "রূপ" এই জ্ঞান, "রস" এই জ্ঞান এই ভাবে (অর্থজ্ঞানকে) নির্দেশ করা হয়। স্কৃতরাং এইরূপ অর্থজ্ঞানকালে সেই সংজ্ঞাশব্দ (প্রতীয়মান হইয়া) ব্যাপারবিশিষ্ট হয় না। কিন্তু ব্যবহারকালে অর্থাৎ পরকে বুঝাইবার সময়ে (কারণ হইয়া) ব্যাপারবিশিষ্ট হয়। অতএব ইন্দ্রিয়ার্থসন্নিকর্বোৎপন্ন অর্থজ্ঞান শাব্দ নহে—অর্থাৎ শব্দবিষয়ক না হওয়ায় শব্দজ্জ্যা নহে।

টিপ্রনী। মহর্ষি "অবাপদেশ্রং" এই কথার দারা নির্নিকল্পক প্রত্যক্ষের অন্তিত্ব স্থচনা করিরাছেন। বাঁহারা তাহা মানেন না, তাঁহাদিগের যুক্তি ইতঃপুর্বেই ভাষ্যকার বলিরাছেন। এখন ভাষ্যকার মহর্ষির দিল্লান্ত সমর্থনের জন্ম তাঁহাদিগের যুক্তি খণ্ডন করিতেছেন। ভাষ্যকারের কথা এই বে, শব্দার্থ সম্বন্ধ জ্ঞান না থাকিলেও বালকের রূপ প্রত্যক্ষ হয়। আবার শব্দের দারা অর্থ প্রকাশ করিবার শক্তিহীন মুক প্রভৃতি ব্যক্তিরও কত বিবরের প্রত্যক্ষ হয়। স্কুতরাং শব্দরহিত প্রত্যক্ষ নাই, এ কথা বলা বার না। আবার কেবল বে বালক মূক প্রভৃতিরই শব্দরহিত প্রত্যক্ত হয়, তাহা নহে। বাহারা ব্যুৎপন্ন অর্থাৎ অমুক শব্দ অমুক অর্থের বোধক, ইহা জানেন এবং শব্দের দ্বারা অর্থ প্রকাশ করিতে পারেন, তাঁহারাও দেই শব্দ ও অর্থকে অভিন্ন বলিয়া বুবোন না। তাঁহাদিগেরও এই শব্দটি এই প্লার্থের নাম, এইরূপই জ্ঞান হয়। স্কুতরাং তাঁহাদিগেরও নামরহিত প্রত্যক্ষ হয়, ইহা অবগ্র স্বীকার্য্য। প্রথমতঃ পদার্থ দৃষ্ট হয়, তাহার পরে ঐ পদার্থ দর্শনজন্ম ঐ পদার্থের সংজ্ঞা শারণ হয়, স্ক্তরাং বালক মৃকাদিভিন্ন ব্যংপন্ন ব্যক্তিদিগেরও ঐ সংজ্ঞা স্মরণের জন্ম পূর্বের নামর্রিভ বিষয়-জ্ঞান অবগ্য স্বীকার্য্য। সেই নামর্রিভ বিধরজ্ঞান নির্ন্তিকরক প্রত্যক। বালক মুকাদির বিধরজ্ঞান হইতে সে জ্ঞানের কোন वित्नव नारे। कनठः वारभन्न वाकिनिधान पारे निर्मिकत्वक প্রত্যক্ষও দেইরপই হয়, অর্থাৎ তাহাও তথন কোন নামের হারা প্রকাশ করা যায় না। তাহাতে শব্দ-সম্বন্ধ নাই। বালক মুকাদির জ্ঞানের ছায় দবিকরক প্রতাকের প্রথমজাত প্রতাককে "নির্জিকরক" প্রতাক বলিতেই হইবে। তাহাই পরে "সবিকরক" প্রত্যক্ষ অর্থাৎ বিশেষণবিশিষ্ট প্রত্যক্ষ জন্মাইয়া थांदक ।

প্নরাদ্ব আশকা হইতে পারে বে, দখন পরকে বুঝাইবার জন্ম জ্ঞানকে প্রকাশ করিতে গোলে পদার্থের নামের হারাই তাহা প্রকাশ করিতে হয়, তখন বুঝা বাইতেছে বে, জ্ঞান পদার্থাকার এবং সংজ্ঞাকার। পদার্থ এবং তাহার সংজ্ঞা অভিন্ন না হইলে ঐ ভাবে জ্ঞান পদার্থাকার হইবে কেন প্রত্যাং পদার্থ ও তাহার সংজ্ঞা অভিন্ন, ইহা স্বীকার করিতেই হইবে। এই আশকানিরাসের জন্ম বলিয়াছেন,—"তম্ম মুঁ ইত্যাদি। সে কথার তাৎপর্য্য এই বে, অন্ত প্রকারে পদার্থজ্ঞানের পরিচম্ম দেওয়া অসম্ভব বলিয়াই অর্থাকারে তাহার পরিচম্ম দিতে হয়; সেই পদার্থজ্ঞানে পদার্থের সংজ্ঞাশক্ষ বিষয় হয় না। পদার্থজ্ঞানকালে সংজ্ঞাশক্ষের কোন ব্যাপার নাই। প্রকে বুঝাইবার সম্ম

সংজ্ঞাশক আবশুক। সে সময়ে তাহার ব্যাপার আছে—কিন্তু তাহাতে পদার্থ ও তাহার সংজ্ঞা অভিন্ন, ইহা কিছুতেই প্রতিপন্ন হর না।

ভাষ্য। প্রীম্মে মরাচয়া ভোমেনোয়ণা সংস্কাঃ স্পালমানা
দূরস্বস্ত চক্ষ্মা সমির্যান্তে তত্ত্রেন্দ্রিয়ার্থসমিকর্যান্ত্রদক্ষিতি জ্ঞানমূৎপদ্যতে।
তচ্চ প্রত্যক্ষং প্রসজ্ঞত ইত্যত আহ অব্যভিচারীতি। যদত্তিমংস্তদিতি
তদ্যভিচারি। যত্ত্ তিসাংস্তদিতি তদব্যভিচারি প্রত্যক্ষমিতি।
দূরাচ্চক্ষ্মা হয়মর্থং পশ্যমাবধারয়তি ধূম ইতি বা রেপুরিতি বা, তদেতদিক্রিয়ার্থ-সমিকর্ষোৎপদ্মনবধারণজ্ঞানং প্রত্যক্ষং প্রসজ্ঞত ইত্যত আহ
"ব্যবসায়াত্মক"মিতি।

অমুবাদ। গ্রীম্মকালে পার্থিব উন্নার সহিত সংস্ফ স্পান্দমান ( ক্রিয়াবিশিষ্ট ) সৌর-কিরণসমূহ দূরস্থ ব্যক্তির চক্ষুর সহিত সমিকৃষ্ট (সংযুক্ত) হয়। সেই সূর্য্য-কিরণে ইন্দ্রিয়ার্থসমিকর্ষজন্ম "উদক" এই জ্ঞান জন্মে। তাহাও (সেই বিপরীত নিশ্চয়রূপ জ্রমজ্ঞানও) প্রত্যক্ষ হইয়া পড়ে। এ জন্ম মহর্ষি ( সূত্রে ) "অব্যক্তিচারি" এই কথাটি বলিয়াছেন। তদ্ভিম পদার্থে অর্থাৎ যাহা তাহা নহে, এমন পদার্থে যে "তাহা" এরূপ প্রত্যক্ষ, তাহা ব্যভিচারী। যাহা কিন্তু সেই পদার্থে "সেই" এইরূপ প্রত্যক্ষ, তাহা অব্যভিচারী প্রত্যক্ষ। এই ব্যক্তি ( দ্রন্থী ব্যক্তি ) দূর হইতে ( দূরহ্বদোষবশতঃ ) চক্ষুর ঘারাই পদার্থ দর্শন করতঃ "ধূম এই" বা "রেণু এই" বা ( এইরূপে ) অবধারণ করিতেছে না, অর্থাৎ অনবধারণ ( সংশয় ) করিতেছে, সেই এই ইন্দ্রিয়ার্থসমিনিকর্বোৎপন্ন অনবধারণ জ্ঞান ( সংশয় ) প্রত্যক্ষ হইয়া পড়ে। এই জন্ম নহর্ষি ( সূত্রে ) "ব্যবসায়াত্মকং" এই কথাটি বলিয়াছেন।

টিগ্লী। ত্রমপ্রত্যাকও প্রত্যাক। কিন্তু এই স্থ্রে নথার্থ প্রত্যাকই লক্ষা। কারণ, প্রত্যাক প্রমাণের লকণের জন্তুই স্ত্র। প্রত্যাক প্রমাণ অর্গাৎ নথার্থ প্রত্যাক্ষের করণই প্রত্যাক

শ্রেজাক্ষাত্রই সবিকল্পক। কারণ, আন্সাত্রই জ্বের বিবছের সংজ্ঞাবিশিষ্ট পদার্থবিবর্ধ হইরা থাকে, ফ্রেরাং কবিশিষ্ট নির্কিক্সক প্রতাক হইতেই পারে না, এই সভাট কবি প্রাচীন শাল্পিক সত। শাল্পিকশিরোষণি অর্ট্রির এই নতের সমর্থন করিয়া সিয়াছেন। তাৎপর্যাচীকাকার এই মতের সমর্থন ও প্রনের লারাই এখানে ভাষাভাগের্যা বর্ণন করিয়াছেন। এখানে তাৎপর্যাচীকাকারের বাব্যাপ্রসারেই ভাষার্থ বাখ্যাত হইন। শক্ষ ও তাহার অর্থ অভিন্ন, ইহা শাল্পিক সত বলিয়া কোন কোন প্রামাণিক প্রস্থে পাওয়া গেনেও মহাভাষো কিন্তু এই মত পাওয়া বায় না। তাৎপর্যাচীকাকার নির্কিবর্ক প্রভাক নাই, এই মতের উল্লেখ করিয়া এখানে তর্ত্ত্রির কারিকা উদ্ধৃত করিয়াছেন—"ন সোহন্তি প্রভারো লোকে বং শ্বাস্থ্যমান্তে। অস্থবিদ্ধনিব জ্ঞানং সর্কাং প্রেশ গ্রাত।"— বাকাপ্রীয় ।

প্রমাণ। স্ত্রে "ধতঃ" এই বাক্যের অখ্যাহার করিয়া, বাহার দারা এই প্রত্যক্ষ হয়, তাহাই প্রতাক প্রমাণ, ইহাই শেষে স্ত্রার্থ ব্ঝিত হইবে। এখন বদি ভ্রমও মহবির প্রতাক-লক্ষণাক্রান্ত হইরা পড়ে, তাহা হইলে সেই দ্রমের করণও প্রত্যক্ষ প্রমাণ হইরা পড়িবে। তাই মহর্ষি 'অব্যক্তিচারি' শব্দের ছারা তাহা নিবারণ করিয়াছেন। "অব্যক্তিচারী" বলিতে বর্থার্গ। মরীচিকাতে জলভ্রম হয়, কিন্তু ঐ ভ্রমের বিষয় জল সেখানে নাই; স্থতরাং ভ্রম, বিষয়ের ব্যভিচারী। যথার্থ জ্ঞান তাহার বিষয়ের অব্যভিচারী। মরীচিকাতে জলভ্রমণ্ডলে প্রথমতঃ ইন্দ্রিগায়িকর্ববশতঃ বে নির্মিকরক জ্ঞান হয়, তাহা ভ্রম নহে। পরে চক্ষ্র দোবে অথবা দুরত্বাদিদোবে তাহাতে বে "ইহা জল" এইরপ স্বিকর্ত্ব প্রত্যাক হয়, তাহাই ভ্রম। সেই ভ্রমের করণ প্রমাণ নহে, উহা প্রমাণাভাষ। সেখানেও জ্বার্থার প্রবৃত্তি হয়; কিন্তু সে প্রবৃত্তি সকল হয় না। যদিও প্রমাণের সামান্ত লক্ষণের দারাই ভ্রম-প্রত্যক্ষের করণের প্রামাণ্য নিরস্ত হর; কারণ, বিশেষ লক্ষণও সামান্ত লক্ষণাক্রাস্ত হওয়া চাই, ক্রমের করণের প্রমাণস্থই নাই। স্কুতরাং তাহার প্রত্যক্ষ প্রমাণর সম্ভবই নহে। বিশেষ লক্ষণেও ঐকপ বিশেষণ বক্তবা হইলে অনুমানাদি প্রমাণের লফণস্থত্তেও "অব্যতিসারি"-শব্দের প্রয়োগ করিতে হয়,— তথাপি দকল জ্ঞানই সাকাৎ বা পরস্পরায় প্রত্যক্ষমূলক, প্রত্যক্ষের অব্যভিচার বশত:ই অনুমানাদির অব্যভিচার। প্রত্যক্ষ ব্যভিচারী হইলে তবুলক অনুমানাদি অব্যভিচারী হইতে পারে না। এই বিশেষ-বোধের জন্মই মহবি প্রত্যক্ষস্ত্রে অতিরিক্ত "অব্যতিচারি" শক্ষের প্রয়োগ করিয়াছেন।

ভাষ্যকার স্ত্রন্থ "অব্যতিচারি" শব্দের যেরপ ব্যাখ্যা করিরাছেন, তাহাতে বিপর্যায় জ্ঞানেরই প্রত্যক্ষতা নিবারিত হইরাছে, সংশন্ধ-জ্ঞানের প্রত্যক্ষতা নিবারিত হয় নাই; কারণ, সংশন্ধ-জ্ঞান ত বাহা তাহা নছে, এমন পদার্থে "দেই" এইরপ "ব্যতিচারি" জ্ঞান নহে। সংশন্ধ-জ্ঞান ত বাহা তাহা ও স্থ্রোক্ত প্রত্যক্ষ লক্ষণাক্রান্ত হইরা পড়ে; তাহা হইলে সংশন্ধ-জ্ঞানের ক্রণও প্রত্যক্ষ প্রমাণ হইরা পড়ে। বস্তুতঃ সংশন্ধ্র্জানের করণ প্রত্যক্ষ প্রমাণ নহে। কারণ, প্রমাণের ফল নিশ্চরই হইবে। প্রমাণ কথনও সংশন্ধ জ্বনাইবে না। তাই ভাষ্যকার বলিরাছেন যে, সংশন্ধের প্রত্যক্ষতা বারণের জন্তই মহর্ষি-স্থ্রে "ব্যবসান্ত্রাঞ্চমণ্ট বলিরাছেন। "ব্যবসান্ত্রাঞ্চক" বলিতে নিশ্চরাত্মক। সংশন্ধ্র্জান ইন্দ্রিরার্থ-সন্তিবাংপন্ন এবং অব্যত্তিচারী হইলেও নিশ্চরাত্মক নহে। তাই উহা প্রত্যক্ষ-লক্ষণাক্রাঞ্চ হইল না।

তাৎপর্য্য-টীকাকার বাচম্পতি মিশ্রের মতে প্রত্যক্ষত্ত্রে "অব্যপদেশুদ্" এবং "বাবসারাশ্বকম্"— এই ছুইটি কথা প্রত্যক্ষলকণের জন্ম নহে। তিনি বলেন,—"অব্যপদেশুং" এই কথার বারা মহিনি, নির্ক্তিরকপ্রত্যক্ষ প্রমাণসিদ্ধ, উহা মানিতেই হইবে, এই তত্ত্বটি স্কুচনা করিয়াছেন। এবং "ব্যবসায়াশ্বকম্" এই কথাটির দারা সবিকরক প্রত্যক্ষ অবশ্ব-স্বীকার্য্য, এই তত্ত্বটি স্কুচনা করিয়া-ছেন। স্ত্রুত্ব "অব্যতিচারী" শক্ষের অর্গ ভ্রমভিন্ন। সংশয়জ্ঞান ভ্রম। স্কুতরাং "অব্যতিচারি" শব্দের ঘারাই সংশয়জ্ঞানের প্রত্যক্ষতা নিরস্ত হইরাছে। উহার জন্ত "ব্যবদায়াত্মক" শব্দের প্রয়োগ নিশুরোজন। "নিশ্চর," "বিকল্ল," "ব্যবদায়"—এই তিনটি একার্থবোধক শব্দ। স্কৃতরাং "ব্যবদায়াত্মক" শব্দের ঘারা বিকল্প বা দ্বিকল্পক জ্ঞান অবশ্য বুঝা ধাইতে পারে। "অব্যপদেশ্য" শব্দের ঘারা বেলপে নির্দ্ধিকল্পক জ্ঞান বুঝা বাহ, তাহা পূর্ব্ধেই উক্ত হইরাছে।

ফলতঃ বৌদ্ধবুগে এই নির্মিকল্লক ও দবিকল্লক প্রত্যক্ষ লইলা বড় বিবাদ ছিল। সবিকল্লক প্রত্যক্ষের প্রামাণ্য ধর্মকীর্চি, দিঙ্ নাগ প্রভৃতি বৌদ্ধ নৈরাধিকগণ স্বীকার করেন নাই। বৌদ্ধ নৈরায়িকগণের বিজন্ধে দাঁড়াইয়া এখানে দর্মতন্ত্র-স্বতন্ত্র শ্রীমদ্বাচম্পতি মিশ্র বলিতে চাহেন যে, বহু পূর্ব্বেই আমাদিগের মহর্ষি গোতম এই বিবাদের চিন্তা করিয়া তাঁহার স্থত্রমধ্যে "ব্যবসায়াত্মকং" বলিরা সবিকল্পক প্রভাক্ষের প্রামাণ্য জ্ঞাপন করিরা গিরাছেন। মিশ্র মহোদর মহর্বি-সূত্রকে আশ্রম করিয়া বৌদ্ধসিদ্ধান্ত খণ্ডন করিয়া গিয়াছেন। বস্ততঃ দেখা যায়, আমাদিগের দর্শন-শান্তের ব্যাখ্যাকার আচার্য্যগণ দার্শনিক ঋষি-স্তত্তের দারাই পরবর্তী বৌদ্ধ প্রভৃতি মত-বিশেষের নিরাকরণে যেন দৃঢ়প্রতিজ্ঞ। শারীরক-ভাষ্যে ভগবান্ শঙ্করাচার্য্যের বৌদ্ধমত-খণ্ডন-প্রণালী দেখিলে ইহা আরও হৃদয়দ্দম হইবে। মিশ্র মহোদয় পূর্কোক্ত ব্যাখ্যা করিয়া শেষে ইহাও বলিরাছেন বে, হুত্রে "ব্যবসায়াত্মক" শব্দের উদ্দেশ্য ব্যাখ্যা হাহা করিলাম, ইহা অতি স্পষ্ট, শিষাগণ নিজেই ইহা বুঝিতে পারিবে। এ জন্তই ভাষাকার ও বার্ত্তিককার এইরূপ ব্যাখ্যা করেন নাই। ভাঁহারা সংশরের প্রত্যক্ষতা বারণই স্থরে "ব্যবসায়াক্সক" শব্দ-প্রয়োগের উদ্দেশ্য ৰণিরাছেন। উহা স্ত্রকারের উদ্দেশ্য না হইলেও অসংগত বা অসম্ভব নহে। "ব্যবসায়াস্ত্রক" শব্দের হারা সংশব্দের প্রাত্যক্ষতা নিবারিত হইতে পারে; তাই ভাষ্যকার ও বার্ত্তিককার ঐরূপ বলিয়াছেন। প্রাচীনগণ ইহারই নাম বলিয়াছেন—"অন্বাচয়"। যেটি প্রকৃত উদ্ধেশ্র নহে, তাহার সংগ্রহের নাম অবাচয়। মিশ্র মহোদয় এই ভাবে ভাষ্যকার ও বার্ত্তিককারের কথঞ্জিৎ সন্মান রক্ষা করিয়া শেষে বলিয়াছেন, "অস্মাভি:---

ত্রিলোচনগুরুলীতমার্গান্থগমনোমুইথঃ। বর্থামানং বর্থাবস্তু ব্যাথ্যাতমিদমীদৃশম্॥"

অর্থাৎ তিনি ত্রিলোচন গুরুর উপদেশারুসারেই এখানে যথার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ত্রিলোচন গুরুর উপদেশ পাইয়াই বাচম্পতি মিশ্র উদ্যোতকরের বার্ত্তিকের উদ্ধার করেন, এ কথা তৎপর্য্য-পরিগুদ্ধির প্রথমে উদয়নের কথাতেও পাওয়া যার। "ত্রিলোচন" বাচম্পতি মিশ্রের গুরু ছিলেন, ইহা সেথানে প্রকাশ টীকাকার বর্দ্ধমানও লিখিয়াছেন।

ভাষা। ন চৈত্রসন্তব্যং আত্মনঃ সন্নিকর্ষজমেবানবধারণজ্ঞানমিতি।
চক্ষা হারমর্থং পশ্যনাবধারয়তি, যথা চেন্দ্রিয়েবোপলব্ধরর্থং মনসোপলভতে, এবমিন্দ্রিয়েবানবধারয়ন্ মনসা নাবধারয়তি। যচ্চ তদিন্দ্রোন নবধারণপূর্বকং মনসানবধারণং তদ্বিশেষাপেক্ষং বিমর্শমাত্রং সংশয়োন প্রমিতি। সর্বত্র প্রত্যক্ষবিষয়ে জাতুরিন্দ্রিয়েণ ব্যবসায়ঃ, উপহতেন্দ্রিয়াণামনুব্যবসায়াভাবাদিতি।

অমুবাদ। অনবধারণ-জ্ঞান অর্থাৎ সংশয় আজুমনঃ-সন্নিকর্ষ জন্মই অর্থাৎ ইন্দ্রিয়ার্থ-সন্নিকর্ষজন্ম নহে, ইহা মনে করিও না; বেহেতু এই ব্যক্তি ( দ্রুষ্টা ব্যক্তি ) চক্ষুর স্থারা পদার্থ-বিশেষকে ( সমান-ধর্মা ধর্মীকে ) দর্শন করতঃ অনবধারণ করে অর্থাৎ সেই পদার্থে বিশেষরূপে সংশয় করে। এবং বেরূপ ইন্দ্রিয়ের স্থারা উপলব্ধ ( ইন্দ্রিয়ের সহিত সন্নিকৃষ্ট ) পদার্থকে মনের স্থারা অর্থাৎ নেত্র-সহায় মনের স্থারা উপলব্ধি করে, এইরূপ ইন্দ্রিয়ের স্থারা অনবধারণ করতঃ মনের স্থারা অনবধারণ ( সংশয় ) করে। সেই যে ইন্দ্রিয়ের স্থারা অনবধারণ প্রকৃত্ত মনের স্থারা অনবধারণ পূর্বক মনের স্থারা অনবধারণ, সেই বিশেষাপেক্ষ ( যাহাতে বিশেষ-জ্ঞানের আকাজ্ফা থাকে ) বিমর্শ-ই অর্থাৎ একধন্মীতে বিরুদ্ধ ধর্মান্তরের জ্ঞানই সংশয় অর্থাৎ প্রত্যক্ষ লক্ষণাক্রান্ত বলিয়া আপত্তির বিষয় সংশয়। পূর্ববিটি মর্থাৎ ইন্দ্রিয় ব্যাপার নির্বত্তির পরে কেবল আল্পমনঃ-সংযোগ জন্ম যে মানস-সংশন্ন দৃষ্টান্তিরূপে আপত্তির বিষয় সংশন্ন নহে )। সমস্ত প্রত্যক্ষ বিষয়ে জ্ঞাতার ( আজ্বার ) ইন্দ্রিয়ের দ্বারাই ব্যবসায় (বিষয়ের সবিকল্পক জ্ঞান) হয়; কারণ, বিনফ্টেন্দ্রিয় ব্যক্তিদিগের অনুব্যবসায় অর্থাৎ ইন্দ্রিয়জন্ম জ্ঞানের মানস-প্রত্যক্ষ হয় না।

টিয়নী। আশস্কা হইতে পারে বে, সংশরজ্ঞান মানস, উহা ইন্দ্রিয়ার্থ-সয়িকর্ব-জয়ৢই নহে;
স্থাতরাং সংশয় মহর্ষির প্রত্যক্ষলকণাক্রান্ত হইতেই পারে না। সংশরের প্রত্যক্ষতা বারণের জয়ৢ
স্ব্রে "বাবসায়াত্মক" শব্দের প্রয়োগ হইয়াছে, ইহা ভাষ্যকার কি করিয়া বলেন ? তাই ভাষ্যকার
বলিয়াছেন—"ন তৈতনান্তব্যম্" ইত্যাদি। ভাষ্যকারের কথা এই বে, সংশয় মাত্রেই মন কারণ
হালেও সংশারমাত্রই মানস নহে। ইন্দ্রিয়ের মধ্যে কেবল মনোজয়ৢ হইলেই সেই জ্ঞানকে মানস
বলে। বেখানে চক্ষ্র য়ারা পদার্থ দর্শন করতঃ সংশয় করে, তাহাকে চাক্ষ্ম সংশয় বলিতেই
হইবে। তাহাতে চক্ষ্রিক্রিয় ও সেই সংশয়-বিষয়ের সয়িকর্ষও কারণ, স্থতরাং সেই ইন্দ্রিয়ার্থ-সয়িকর্ষ
জন্য সংশয় জ্ঞান স্ব্রোক্ত প্রতাক্ষলকণাক্রান্ত হইয়া পড়ে; স্থতরাং তাহার প্রতাক্ষতা বারণ
করিতে হইবে। ইন্দ্রিয়-ব্যাপার-নিবৃত্তির পরে কেবল আয়মনঃ-সংযোগ জয়্য় যে মানস সংশয় হয়,
তাহাকে দৃষ্টান্ত করিয়া সংশয় মাত্রই মানস, ইহাও সিদ্ধান্ত করা যায় না। কারণ, বে সংশয়ের
চক্ষ্মাদি ইন্দ্রিয়ের ব্যাপার কারণ, তাহা কোন মতেই মানস হইতে পারে না; তাহাকে ইন্দ্রিয়ার্থ-সয়িকর্ষজয়্ম বলিতেই হইবে। সেই ইন্দ্রিয়ার্থ-সয়িকর্ষজয়্ম চাক্ষ্মাদি সংশয়কে মনে করিয়াই
স্বর্গাৎ তাহার স্ব্রোক্ত প্রত্যকতা নিবারণের অভিপ্রায়েই স্ব্রে "ব্যবসায়াত্মক" শব্দের প্রয়োগ করা

হইনাছে অর্গাৎ সেই ইন্দ্রিয়ার্থ-সন্নিকর্ষজনা সংশারই এখানে বৃদ্ধিত্ব; পূর্বাটি অর্গাৎ আপত্তিকারী বাহাকে দৃষ্টান্ত করিয়া সংশার মাত্রই মানস বলিতে চাহেন, সেই মানস-সংশার এখানে বৃদ্ধিত্ব নহে। দৃষ্টান্ততাবশতা ঐ সংশাকে ভাষাকার "পূর্বা" শব্দের হারা প্রকাশ করিয়াছেন। দৃষ্টান্ডটি পূর্বাসিদ্ধ বলিয়া তাহাকে "পূর্বা" বলা যায়।

প্রবাধ আশদা হইতে পারে বে, সংশব্দ-মাত্রই মানস। মনই বহিবিজ্ঞিন্দ নিরপেক্ষ হইরা বাফ পদার্থে প্রবৃত্ত হর। অন্তথা 'আমি বট জানিতেছি' ইত্যাদি রূপে বে জ্ঞানের মানস-প্রত্যক্ষ হয়, তাহাতে ঘটাদি বাফ পদার্থ বিষয় হইতে পারে না; স্কতরাং বলিতে হইবে, বাফ পদার্থেও মনের প্রবৃত্তি হয়। তাহা হইলে সর্ব্বত্ত মংশ্যকে মানসই বলা বার। এই জন্ম বলিরাছেন—সর্ব্বত্ত ইবা তাহা হইলে সর্ব্বত্ত মানসই বলা বার। এই জন্ম বলিরাছেন—সর্ব্বত্ত ইবা তাহা হইলে সর্ব্বত্ত প্রার্থ এই বে, বিষয়ের প্রত্যক্ষ হলে সর্ব্বত্তই ইজ্রিরের দারা ব্যবসায় অর্থাৎ বিষয়ের সবিক্ষক জ্ঞান হয়। পরে তাহার অন্থ্রবসায় অর্থাৎ 'আমি চক্ষ্ দারা বট জানিতেছি' ইত্যাদিরপে ঐ জ্ঞানের মানস-প্রত্যক্ষ হয়। বিনইেজিয় অন্ধ, বিষর প্রত্তির মন থাকিলেও ঐত্তপ অন্থ্রবসায় হয় না; কারণ, তাহাদিগের সেই সেই ইজ্রির না থাকার তত্তি জ্ঞিন্দ লন্ত ব্যবসায়ই হইতে পারে না। অত এব ঐত্তর্গ অন্থ্রবসায়ের মূলে চক্ষ্রাদি বহিরিজ্রির আবশ্রক, ইহা বীকার করিতেই হইবে। তাহা হইলে অন্থ্রবসায়ের দৃষ্টাস্তে সংশয়ে বহিরিজ্রিরনিরপেক্ষ মনই করণ, ইহা বলা ঘাইবে না। মূল কথা, প্রত্যক্ষের মানস-প্রত্যক্ষে বাহ্য পদার্থ বিষয় হয় বলিয়া সেই দৃষ্টাস্তে বাহ্য পদার্থের বহিরিজ্রিরজ্ঞ সংশ্বত্বেও মানস বলা যার না। কারণ, সেথানে বহিরিজ্রিরজ্ঞ অন্তর্বসায়ে বিষয় হইয়া থাকে। এইরূপ বাহ্য পদার্থের চাক্ষ্মাদি সংশন্ত্রও কেবল মনোজ্ঞ নহে। উহা ইজ্রিয়ার্থসিরিকর্বোৎপন্ন; স্কতরাং উহাকে মানস বলা যার না।

ভাষ্য। আত্মাদিয় স্থাদিয় চ প্রত্যক্ষলকণং বক্তব্যমনিন্দ্রিয়ার্থসমিকর্ষজং হি তদিতি। ইন্দ্রিয়স্ত বৈ সতো মনস ইন্দ্রিয়েভ্যঃ পৃথগুপদেশো ধর্মভেদাৎ। ভৌতিকানীন্দ্রিয়াণি নিয়তবিষয়াণি, সগুণানাকৈযামিন্দ্রিয়ভাব ইতি। মনস্বভৌতিকং সর্ববিষয়ঞ্চ, নাস্ত সগুণস্তেন্দ্রিভাব
ইতি। সতি চেন্দ্রিয়ার্থসন্নিকর্ষে সন্নিধিমসন্নিধিঞ্চাস্ত যুগপজ্জানাহনুৎপত্তিকারণং বক্ষ্যাম ইতি। মনসন্চেন্দ্রিয়ভাবান্ন বাচ্যং লক্ষণান্তর্মিতি।
তন্ত্রান্তর্মমাচারাচ্চৈতৎ প্রত্যেতব্যমিতি। পরমতমপ্রতিষদ্ধমনুমতমিতি
হি তন্ত্রযুক্তিঃ। ব্যাখ্যাতং প্রত্যক্ষম্॥

অনুবাদ। (পূর্ববপক্ষ) আত্মা প্রভৃতি এবং স্থুখ প্রভৃতি বিষয়ে প্রত্যক্ষের লক্ষণ (প্রত্যক্ষের লক্ষণাস্তর) বলিতে হয় ? কারণ, তাহা (আত্মাদি এবং স্থাদির প্রত্যক্ষ) ইন্দ্রিয়ার্থ-সন্নিকর্ষজন্ম নহে। (উত্তর) ইন্দ্রিয়রূপেই বিদ্যমান

মনের ধর্মাভেদবশতঃ ( ছাণাদি ইন্দ্রিয়ের বৈধর্ম্মাবশতঃ ) ইন্দ্রিরবর্গ হইতে পৃথক্ উপদেশ হইয়াছে। (যে ধর্মাভেদবশতঃ মনের পৃথক্ উপদেশ হইয়াছে, সেই ধর্মভেদগুলি ক্রমশঃ দেখাইতেছেন)। ইন্দ্রিয়গুলি (ইন্দ্রিয়সূত্রে পঠিত আণ প্রভৃতি পাঁচটি বহিরিন্দ্রিয় ) ভৌতিক, (ভৃত-জন্ম বা ভৃতাত্মক ) নিয়ত বিষয়, ( যাহাদিগের বিষয়ের নিয়ম আছে ) এবং গুণবিশিষ্ট হইয়াই ইহাদিগের ( খ্রাণাদির ) ইন্দ্রিয়ত। মন কিন্তু অভৌতিক এবং সর্ববিষয়, গুণবিশিষ্ট হইয়া ইহার ইন্দ্রিয়ত नारें এवः रेक्सियार्थ-मित्रकर्य थाकित्न रेशांत ( मत्नत ) मित्रिय ७ व्यमित्रिय वर्षा বহিরিক্রিয়ের সহিত সম্বন্ধ ও অসম্বন্ধই যুগপৎজ্ঞানাসুৎপত্তির অর্থাৎ এক সময়ে বিজাতীয় একাধিক প্রত্যক্ষ না হওয়ার কারণ (প্রয়োজক) বলিব। ফলকথা, মনের ইন্দ্রিয়ত্ব আছে বলিয়াই (আত্মাদি ও স্থুখাদি প্রত্যক্ষের) লক্ষণাস্তর বলিতে হইবে না। তন্তান্তর অর্থাৎ শাস্ত্রান্তরের সমাচার (সংবাদ) বশতঃও ইহা (গোতম-সন্মত মনের ইন্দ্রিয়ত) বুঝা যায়। কারণ, অপ্রতিষিদ্ধ ( অখণ্ডিত) পরের মত অনুমত অর্থাৎ নিজ সম্মত, —ইহাকে "তন্ত্রযুক্তি" বলে। প্রত্যক্ষ ব্যাখ্যাত হইল।

টিগ্লনী। পূর্ব্বপক্ষের তাৎপর্যা এই যে, মহর্ষি ইন্দ্রিয়ন্থত্তে মনকে ইন্দ্রিয়ের মধ্যে উরেখ করেন নাই; স্তুতরাং তাঁহার মতে মন ইন্দ্রির নহে। আত্মাদি এবং স্থ্রথাদিরও প্রত্যক্ষ হয়, উহা মান্য প্রত্যক্ষ। মনের ইন্দ্রিয়ত্ব না থাকার ঐ প্রত্যক্ষকে ইন্দ্রিয়ার্থ-সন্নিকর্ষজন্ত বলা বার না । স্কুতরাং নহর্ষির এই প্রত্যক্ষ লক্ষণ ঐ দানদ-প্রত্যক্ষে অব্যাপ্ত হইল। উহাকে এই লক্ষণের লক্ষ্য না বলিলে উহার জন্ম আবার পূথক প্রত্যক্ষ লক্ষণ বলিতে হয়। উত্তরের তাৎপর্য্য এই যে, মনের ইন্দ্রিয়ত্ব মহর্বির সম্মত। মনোরূপ ইন্দ্রিয়ের সহিত আল্লাদি বিষয়ের সন্নিকর্ষবশতঃই আগ্রাদির মান্য-প্রত্যক্ষ হয়। স্কুতরাং মহর্ষির এই প্রত্যক্ষ-লক্ষণই তাহাতে অব্যাহত আছে, তাহার জন্ম আর পুথক কোন লক্ষণ বলিবার প্রয়োজন নাই। মন ইন্দ্রির হইলেও ছাণাদি ইন্দ্রিয়ের মধ্যে তাহার উল্লেখ না করিয়া যে পৃথক উপদেশ করিয়াছেন, তাহার কারণ ধর্মাভেন। অর্থাৎ মন ছাণাদি ইক্তিয়ের বৈধর্ম্ম বা বিজ্জধর্মবিশিষ্ট বলিয়াই ছাণাদি ইক্তিয়ের মধ্যে তাহার উরেগ করেন নাই। তাহাতে মন ইন্দ্রির নহে, ইহা বুঝিতে হইবে না। খ্রাণাদি পাঁচটি ইন্দ্রির ভৌতিক, মন অভৌতিক। মন ক্ষিত্যাদি কোন ভূতজ্ঞ নহে, ভূতাথ্ৰকও নহে এবং খ্রাণেন্দ্রির গদ্ধের গ্রাহক, রূপাদির গ্রাহক নছে; চকুরিন্দ্রির রূপের গ্রাহক, গন্ধাদির গ্রাহক নছে, ইত্যাদিরূপে ভাণাদি ইন্দ্রিরের বিষয়গুলি নিয়ত। মনের বিষয় নিয়ম নাই, সর্প্রবিষয়ক জ্ঞানেই মন আবশ্রক; স্রতরাং দকল পদার্গই মনের বিষয় এবং ভাণাদি গন্ধাদিগুণবিশিষ্ট হইয়াই ইলিয়, মন তদ্রপ ইলিয় নহে। অর্থাৎ আগাদি ইলিয় যেমন যায় গুণ গুণাদির ছারা

বাহু গন্ধাদির গ্রহণ করায়, তাহারা যে যে গুণের গ্রাহক, সেই সেই গুণ তাহাদিগেরও আছে, মন তজ্ঞপ নহে। মনে গদ্ধ প্রভৃতি কোন বিশেষ গুণ নাই। ভাষবার্ত্তিককার উদ্যোতকর বলিয়াছেন যে, ভাষ্যোক্ত বৈধর্মাগুলির মধ্যে সর্কবিষয়ত্ব ও অসক্ষবিষয়ত্বই মনের পুথক উপদেশের প্রকৃত হেতৃ। অন্তওলি সংগত হয় না। "মনঃ সর্ক্ষবিষয়ং স্থৃতিকারণসংযোগা-ধারত্বাৎ আত্মবং স্থাপ্তাহকসংযোগাধিকরণত্বাৎ সমস্তে ক্রিরাধিষ্ঠাতৃত্বাচ্চ", এই প্রকারে বার্তিক-কার মনের সর্ববিষয়ত্ব সাধন করিয়াছেন। ভাষ্যোক্ত অন্ত বৈধর্ম্যগুলি তিনি খণ্ডন করিয়াছেন। প্রশ্ন হইতে পারে,—মনের পৃথক্ উপদেশই বা কোথার? মহর্বি-স্থত্তে তাহাওত দেখি না ? এতছভবে বলিয়াছেন—"সতি চ ইন্দ্রিয়ার্থসন্নিকর্ষে" ইত্যাদি। অর্থাৎ "যুগপজ্জানাত্ত্বপতির্মনসো লিক্ষম্" (১।১।১৬) এই স্তত্তের দারাই মহর্ষি মনের উপদেশ করিয়াছেন। এক সময়ে চাক্ষ্য প্রভৃতি বিজাতীয় একাধিক প্রত্যক্ষ হয় না, ইহা অনেকের অনুভব-সিদ্ধ। এই অনুভব মানিয়া মহাব বলিরাছেন, মন অতি হক্ষ। প্রত্যক্ষে ইন্সিয়ের সহিত মনের সংযোগ কারণ। এক সমরে একাধিক ইন্দ্রিয়ে অতি স্থল্ন মনের সংযোগ অসম্ভব, তাই এক সময়ে বিজাতীয় একাবিক প্রত্যক্ষ হইতে পারে না। যে ইন্দ্রিরের সহিত মন সংযুক্ত হয়, সেই ইন্দ্রিয়-জন্ম প্রত্যাশই হয়। যে ইন্দ্রিয়ের সহিত তথন মনের সংযোগ পাকে না, দেই ইক্রিয়-জ্ঞ প্রতাক হইতে পারে না। তাই বলিয়াছেন যে, এক ইক্রিয়ে মনের সনিধি এবং অন্ত ইন্সিরে অসনিধিই ঐ হলে ঐরপ প্রত্যক্ষ না হওয়ার মূল, তাই ঐ উভয়কেই উহাতে প্রবোজক বলিব। ভাব্যোক্ত "কারণ" শব্দের অর্গ এখানে প্রবোজক। যথাঞ্জানে একথা বিশদরূপে ভাষ্যকার বলিরাছেন। প্রশ্ন হইতে পারে যে, মহর্ষি গোতম মনের কথা বলিয়াছেন বটে, কিন্তু তিনি ত মনকে ইক্রিয় বলিয়া কোথায়ও বলেন নাই, তবে আর কি করিয়া তাঁহার মতে মন ইন্দ্রিয়, ইহা ধরিয়া লইব ? এতজ্ভরে শেষে ভাষ্যকার বলিয়াছেন যে, "তন্ত্রান্তর-সমাচার" অর্থাৎ শান্ত্রান্তরসংবাদ হইতেও মনের ইব্রিয়ত্ব বুঝা যায়। মহর্ষি দেই পরমত খণ্ডন করেন নাই, স্তরাং উহা তাঁহার অনুমত, ইহা বুঝা যায়। পরের মত খণ্ডন না করিলে অনুমত হয়, ইহাকে "তর্যুক্তি" বলে। । এই তর্যুক্তির ছারাও মনের ইন্দ্রিজ মহর্ষি গোতমের দখত, ইহা বুঝা বার। তাৎপর্যাটীকাকার এইরূপই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। এবং ভাষ্যোক্ত "তত্ত্ব" শব্দের অর্থ ("তল্পতে বৃংপাদ্যতেখনেন" এইরূপ বৃংপত্তিতে) বলিয়াছেন শাস্ত্ৰ। কিন্তু কোন্ শাস্ত্ৰে মনের ইন্দ্ৰিত্বত্ব কথিত হইয়াছে, ইত্যাদি কথা কিছুই বলেন নাই। গোতম মুনি খণ্ডন করিলে তাঁহার পূর্কবর্তী শাস্ত্রমতই খণ্ডন করিতেন, স্বতরাং ভাষ্য-কারোক "তন্ত্র" শব্দের দারা গোতমের পূর্ববর্ত্তী "তন্ত্র"ই ব্বিতে হইবে। মহন্দ্রতিতে আছে,—

১। হঞ্চত এত্বের উত্তরতয়ে তয়বুজি অব্যাহে ৩২ প্রকার তয়বুজির লক্ষণ ও উদাহরণ ক্ষিত ইইরাছে।
তল্পায় একটির নাম "প্রস্ত"। "পর্যতমপ্রতিবিদ্ধাপুরতং তর্তি ব্যানো গ্রহাৎ সপ্তর্মা ইতি"।—হঞ্চতঃ
কৌটলোর অর্থশান্তের শেবেও ইক্রপে তয়বুজিগুলির উল্লেখ দেখা যার।

"এकामरमक्रियांगार्खीनि शृर्खि मनीविनः । এकाममः मत्ना रक्कप्रम्" । (२०४:--৮৯।৯२ ।) এথানে কর্শেন্ত্রিয়গুলিকে ধরিয়া মনকে একাদশ ইন্ত্রিয় বলা হইয়াছে। এবং ইহা বে অতি পূর্ব্ববর্ত্তী মত, ইহাও বলা হইবাছে। "তথ্ৰ" বলিতে কোন দর্শনশাস্ত্র ধরিলেও সাংখ্য-স্থতে আছে,— "উভয়াস্মকং মনঃ"। প্রচলিত সাংখ্যস্ত্র কপিল-প্রণীত নহে, এই মত প্রবল হইলেও মনের ইন্দ্রিয়ত্ব যে কপিল-তন্ত্র-সন্মত, এ বিষয়ে কাহারও বিবাদ নাই। সাংখ্যের প্রামাণিক গ্রন্থ ঈশ্বর-ক্লক্ষের কারিকাতেও পূর্ব্লোক্ত সাংখ্যস্থতের ভার "উভয়াত্মকমত্র মনঃ" (২৭) এইরূপ কথাই রহি-রাছে। পূর্বে পঞ্চ জ্ঞানেন্দ্রির এবং পঞ্চ কর্ম্মেন্দ্রিরের উল্লেখ করিরা শেষে বলা হইয়াছে,—"মন উভ্যান্ত্রক"। অর্থাৎ মন জ্ঞানেন্দ্রিরও বটে, কর্মেন্দ্রিরও বটে। মহর্ষি গোতম কেবল জ্ঞানেন্দ্রিরেরই উরেথ করিয়াছেন। "বাক," "পাদি," "পাদ," "পায়," "উপস্থ" এই পাঁচটি ( বাহারা কর্মেন্দ্রিয় নামে শাস্ত্রান্তরে উক্ত হইরাছে ) তিনি বলেন নাই। ভাষ্যকার দেরূপ "তন্ত্রবুক্তির" কথা বলিয়া-ছেন, তাহাতে ঐ সকল কর্মেন্দ্রিয়ও গোতমের অমুমত, ইহা বলিতে হয়। কারণ, গোতম মুনি ঐ মতের থগুনও করেন নাই। আমার মনে হয়, ভাষ্যকার যে "তন্ত্রযুক্তি"র কথা বলিয়াছেন, উহাই মনের ইক্রিয়তে গৌতমসম্মতি বিষয়ে তাঁহার মুখ্য যুক্তি নহে। এ জন্ত তিনি "তন্তান্তর-সমাচারাচ্চ" এই ত্বানে "চ" শব্দের দ্বারা ঐ যুক্তির অপ্রাধান্ত স্থচনা করিয়া গিয়াছেন। অর্থাৎ গোতম মুনি বথন জ্ঞানেন্দ্রিরেই উল্লেখ ক্রিরাছেন এবং শাস্ত্রাস্তর্গক্ত মনের ইন্তিয়ত্ব মতকে খণ্ডন করেন নাই, মন জ্ঞানেজিয়ও বটে, তখন তাহাতেও মনের ইজিয়ত্ব গৌতম মত বলিয়া বুঝা বায়। ফলতঃ ইহাই মনের ইন্দ্রিয়ত্ব বিষয়ে গৌতম-সন্মতি নির্ণয়ে একমাত্র অথবা মুখ্য যুক্তি নহে। তাহা হইলে যে শাস্ত্রে মনের ইন্তিয়ত্ব মত কথিত আছে, তাহাতে "বাক্," "পাণি" প্রভৃতি পূর্বেলাক্ত পাঁচটিকেও কর্মেক্তিয় বলিয়া বলা হইয়াছে, দেগুলিকেও গোতমের অন্তমত বলিরা স্বীকার করিতে হর। যদি তাহা স্বীকৃতই হয়, তবে ভাষ্যকার প্রভৃতি মনের ইন্দ্রিয়ছের ন্তায় দেওলির ইন্দ্রিয়ত্ব বলেন নাই কেন ? কোন ন্তাগ্রাচার্য্যই ত তাহা বলেন নাই। বস্ততঃ মনের ইন্দ্রিমন্ত মহর্ষি-ক্রেই স্থাচিত ইইলাছে। মহর্ষি গোতম মান্স প্রত্যক্ষের লক্ষণান্তর বলেন नाहे रकन १ मन यथन हे क्रिय नरह व्यर्थाय जिनि यथन हे क्रियात मरना जेरहाथ करतन নাই, তথন তাঁহার মতে মান্স প্রত্যক্ষকে "ইন্দ্রিরার্থ-সন্নিকর্মোৎপন্ন জ্ঞান" বলা বায় না, স্কুতরাং মানদ প্রত্যক্ষের একটি পূথক লক্ষণ তাঁহার বলা উচিত ছিল। এই পূর্ব্বপক্ষের সমাধানের জন্মই ভাষাকার মনের ইন্সিম্ব গোতমের মত, ইহা বুঝাইয়াছেন। সেখানে বলিতে পারি যে, মহর্ষি বখন ইন্দ্রিয়ার্থ-সন্নিকর্ষোৎপন্ন জ্ঞানকেই প্রত্যক্ষ জ্ঞান বলিয়াছেন এবং মানস প্রত্যক্ষের আর কোন পুথক লক্ষণ বলেন নাই, তথন মহর্ষির এই স্থত্তের ছারাই মনও যে তাঁছার মতে ইন্দ্রিয়, ইহা স্থচিত হইয়াছে এবং ঐক্রপে উহা বুঝা গিয়াছে। স্থাত্র এই ভাবে স্থচনা থাকে। তাহা হইলে ভাষ্যকারোক্ত "তন্ত্রযুক্তি"র কথাটাও শেষে গৌণভাবে বলা যার। ভাষ্যকার নিজের বক্তব্য সমর্থনে আর যেটুকু বলিতে পারেন, তাহা এখানে বলিতে ছাড়িবেন কেন ? মনে হয়, দেই ভাবেই ভাষ্যকার এখানে "তন্ত্রযুক্তি"র কথাটাও শেবে বলিয়াছেন। "তন্ত্রযুক্তি"র

কথাটা মুখ্যরূপে বলিলে অর্গাৎ তন্ত্রযুক্তির দ্বারাই যদি দর্মত্রে গ্রন্থ করিবের মত নির্বর করিতে হয়,

তাহা হইলে অনেক স্থলে গোল উপস্থিত হইবে। তাৎপর্য্যটী কাকার প্রভৃতি কেহই এখানে

দেস ব কথার কোনই অবতারণা করেন নাই। এবং ভাষ্যকারোক্ত "তন্ত্র-যুক্তি" অনুসারে

শাক্রান্তরোক্ত অন্তান্ত মতকেও গোতমের মতের মধ্যে আনিয়া স্থাপন করেন নাই। স্থানীগণ

এখানে এ সকল কথার চিন্তা করিবেন। অবশু শাক্রান্তরোক্ত বিভিন্ন মতের অনেকগুলিকেই

ভাষ্যকারোক্ত "তন্ত্রযুক্তি" অনুসারে গোতমের সন্মত বলিয়া গ্রহণ করা যাইবে। ভারত্ত্র

অনেক প্রাচীন মতেরই বিরুদ্ধ নহে, ইহা আমরা ভিন্ন স্থানে আলোচনা করিব।

মূল কথা, ভাষ্যকারের কথার বুঝা যায়, তিনি মনের ইন্দ্রিয়ন্থকে দর্কতিপ্রদিদ্ধান্থই বলিতেন।
ভাষ্যে "ইন্দ্রিয়ন্ত বৈ" এখানে "বৈ" শব্দের অর্থ অবধারণ। "ইন্দ্রিয়ন্ত বৈ" ইহার ব্যাখ্যা
"ইন্দ্রিয়ন্তিব"। উপনিষদে এবং ক্ষিক্তরে বহিরিন্দ্রিয় হইতে মনের বিশেষ প্রদর্শনের জন্তই মনের
পূথক্ উন্নেধ হইরাছে। বন্ধতঃ মনের ইন্দ্রিয়ন্ত শ্রুতিন্তুমাণসিদ্ধ। উহাতে কাহারও
বিবাদ হইতে পারে না—বিবাদ করিলে তাহা শান্ত্রবিক্তক বিবাদ হইবে, ইহাই ভাষ্যকারের চরম
কথার চরম তাৎপর্য্য। ইহাই ভাষ্যকারোক্ত "তন্ত্রযুক্তি"র গুড় তাৎপর্য্য।

পরবর্তী কালে "বেদাস্তপরিভাষা"কার ধর্মারাজাধ্বরীন্দ্র মনের ইক্রিয়ত্বে বিবাদ করিরাছেন— তিনি উপনিধদে ইন্দ্রিয় ইইতে মনের পৃথক্ উল্লেখ দেখাইয়া শেবে অমত সমর্থন করিয়াছেন। বেদান্তদর্শনের ইক্রিয়াবিকরণে কিন্তু (২ আঃ, ৪ পাদ, ১৭ হৃত্র) মনের ইক্রিয়ত্বের কথা পাওয়া বার। সেখানে ভাব্যকার ভগবান শঙ্করাচার্য্য মনের ইন্দ্রিরত বিষয়ে পূর্কোক্ত শ্বতি-প্রমাণের উল্লেখপূর্বক মনকেও ইন্দ্রিয় বনিরা স্বীকার করিয়াছেন। ত্রীমথাচম্পতি মিশ্রও দেখানে "ভাষতী"তে মনের ইন্দ্রিয়ন্ত বিষয়ে শ্বৃতি-প্রমাণের উল্লেখপূর্বক শাল্রে অনেক হলে বে ইন্দ্রিয় হইতে মনের পৃথক্ উরেণ আছে, তদিবয়ে ভাষাকার বাৎভাষনের ভাষই কারণ বর্ণনা করিয়াছেন। গীতার ভগবর্বাকাও রহিরাছে—"ইন্দ্রিরাণাং মনশ্চাত্মি"। ইন্দ্রিরের মধ্যে আমি মন, এ কথা বলিলে মনের ইক্রিয়ত্ব স্পষ্টই প্রকটিত হয়। বেদান্তপরিভাষাকার গীতার "মনঃ ষষ্ঠানীক্রিয়াণি" এই ক্যাট্র উল্লেখ করিয়া তাহার নিজ মতের বিরোধ ভঙ্গন করিতে গিয়াছেন, কিন্তু পূর্কোক্ত "ইজিয়াণাং মনকাত্মি" এই কথাটির কোন উল্লেখ করেন নাই; কেন করেন নাই, তাহা ভাবিবার বিষয়। কোন আধুনিক টাকাকার "ইক্রিয়াণাং" এই হলে সহদ্ধে ষ্টার কাথ্যা করিয়া জর্থাৎ 'হিল্লিরের সম্বন্ধে আমি মন'' ইহাই ঐ ভগবদ্বাকোর অর্থ ব্যাখ্যা করিয়া এছকারের মত রক্ষা -করিতে গিয়াছেন। কিন্ত ঐ ব্যাখ্যা বে ঐ হলে প্রকৃত ব্যাখ্যা নহে, ইহা স্থগীগণ অবশ্র বৃধিয়া থাকেন। ভগবান শহরও দেখানে ঐ ভাবের ব্যাখ্যা করেন নাই। তিনি শারীরকভাষ্যে মনের ইক্রিছছ স্বীকার করিয়াছেন, এখানে অন্তরূপ ব্যাখ্যা করিতে বাইবেন কেন ? বেদাস্ত-পরিভাষাকার এই সকল দেখিয়াও বেদান্তগ্রন্থে—শঙ্করের মতসমর্থক গ্রন্থে মনের ইন্দ্রিয়ন্থবাদ খণ্ডনে এত বন্ধপরিকর হইরাছিলেন কেন, ইহা চিন্তনীয়। ভগবান্ শঙ্কর প্রতিমূলক স্থতির মতাহ্বসারে মনের ইন্দ্রিত্ব মানিরা লইরা উপনিষদের তাৎপর্ব্য ব্যাথ্যা করিলেন, আর ধর্মরাজাধারীক্র তাহা

মানিলেন না, নৃতন মতের স্থাষ্ট করিলেন, ইহা তাঁহার প্রোচিবাদ ভিন্ন আর কি বলা যাইতে পারে, স্থাগণের ইহা চিস্তা করা উচিত।

ভাষ্যকার যে "তন্ত্রযুক্তি"র কথা বলিরাছেন,তাহাতে ভাষ্যকারের প্রতিবাদী বৌদ্ধ মহানৈরান্ত্রিক দিঙ্নাগ তাহার "প্রমাণসমূচ্চয়" প্রস্থে প্রতিবাদ করিয়াছিলেন,—

> "ন স্থপাদিপ্রমেরং বা মনো বাহস্তীক্রিরাস্তরন্। অনিবেধাগুপাত্তফেদত্তেক্রিরকতং রুধা।"

দিও নাগের কথা এই বে, বদি গোতম মুনি মনের ইক্রিমছের নিষেব না করাতেই উহা ভাঁহার মত বলিয়া বুঝা বায়, তাহা হইলে তিনি বে জাণাদি পাঁচটি ইক্রিয়ের কথা বলিয়াছেন, তাহা না বলিলেও চলিত, তাহা বলিলেন না এবং নিষেধও করিলেন না, এইরপ করিলেই ত মনের ইন্দ্রিরত্বের ন্তায় দ্রাণ প্রভৃতি পাচটির ও ইন্দ্রিয়ত্ব তাঁহার মত বলিয়া বুবা বাইত। বে কোনরূপে নিজের মত জ্ঞাপনই ত তাহার উদ্দেশ্য ছিল, তাহা যদি ঐ রূপেই হইরা বায়, তাহা হইলে আর ম্রাণাদি পাচটিকে ইন্দ্রির বলিরা উরেখ করা কেন ? দিঙ্নাগের প্রতিবাদী উদ্যোতকর এতছ্তরে বলিয়াছেন বে, দিঙ্নাগ ভাষ্যকারোজ "তপ্তযুক্তি" না বুৰিয়াই ঐরপ প্রতিবাদ করিয়াছেন। বেখানে নিজের মত ব্যক্ত করা হইয়াছে, দেখানে পরের কোন একটি মত যদি ঐ মতের অবিক্লদ্ধ হয় এবং গ্রন্থকার কর্তৃক খণ্ডিত না হয়, তাহা হইলে দেখানেই ঐ পরের মতটি অনুমত হয়। ইহাই ভাষ্যকারোক্ত "তম্ব্রক্তি"। গোতম মুনি যদি ইন্দ্রিয়ের কথা একেবারেই না বলিতেন, তাহা হইলে এই "তম্বুক্তি"র কোন হলই হইত না। বেখানে নিজের কোন মতই নাই, দেখানে "পরের মত—অনুমত হইয়াছে" এ কথা বলা যায় না। কোন বিষয়ে একেবারে নীরব থাকিলে তদ্বিয়ের কোনটি নিজ মত, আর কোন্টি পর-মত, তাহা বুঝা ধাইবে কিরপে ? স্ততরাং নিজের মতটি বাকোর দ্বারা প্রকাশ করিতে হইবে। তাহা হইলে নিজ মত ও পর-মত বুঝিয়া তন্ত্রযুক্তির কথা বুঝা যাইতে পারে। উল্যোতকর এই ভাবে দিঙ্গাণের প্রতিবাদ করিয়া শেষে দিঙ্নাগের প্রত্যক্ষ লক্ষণ বিশেষ বিচার দ্বারা থণ্ডন করিয়াছেন। শেষে কৈমিনির এবং বার্ষগণ্যের প্রত্যক্ষ লকণের দোষ প্রদর্শন করিয়া প্রত্যক্ষ-স্ত্রভাষ্য-বার্ত্তিক সমাপ্ত করিয়াছেন। স্থৰীগণ ক্লায়বাৰ্ত্তিকে দে দকল কথা দেখিতে পাইবেন।

ভাষ্যকারের তন্ত্রযুক্তির কথা পূর্বেল বাহা বলিরাছি, তাহাতে দিঙ্নাগের আপত্তি আছাই হয় না। কারণ, ভাষাকারের "তন্ত্রযুক্তি" মৃথ্য যুক্তি নহে। পরস্ত মহর্ষি ইন্দ্রিয়ের কোনকপ উরেথ না করিলে তাহার মতে মৃমুক্তর ছাদশ প্রকার "প্রমের"র মনেয় "ইন্দ্রিয়" একপ্রকার "প্রমের", ইহা বলা হয় না। তন্মধ্যে মন আবার বহিরিন্দ্রিয় হইতে বিশেষকপে "প্রমের," এই জন্ত মনের বিশেষ করিয়া উরেথ করিরাছেন এবং নেই জন্তই ইন্দ্রিয়ের মন্যে মনের উরেথ করেন নাই, প্রমের-মধ্যে মনের পৃথক্ উরেথ করিতে হইবে বলিয়াও ইন্দ্রিরের মধ্যে মনের উরেথ করিতে পারেন নাই। স্থানীগণ ইহাও চিন্দ্রা করিয়া দেখিবেন। ৪।

<sup>&</sup>gt;। "धाठाकः क्लनात्नाहर नामकाठात्मारयुक्त् ।"-विड्नागङ् ठ धानानम्छव्य-- भ नित्वहर ।

### সূত্ৰ। অথ তৎপূৰ্ৰকং ত্ৰিবিধমনুমানং পূৰ্ৰব-চ্ছেষবৎ সামাস্যতো দৃষ্টঞ্চ। ৫।

অনুবাদ। অনস্তর অর্থাৎ প্রত্যক্ষ নিরূপণের পরে (অনুমান নিরূপণ করিতেছি)। "তৎপূর্ববক" অর্থাৎ প্রত্যক্ষ বিশেষমূলক জ্ঞান—অনুমান-প্রমাণ। (তাহা) ত্রিবিধ। (১) "পূর্ববিৎ," (২) "শেষবৎ," (৩) "সামান্যতো দৃষ্ট"।

টিগ্ননী। প্রত্যক্ষ জ্ঞান নহে, কিন্তু প্রত্যক্ষবিশেবমূলক এক প্রকার জ্ঞান হইরা থাকে, তাহাকে বলে "অন্থমিতি"। আবার ইহাকে "অন্থমান"ও বলা হয়। "অন্থ" পূর্ব্ধক "মা" ধাতুর উত্তর তাব অর্থে "অন্থমিতি প্রত্যান" শক্ষাট দিন্ধ হইরা থাকে। কিন্তু প্রমাণির বুঝা বার। ঐরপে অন্থমিতি অর্থে "অন্থমান" শক্ষের প্রয়োগ হইরা থাকে। কিন্তু প্রমাণের বিভাগান্থমারে এই স্থত্রে বথন অন্থমান-প্রমাণের লক্ষণই মহর্বির বক্তব্য, তখন এই স্থত্রে "অন্থমান" শক্ষের হারা ব্রিতে হইবে অন্থমান-প্রমাণের লক্ষণই মহর্বির বক্তব্য, তখন এই স্থ্যে "অন্থমান" শক্ষের হারা ব্রিতে হইবে অন্থমান-প্রমাণ। এই অর্থে "অন্থমান" শক্ষাট "অন্থ" পূর্ব্ধক "মা" ধাতুর উত্তর করণ অর্থে অন্ট্ প্রত্যর-দিন্ধ। অর্থাৎ বাহা যথার্থ অন্থমিতির করণ, তাহাই অন্থমান-প্রমাণ। পূর্বেক্তি অন্থমিতির স্তার তাহাও প্রত্যক্ষবিশেষ-মূলক জ্ঞান। দে কিন্তপ্রপ্তান, তাহা পরে ব্যক্ত হইবে।

অনুমান মাত্রেই ছুইটি পদার্থের পরম্পর সম্বন্ধ-বিশেষ-জ্ঞান আবগুক। একটি পদার্থ ব্যাপা বা বাপ্তি, আর একটি পদার্থ তাহার ব্যাপক। ব্যাপ্য বা ব্যাপ্ত বলিলে বুঝা যার—যাহাকে কেহ ব্যাপিরা থাকে। ব্যাপিরা থাকে বলিলে বুঝা বার, সেই পদার্থটির সমস্ত আধারেই সম্বন্ধ যুক্ত থাকে। ব্যাপক বলিলে বুঝা বার, বে পদার্থটি ব্যাপিরা থাকে। অর্থাৎ কোন পদার্থের দমস্ত আধারেই থাহার দক্ষ আছে। বেমন বিশিষ্ট ধুম ব্যাপ্য, বহ্নি তাহার ব্যাপক। বহ্নি বিশিষ্ট ধুমকে ব্যাপিয়া থাকে অগাৎ বেখানে বেখানে বিশিষ্ট ধুম থাকে, দেই সকল স্থানেই বহি থাকে,—বহিশ্স্ত কোন স্থানেই বিশিষ্ট ধুম থাকে না, থাকিতেই পারে না; কারণ, বহি ধুমের কারণ, বহি ব্যতীত ধুম জানিতেই পারে না। তাহা হইলে বিশিষ্ট ধুমের সকল আধারেই বহ্নির সমন্ধ থাকে বলিয়া বিশিষ্ট বুমকে বহিত্র ব্যাপ্য বা ব্যাপ্ত বলা যায়। এবং বহিতকে বিশিষ্ট বুমের ব্যাপক বলা বায়। বিশিষ্ট ধ্মে বজির ঐক্লপ সম্বন্ধকে "ব্যাপ্তি" বলা হইরাছে। সর্ব্বত্র সম্বন্ধের নামই ত "ব্যাপ্তি"। এই অর্থে প্রচলিত ভাষাতেও "ব্যাপ্তি" শব্দের ব্যবহার হইরা থাকে। উহা নব্য নৈরায়িকদিগের আবিষ্ণত কোন নৃতন শব্দ নহে। নব্য নৈয়ান্তিকগণ ঐ ব্যাপ্তি পদার্থের স্বরূপ বর্ণনাম সর্কাপেক। সমধিক পরিশ্রম করিয়াছেন মাত্র। অন্তমানের প্রামাণ্যবাদী সকল সম্প্রদায়ই এই ব্যাপ্তি পদার্থকে ভিন্ন ভিন্ন শব্দের দ্বারা প্রকাশ করিয়াছেন এবং ইহার স্বরূপ প্রকাশ করিয়াছেন (২ আ॰,—৫ স্ত্র জ্বন্তব্য)। মূল কথা, অন্তমান মাত্রেই পূর্ব্বোক্ত ব্যাপা-ব্যাপক ভাবরূপ সম্বন্ধবিশেষের জ্ঞান আবশুক। ঐ দখনবিশেষের জ্ঞান হইলে বেখানে ব্যাপক পদার্থটি প্রত্যক্ষ হইতেছে না, কিন্ত তাহার ব্যাপ্য পদার্গটির প্রত্যক্ষ বা অন্তর্নপ জ্ঞান হইল, দেখানে ঐ ব্যাপ্য পদার্থের

জ্ঞানবিশেষ প্রযুক্ত তাহার ব্যাপক পদার্থটির যে জ্ঞানবিশেষ জন্মে, তাহাই অনুমিতি। ব্যাপ্য পদার্থটিই অনুমানে হেতু-পদার্থরূপে গৃহীত হয়; এ জন্ত ব্যাপ্য পদার্থকে "লিম্ব" বলে, ব্যাপক পদার্থ টিকে "নিদ্দী" বলে। "নিদ্দ" ও "নিদ্দী"র সম্বন্ধ বনিতে পূর্ব্বোক্ত ব্যাপ্য-ব্যাপক-ভাব-সম্বন্ধ। কোন স্থানে বিশিষ্ট ধুম দেখিলেই এই স্থানে বহ্নি আছে, এইরূপ জ্ঞান অনেকেরই হইরা পাকে, ইহা অস্বীকার করিলে সত্যের অপলাপ করা হইবে। আবার ধুমবিশেষ দেখিয়া অথবা শব্দবিশেষ শুনিয়া রেল বা ষ্টীমারের শীত্র আগমনের অনুমান করিয়া অনেকেই আশ্বস্ত ও ব্যতিব্যস্ত হইরা থাকেন, ইহাও অস্বীকার করিবার উপার নাই। কেন এমন হর १ দূর হইতে বুকের স্পন্দন দেখিয়া অথবা কাহাঃও শুখাবনি গুনিয়া রেল বা দ্বীমারের শীঘ্র আগমনের নিশ্চয় করিয়া কোন বিজ্ঞ লোক আরম্ভ হন না কেন ? তাহা হইলে বলিতে হইবে, ঐ স্থলে অনুমেয় ধর্মের ব্যাপ্য পদার্গটির জ্ঞান হয় নাই। তাহা হইলে বলিতে হইবে, ব্যাপ্য পদার্থের জ্ঞান-প্রযুক্তই তাহার ব্যাপক পদার্থের জ্ঞান হইরা থাকে এবং তাহাকেই বলে অনুমিতি। আরও বলিতে হইবে, দকল পদার্থই দকল পদার্থের বাাপ্য নহে, অর্থাৎ বে কোন পদার্থই বে কোন পদার্থের ব্যাপা হর না এবং কোন পদার্থ কাহার ব্যাপা, তাহা না বুরিলেও অনুমিতি হর না। অনুমিতি মাত্রেই লিঙ্গ ও লিঙ্গীর (হেতুর ও সাধ্য ধর্মের) বাণ্ণ্য-বাণক-ভাব সম্বন্ধের জ্ঞান আবশ্রক। বিশিষ্ট গুম বহ্নির ব্যাপ্য, অর্থাৎ বেগানে বেগানে বিশিষ্ট গুম থাকে, সেই সমস্ত স্থানেই বলি থাকে, ইহা বাঁহারা বুকিয়াছেন, ওাঁহাদিগের ঐ বিষয়ে একটা সংস্কার জনিয়া গিয়াছে। তাঁহারা কোন স্থানে বিশিষ্ট ধুম দেখিলে বা অন্ত প্রমাণের দারা জানিলে সামান্ততঃ বিশিষ্ট পুমমাত্রেই তাঁহাদিগের পূর্বজ্ঞাত যে বহিন্বাাপ্যতা বা বহিন বাাপ্তি, তাহার স্মান হয়, অর্থাৎ বিশিষ্ট ধুম থাকিলেই সেখানে বহুত থাকিবে, ইহা তাঁহাদিগের মনে পড়ে। তাহার পরে "এই স্থান বহ্নিব্যাপ্যবিশিষ্ট ধুমবুক্ত," এইরপ জ্ঞান হয়। এইরপ জ্ঞানকেই "নিম্ন-প্রামর্শ" বলা হইরাছে। ইহার পরেই "এই স্থান বহিংযুক্ত" এইরূপ জ্ঞান জলো। এইরূপ জ্ঞানই অনুমিতি। পূর্ব্বোক্ত "লিঙ্গপরামর্শ" এই অনুমিতির চরম কারণ, এ জন্ম উদ্যোতকর উহাকেই মুখ্য অনুমান-প্রমাণ বলিরাছেন। স্থাকার ও ভাষ্যকারের কথাতেও উহা অনুমান-প্রমাণ বলিরা বুরা বার। অনুমানের স্বরূপ বিষয়ে প্রাচীনগণের মধ্যে বছ মতভেদ থাকিলেও উদ্যোতকর দেগুলির উল্লেখ করিয়া বলিয়াছেন বে, লিম্বদর্শন, ব্যাপ্তি শারণ এবং চরম কারণ লিঞ্পরামর্শ, ইহারা সকলেই অনুমান-প্রমাণ, সন্দেহ নাই। কিন্তু তন্মধ্যে চরম কারণ লিঙ্গণরামর্শই প্রধান। অনেক হলে ভাষ্যকার প্রভৃতি প্রাচীনগণ এই প্রধান প্রমাণকেই প্রধানতঃ আত্রম করিয়া প্রমাণের ব্যাখ্যা করিয়া গিয়াছেন—(তৃতীয় স্ক্র-টিয়নী জইবা)।

১। "বহস্ত পদ্ধাৰঃ সর্পন্দাননত্নিতেগুরাভাগীয়করাৎ প্রধানোপসর্জনভাবিবক্ষায়াং নিজপরামর্শ ইতি দ্বাবাং, কঃ প্নংজ ভাবঃ ? আনভর্গ প্রতিপত্তিঃ ব্যালিজপরামর্শাদনভরং পেবার্থপ্রতিপত্তিরিতি ত্যালিজপরামর্শো ভাষা ইতি পৃতির্ণ প্রধান্দ্" ইত্যাদি।—( শ্বারবার্ত্তিক, ৫ প্রে।)

ভট্ট' কুমারিল ধূম, ধূমজ্ঞান এবং বহ্নি ধূমের পূর্ব্বোক্ত সম্বন্ধের শারণকে অনুমান-প্রমাণ বলিয়া কোন স্থলে উল্লেখ করিয়াছেন। অর্গাৎ কুমারিলও একটিমাত্রকে অনুমান-প্রমাণ বলেন নাই; স্তরাং তাঁহার মতেও অনুমান-প্রমাণের মুখা গৌণ ভাব আছে বলিরাই বুঝিতে হর। নব্য নৈয়ারিক একমাত্র ব্যাপ্তিজ্ঞানবিশেষকেই অনুমান-প্রমাণ বলিয়াছেন। লিঙ্গপরামর্শ তাহার বাপার। বিশ্বপরামর্শের পরেই অন্তমিতি জন্মে; স্থতরাং উহা কোন ব্যাপার দারা অন্তমিতি জন্মার না ; এ জন্ত অনুমিতির করণ না হওরার অনুমান-প্রমাণ হইতে পারে না, ইহাই তাঁহাদিগের যুক্তি। এ বিষয়ে প্রাচীন মতের যুক্তি (তৃতীয় স্বরে) পূর্বেই বলা হইয়াছে। নব্য ভাষের মূল আচার্য্য গছেশ কিন্তু "লিঙ্গপরামর্ন" শব্দের ছারাই অন্তমান-প্রমাণের নির্দেশ করিয়াছেন। গ্রন্থেশ বহু স্থলেই উদ্যোতকরের মত গ্রহণ করিরাছেন। ব্যাপ্তিজ্ঞানের অনুমানশ্ববিয়ে তাঁহার মত ও সমর্থন থাকিলেও উদ্যোতকরের মতাত্মশারে তিনিও "লিঞ্পরামর্শ"কে প্রধান অসুমান-প্রমাণ বলিতে পারেন। টাকাকারগণ তাহা না বলিলেও গলেশ প্রথমে 'লিঙ্গপরামর্শ'শন্তের দারা অনুমান-প্রমাণের স্বরূপ নির্দেশ করিয়াছেন কেন ? ইহা একটু ভাবিয়া দেখা উচিত। পরবর্ত্তী প্রাচীন নৈয়ায়িক উদয়নাচার্য্য "হেতু"কে অন্তুমান প্রমাণ বলিলেও ফলতঃ তাঁহার মতেও পূর্বোক্ত প্রকার "লিপপরামর্শ"ও অনুমান-প্রমাণ বলিতে হইবে। কারণ, "হেতু" থাকিলেই অন্ত্ৰমিতি জন্মে না। বিশিষ্ট ধুম পৰ্জতে থাকিলেও যে ব্যক্তি তাহাকে বহিন্ত বাাপ্য বিদিয়া জানে না, অৰ্থাৎ বিশিষ্ট ধুন থাকিলেই দেখানে বহি থাকিবেই, ইহা যাহার জানা নাই এবং বহিন্তর ব্যাপাৰিশিষ্ট ধ্ন পৰ্কতে আছে, ইহা যে ব্যক্তি জানিতে পারে নাই, তাহার পর্কতে বহির অন্তমিতি জন্মে না, এ জন্ত ঐরপে জ্ঞায়মান বিশিষ্ট ধ্মকেই উদয়ন ঐ স্থলে অন্তমিতির করণ বলিয়া অন্তমান-প্রমাণ বলিয়াছেন। কিন্তু চরম কারণকে "করণ" বলিলে ঐ স্থলে যে জ্ঞানটির পরেই অন্তুমিতি জন্মে, সেই "লিখপরামর্শ"নামক জ্ঞানকেও অনুমান-প্রমাণ খলিতে হয়। বস্তুতঃ উদয়ন তাহাও বলিতেন। "লিঙ্গপরামর্শে"র বিষয় "লিঙ্গ"কে অনুমান-প্রমাণ বলিলে ঐ "লিঙ্গপরামর্শ"কেও ফলতঃ অনুমান-প্রমান বলা হর। উদয়নের "তাৎপর্য্যপরিগুদ্ধি"র টাকার বর্দ্ধমান উপাধ্যায়ও অনুমানকপ "স্থার"কে "লিম্বপরানর্শ" স্বরূপ বলিয়াছেন। "তার্কিকরকা"কার বরদরাজ্ঞ লিখিয়াছেন, — "লিঙ্গপরামর্নোহ্রমান্মিতাচার্য্যাঃ"। দেখানে প্রখ্যাতনামা টাকাকার মরিনাধও লিথিয়াছেন যে, প্রকারাস্তরে উদয়নাচার্য্য ও "লিম্পরামর্ন"কে অনুমানপ্রমাণ বলিয়াছেন। বস্ততঃ যেখানে অতীত অথবা ভাবী হেতুর জ্ঞানপূর্ব্বক অনুমিতি জন্মে, সেখানে ঐ হেতুকে অনুমিতির করণ বলা যায় না। ধাহা কার্য্যের পূর্ব্বে থাকে না, তাহা কারণই হইতে পারে না। অতীত এবং ভাবী পদার্থ বে কারণই হইতে পারে না, এ কথা উদয়নও তাংপর্যাপরিভদ্ধিতে অন্ত প্রদক্ষে লিখিয়াছেন। স্ত্রাং অতীত ও ভাবী পদার্গ হেতু হইলে দেখানে উদয়নও "লিম্পরামর্ণ"কে অথবা তৎপূর্বাজ্ঞাত "বাপ্তিশ্বরণ"কে অনুমান-প্রমাণ বলিতেন। তাহা হইলে নব্য নৈয়ারিকগণ যে অতীত ও ভাবী

<sup>&</sup>gt;। "ধ্ৰতজ্ঞানসম্ভদ্ধতি মাৰাণাকলনে।"—( লোকবার্ত্তিক, অনুমান-পরিজ্ঞ্ব, ৫২।)

২। "তংকরণবস্থানং তচ্চ কিল্পরামর্শে। ন তু পরাস্থানাং কিল্পনিতি বন্ধাতে।"—(অমুনানতিস্কান্ধি, ১ন বও।)

হেতৃত্বলে হেতু পূর্বের না থাকার অনুমিতির করণ অর্গাৎ অনুমানপ্রমাণ হইতে পারে না, এই কথা বলিয়া উদয়নের মতে দোব প্রদর্শন করিয়াছেন, দেই দোবও থাকে না। কারণ, উদয়ন সর্ব্বে হেতৃকেই অনুমান-প্রমাণ বলেন নাই। তবে সাধ্যসাধন হেতুপদার্থ অসিদ্ধ হইলে—যথার্থ অনুমিতির সম্ভাবনাই নাই, প্রকৃত হেতুই—অনুমানকারীর অনুমান-কার্য্যে মূল অবলম্বন, এই অভিপ্রায়ে হেতুকে প্রধানরূপে বিবক্ষা করিয়া তিনি প্রধানতঃ জারমান হেতুকে অনুমান-প্রমাণ বিশিয়া উল্লেখ করিয়াছেন। প্রাচীনগণও ঐ অভিপ্রায়েই অনুমান-প্রমাণ অর্থে কোন কোন স্থলে "হেতু" শব্দেরও প্রয়োগ করিয়া গিয়াছেন। জ্ঞায়মান হেতুই অনুমান-প্রমাণ, এই মতটি জৈন ছায়-এত্তেও দেখা বার। জৈন ভারের "প্লোকবার্ত্তিক" এতে আছে,—"সাধনাৎ সাধ্যবিজ্ঞানমহুমানং বিছর্জ্বাঃ"। দেখানে ভারদীপিকাকার ব্যাখ্যা করিরাছেন যে, জারমান হেতু হইতে সাধ্যের জ্ঞানই অনুমিতি। অগাৎ জ্ঞার্মান হেতুকেই তাঁহারা অনুমান-প্রমাণ বলিয়াছেন এবং নৈয়ায়িকগণ যে "লিঞ্চপরামর্শ"কে অনুমান-প্রমাণ বলিয়াছেন, তাহা ভ্রম-কল্পিত, এ কথাও বলিয়া-ছেন। এই মতাবলধিগণ বাহাই বলুন, পূর্বোক্ত প্রকার "লিঙ্গপরামর্ন" না হইলে যথন কোনমতেই অন্তুমিতি হয় না এবং উহাই অন্তুমিতির চরম কারণ –প্রধান কারণ এবং হেতু পদার্গ অতীত অথবা ভাবী হইলেও ঐ লিঞ্পরামর্শের ঘারাই যথন অনুমিতি জন্মে, তথন ঐ প্রধান কারণ "লিঞ্ক-পরামর্শকে প্রধান অনুমান-প্রমাণ বলিতেই হইবে। উহার পূর্বজাত লিঞ্চলিঞ্চীর সম্বন্ধ দর্শন প্রভৃতিকেও অনুমান-প্রমাণ বলিতে হইবে। মহবি-স্তু ব্যাখ্যায় ভাষ্যকারের কথার দারাও তাহাই পাওয়া বার । উদ্যোতকরও তাহাই মীমাংসা করিরাছেন। তবে বাহারা চরম কারণকে করণই বলেন না, দেই নতা মতে লিঙ্গপরামর্শ অতুমান-প্রমাণ হইবে না। তাঁহাদিগের মতে ঐ পরামর্শের জনক তৎপূর্বজাত ব্যাপ্তিজ্ঞানই অনুমান-প্রমাণ।

অনুমান-প্রমাণের স্বরূপ বিষয়ে প্রাচীনগণের মধ্যে যেমন বহু মতভেদ দেখিতে পাওয়া যার, তত্রপ অনুমান-প্রমাণের প্রমেয় বিষয়েও ততোহিছিক মতভেদ পাওয়া যায়। বৌদ্ধ নৈয়ায়িক দিও নাগ তাহার "প্রমাণসমূচের" এছে ধর্মবিশিষ্ট ধর্মীকেই অনুমেয় বিশিষ্ট প্রমাণসমূচের" এছে ধর্মবিশিষ্ট ধর্মীকেই অনুমেয় বিশিষ্ট ধ্যু দেখিয়া বেখানে অনুমিতি হয়, সেখানে কোন সম্প্রদার বিলতেন য়ে, পর্য়তে বিশিষ্ট ধ্যু দেখিয়া বেখানে অনুমিতি হয়, সেখানে কোন সম্প্রদার বিলতেন মে, পর্য়তে বহিত্রপ ধর্মীস্তরের অনুমিতি হয়; কোন সম্প্রদার বিলতেন, পর্য়তরূপ ধর্মী এবং বহিত্রপ ধর্মের সম্বন্ধের অনুমিতি হয়। দিও নাগ এই মতহয় থওন করিয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন য়ে, ঐ স্থানে বহিত্রপ ধর্মবিশিষ্ট পর্মত্ররূপ ধর্মীরই অনুমিতি হয়ণ। পর্য়তরূপ ধর্মী এবং বহিত্রপ

১। কেচিছবান্তরং নেহং লিজ্জাবাভিচাংতঃ।
সম্বল্ধ কেচিবিছন্তি সিছবাৎ ধর্মধর্মিকোঃ।
কিল্প ধর্মে প্রসিক্ষেৎ কিমল্পৎ তেন মীরতে।
কাধ ধর্মিনি তাজের কিমর্থং নালুনেরতা।
সম্ব্রেছপি বরং নাজি গতী ক্রয়েত তবতি।
ক্রাচ্যোহনুপুরীতবার চাসে। লিজনংগতঃ।

ধর্ম পুর্কাসিদ্ধ পদার্থ হইলেও বহিংবিশিষ্ট পর্কাত পূর্কো অসিদ্ধ থাকার অভ্যান-প্রমাণের দ্বারা তাহাই দিছ করা হয়। বাহা দিছ, তাহা সাধ্য হইতে পারে না। ধর্ম-বিশিষ্ট ধর্মী অদিছ বলিয়া সাধ্য হুইতে পারে। ভট্ট কুমারিলও শ্লোকবার্ভিকে এই বিষয়ে বহু মতের উল্লেখ ও খণ্ডন করিয়া শেবে ধর্মবিশিষ্ট ধর্মীকেই অনুমের বলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন?।

দিও নাগের প্রতিবাদী উদ্যোতকর "ভারবার্তিকে" বছ বিচারপুর্বক দিও নাগের মত এবং অক্তান্ত মতের প্রতিবাদ করিরা গত্যস্তর নাই বলিয়া শেষে দিছাস্ত করিয়াছেন যে, হেতুকে সাধ্যধর্শ্ম-বিশিষ্ট বলিয়াই অন্ত্রমিতি হয়। অর্থাৎ তিনি বলিয়াছেন বে, বিশিষ্ট ধুম দেখিয়া ষেখানে বহুির অন্তমিতি হর, দেখানে "এই ধুমবিশেষ বহিংবিশিষ্ট" এইরপই অন্তমিতি হর। ভট্ট কুমারিলও শেষে উদ্যোতকরের এই মতের উল্লেখ করিয়াছেন এবং এই মতে ধুমবিশেষই অগ্নিবিশিষ্ট বলিরা দাধ্যমান হর এবং ধ্মত্বরপ দামাত ধর্মাই হেতু হর, এই কথা বলিরাছেন।

ভাষ্যকার বাৎস্তায়ন (৩৬ স্তভোষ্যে) বলিয়াছেন যে, সাধ্য ছিবিধ—(১) ধশ্মিবিশিষ্ট ধর্ম্ম এবং (২) ধর্মবিশিষ্ট ধর্মী। এবং তৃতীয় স্তভাষ্যে লিল্পী অর্থের অনুমান হয়, এই কথা বলিয়াছেন। দেখানে তাৎপর্যাটীকাকার ভাষ্যকারোক্ত লিজীর ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন,—হেভুবিশিষ্ট ধর্মী। ভাষ্যকার কিন্ত এই স্বভাষ্যে সাধ্য ধর্ম অর্থেই "লিঞ্ছিন্" শব্দের প্রবেগ করিরাছেন। বাাপ্য হেতুকে "লিফ" বলে। ঐ লিফটি যাহার সাধন হইরা যাহার "লিফ" হর, তাহাকে "লিফী" বলা বার। এই "নিষ্ণ" ও "নিষ্ণী"র সহন্ধ বলিতে হেতু ও দাঘ্য ধর্মের ব্যাপা-ব্যাপক-ভাব সহন্ধ। থাহারা সাধ্যধর্মবিশিষ্ট ধর্মীকেই অনুমেয় বলিয়াছেন, তাঁহাদিগের মতে হেতু পদার্থটি অনুমেয় পদার্থের ব্যাপ্য হর না। বেখানে বেখানে বিশিষ্ট ধুম থাকে, সেই সমস্ত স্থানেই বহ্নি থাকে, কিন্ত দেই সমস্ত স্থানেই বহিবিশিষ্ট পর্কত থাকে না, স্থতরাং বিশিষ্ট ধুম বহিংবিশিষ্ট পর্কতের ব্যাপ্য নহে। তাহা হইলে বিশিষ্ট ধুম দেখিয়া বহিলবিশিষ্ট পক্তের অনুমিতি হইতে পারে না। পুর্বোক্ত বাদিগণ বিশিষ্ট ধুম ও বহ্নির ব্যাপ্য-ব্যাপকভাব-সংজ্ব-জ্ঞানের ফলেই বহ্নিবিশিষ্ট পর্বতের অনুমিতি হয় বলিয়াছেন। জৈন্ত ভারগ্রন্থে এই মত পরিক্ট দেখা বায়। জৈন ন্যায়-প্রস্থ "পরীক্ষা-মূথস্ত্তে" আছে—"ব্যাপ্তেই তু সাধ্যং ধর্ম এব" ( ৩২ স্কু )। অর্গাৎ ব্যাপ্তি নিশ্চরের সমরে ধর্মরপ সাধ্যই প্রায়। কারণ, ধর্মীরপ সাধ্যের ব্যাপ্যতা বা ব্যাপ্তি হেতুতে থাকে না। ফলত: ব্যাপ্তিনিশ্চরকালে ধর্মরূপ সাধাই যে গ্রাফ, এ বিষয়ে মততেদ নাই। নবাগণ বলিয়াছেন রে, বর্থন সাধ্য ধর্মের ব্যাপ্তিনিশ্চর বশতঃই অলুমিতি হয়, তথন সাধ্য ধর্মেরই অলুমিতি হয়। হেতুকে বাহার ব্যাপ্য বলিয়া বুঝিয়া অন্তমিতি হয়, সেই পদার্থই অন্তমিতির বিধেয়ং এবং প্রকাতে

> লিক্সাবাভিচাঃস্ত খাৰ্থবানাত দুখতে। छा अतिकः उन्युक्तः वर्षिनः नमहिवाति । — अमानतमूळकः, २व नहित्छ्न।

তল্পান্ধর্কবিশিষ্টত ধর্মিশ: তাৎ প্রনেছতা। সাদেশতাগ্রিষ্কত।"—

मीनाश्मादमार्क्तक, अनुमान गतिराह्द ।

<sup>&</sup>quot;বৰ্বাপাৰভাজানসভ্যমপুৰিতে) তৰংশ এব বিধেইতাথাবিবইতাথীকারাং"—( পক্তাবিচারে কার্যাণী )।

বহিংকে অনুমান করিতেছি, এইরপই শেষে মানস অনুভব হওরায় পর্মত ধর্মীতে বহিন্ধপ ধর্মই অন্থমের, স্কৃতরাং উহাই সাধ্য। ভাষ্যকার প্রভৃতি প্রাচীনগণ সাধ্যধর্মবিশিষ্ট ধর্মীকেও "সাধ্য" বলিরাছেন। কারণ, মহরি-স্কৃত্রে ঐ অর্থেও "সাধ্য" শক্ষের প্ররোগ আছে। এ সকল কথা যথাস্থানে ( অবর্ধ প্রকরণে ) ক্রইব্য। উল্যোভকর যে হেতুকেই সাধ্যধর্মবিশিষ্টরূপে অনুমেয় বলিরাছেন অর্থাৎ "এই ধূমবিশেব বহিন্ধুক্ত" এইরপই অনুমিতি হর বলিরা সিদ্ধান্ত করিয়াছেন, ইহা কিন্ধ স্কৃত্রকার ও ভাষ্যকারের কথায় কোথায়ও পাওরা যার না। এবং এই মত লোকবিক্দ বলিয়া উল্যোভকরও আপত্তির উত্থাপন পূর্বাক তাহারও সমাধান করিতে গিরাছেন। বক্তবং বিশিষ্ট ধূমের দ্বারা পর্মভাদি স্থানে বহ্নিরই অনুমিতি হর, এই নব্য মতই লোকসিদ্ধ ও অন্থভব-সিদ্ধ। অনুমিতির পূর্বার বহিং অন্তর্জ সিদ্ধান্ত অসিদ্ধ থাকার ঐ সকল স্থানে বহিং অনুমানের সাধ্য হইতে পারে, ইহাই নব্য নৈরারিকদিগের কথা। ভাষ্যকারও কথক স্থানে সাধ্যধর্ম্মপ লিন্ধীরই অনুমানের কথা বলিয়াছেন।

প্রতাক্ষ অনুমানের মূল; স্থতরাং প্রতাক্ষ নিরূপপের পরেই অনুমান নিরূপণ সংগত। এই সংগতি স্চনার জন্মই স্ত্রে "অথ" শব্দ প্রবৃক্ত হইরাছে। "অনুমান-চিন্তামণি"র প্রারম্ভে উপাধ্যার গলেশ মহর্ষি-স্থৃতিত এই সংগতি প্রদর্শন করিরাছেন। সেখানে দীবিতিকার রয়ুনাথ ও তাহার টাকাকার গলাধর এই সংগতির বিশেব ব্যাখ্যা ও বিচার করিরাছেন। ভাষ্যকার প্রভৃতি প্রাচীনগণ এই সংগতি বিষয়ে কোন বিশেব আলোচনা করেন নাই। স্থ্রে "অনুমানং" এই অংশের হারা অনুমান প্রমাণের বিভাগ করা হইরাছে। অন্ত অংশের হারা অনুমান প্রমাণের বিভাগ করা হইরাছে।

ভাষা। তৎপূর্বকমিত্যনেন লিঙ্গলিঙ্গনোঃ সম্বন্ধদর্শনং লিঞ্জদর্শনঞ্চাভিসম্বধ্যতে। লিঙ্গলিঙ্গিনোঃ সম্বন্ধয়ার্দর্শনেন লিঙ্গম্মৃতিরভিসম্বধ্যতে। স্মৃত্যা লিঙ্গদর্শনেন চাপ্রত্যকোহর্থোহনুমীয়তে।

অনুবাদ। "তৎপূর্ববক" এই কথার ঘারা অর্থাৎ সূত্রস্থ "তৎপূর্ববকং" এই কথার আদিন্থিত "তৎ" শব্দটির ঘারা "লিঙ্গ"ও "লিঙ্গী"র (হেতু ও সাধ্য ধর্ম্মের) সম্বন্ধ দর্শন অর্থাৎ ব্যাপ্যব্যাপকভাবরূপ সম্বন্ধের প্রত্যক্ষ এবং লিঙ্কদর্শন (হেতুর প্রত্যক্ষ) অভিসম্বন্ধ অর্থাৎ সূত্রকারের অভিপ্রেত বা তাৎপর্যাবিষয়ীভূত হইয়াছে। সম্বন্ধ অর্থাৎ ব্যাপ্য ব্যাপকভাবরূপ সম্বন্ধ বিশিষ্ট লিঙ্গ ও লিঙ্গার (হেতু ও সাধ্য-ধর্মের) দর্শনের ঘারা লিঙ্কশ্বৃতি অর্থাৎ সাধ্য ধর্মের ব্যাপ্য বলিয়া হেতুর স্মরণ অভিসম্বন্ধ (সূত্রকারের অভিপ্রেত) হইয়াছে। শ্বৃতির ঘারা অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত লিঙ্কশ্বৃতির ঘারা এবং লিঙ্ক দর্শনের ঘারা অর্থাৎ "এই হেতু এই সাধ্য ধর্ম্মের ব্যাপ্য এইরূপে হেতু স্মরণের পরে "এই স্থানে সাধ্য ধর্মের ব্যাপ্য হেতু আছে", এইরূপে

যে তৃতীয় লিক্সদর্শন হয়, সেই "লিক্সপরামর্শ" নামক জ্ঞানের দ্বারা অপ্রত্যক্ষ পদার্থ অমুমিত হইয়া থাকে।

) অo. ) আe

টিপ্লনী। পূর্বাস্থ্যে প্রত্যক্ষ প্রমাণের লক্ষণ বলিতে প্রত্যক্ষ প্রমাণের ফল প্রত্যক্ষ প্রমিতিরও স্বরূপ বলা হইয়াছে। স্নতরাং এই সূত্রে "তং" শব্দের দ্বারা পূর্ব্ধসূত্রোক্ত প্রত্যক্ষ প্রমিতিকেও গ্রহণ করা বাইতে পারে। বেখানে পূর্ব্ধে কোন পদার্থ বলিয়া শেষে "তং" শব্দের প্ররোগ করা হর, দেখানে "তৎ" শব্দের হারা পূর্ব্বোক্ত পদার্থ বুঝা যায়। কিন্তু পূর্ব্বোক্ত পদার্থমাত্রই "তৎ" শক্তের বাচ্য নহে। যে পদার্থ বক্তার বুদ্ধিস্ত, "তং" শব্দের হারা দেখানে দেই পদার্থকেই বুৰিতে হটবে। কোন্ পদাৰ্থ বক্তার বুদ্ধিত, তাহাও বুৰিয়া লইতে হইবে। বক্তা মহর্ষি পূর্বা-সূত্রে প্রত্যক্ষ প্রমাণ ও প্রত্যক্ষ প্রমিতি মাত্রকেই বলিয়াছেন, কিন্ত অনুমানপ্রমাণ ধর্মন প্রতাক্ষাত্রপূর্বক নতে, তথন এই ক্ত্রে "তৎপূর্বকং" এই কগার আদিস্থিত "তৎ" শন্দের দারা প্রত্যক্ষ সামান্তই গ্রহণ করা বার না। তাহা সন্তব নহে বলিয়া মহবির এখানে বুদ্ধিত্ব নহে। অনুমান প্রমাণ বেরূপ প্রত্যক্ষপূর্বক হইয়া থাকে এবং হইতে পারে দেইরূপ প্রত্যক্ষবিশেষকেই মহর্বি এই স্থাত্রে "তথ" শব্দের হারা লক্ষ্য করিয়াছেন। বে কোন প্রভাক্ষপূর্ত্তক জ্ঞানকে অনুমানপ্রমাণ বলিলে শব্দ প্রবণাদিরপ প্রত্যক্ষপূর্বক শাব্দ বোধ প্রভৃতি জ্ঞানও অনুমান-প্রমাণের লক্ষণাক্রান্ত হইরা পড়ে। স্কুতরাং বিশেষ প্রত্যক্ষই মহর্ষি এই সূত্রে "তৎ" শব্দের দারা লক্ষ্য করিরাছেন। সেই বিশেষ প্রত্যক্ষ কি ? তাই ভাষ্যকার বলিরাছেন, — "লিজলিঙ্গিনোঃ সম্বন্ধদর্শনং বিসদর্শনক।" শাস্ক বোধ প্রভৃতি জ্ঞান ঐ বিশেষ প্রতাক্ষপূর্মক নহে, তাই অনুমান নহে। ঐ ছুইটি বিশেব প্রত্যক্ষরন্ত বে শংস্কার হয়, তাহাও ঐ প্রত্যক্ষ-বিশেষপূর্বক বলিয়া অনুমান-লক্ষণাক্রান্ত হইরা পড়ে; তাই পূর্বাস্থ হইতে "জ্ঞানং" এই কথাটির অনুবৃত্তির ছারা বুবিতে হইবে ("তৎপূর্বকং জানং"). তৎপূর্বক জানই অনুমান প্রমাণ। সংস্কার জ্ঞানপদার্থ নহে; স্থতরাং তাহা অনুমান-লকণাক্রাস্ত হইল না। অনুমাপক হেতুকে "লিঙ্গ" বলে। তাহা ৰে পৰাৰ্পের "লিক্ব", দেই সাধাৰশ্বটিকে "লিক্বী" বলে। যেমন বহ্নি "লিক্বী", বিশিষ্ট ধুম ভাহার "লিছ"। ঐ শিক্ষ ও লিক্ষীর অর্গাৎ হেতু ও সাধ্যধর্মের যে ব্যাপ্যব্যাপক-ভাব-সহন্ধ, তাহাই অন্তমানের অঙ্গ; স্থতরাং ভাব্যে লিঞ্চ ও নিঙ্গীর সহন্ধ কথার হারা ঐ সহদ্ধবিশেষই উক্ত হইয়াছে। সাধাযুক্ত স্থানে থাকিয়া সাধাশ্ভ স্থানে হেতুর অবর্তমানতা বা না থাকাই হেতুতে সাধ্যের ব্যাপ্তি। এই ব্যাপ্তিবিশিষ্টকে "ব্যাপ্য" বলে। সোট বাহার ব্যাপ্য, তাহাকে "ব্যাপক" বলে। বেমন বিশিষ্ট ধুম ( লিঙ্গ ) "ব্যাপ্য", —বহ্নি ( লিঙ্গী ) তাহার "ব্যাপক।" বহ্নিশুন্ত কোন স্থানেই বিশিষ্ট ধুম অৰ্থাৎ যে ধুম তাহার উৎপত্তিকান হইতে একেবারে বিচ্যুত হইয়া স্থানাভরে যায় নাই, তাহা থাকে না, থাকিতেই পারে না ; স্থতরাং তাহা বহ্নির ব্যাপ্য, বহ্নি তাহার ব্যাপক। বিশিষ্ট ধুম ও বহিব এই বাাপ্যব্যাপক-ভাব-সম্বন্ধ প্রথমত: রন্ধনশালা প্রভৃতি স্থানে প্রত্যক্ষ হয়, সেই সঙ্গে বিশিষ্ট ধ্নের যে প্রত্যক্ষ হয়, তাহাই প্রথম নিম্বদর্শন (হেতু প্রত্যক্ষ)। পরে পর্বতাদি কোন

স্থানে বিশিষ্ট ধ্ম দৰ্শন হইলে তাহা খিতীয় লিশ্ব-দৰ্শন। এই খিতীয় লিশ্বদৰ্শনই ভাষো "লিঞ্চদর্শনক" এই কথার দারা প্রকটিত হইরাছে। বিশিষ্ট ধ্ম ও বহিব পূর্বোক্ত ব্যাপ্যব্যাপক-ভাব-সম্বন্ধ দর্শন এবং পর্বাতাদিতে দিতীয় বিশিষ্ট ধুম দর্শন, এই হুইটি প্রত্যক্ষবশতঃ শেষে পর্কতাদিতে 'বহ্নিব্যাপ্যবিশিষ্ট ধুমবান্ পর্কত' ইত্যাদি প্রকারে পুনরাষ লিম্বদর্শন হয়, ইহাই তৃতীয লিজদর্শন। এবং ইহাই "তৃতীয় লিজপরামর্শ", "লিজপরামর্শ" ও "পরামর্শ" নামে অভিহিত হয়। ঐ পরামর্শ নামক জ্ঞানের পরেই "পর্জতো বহ্নিমান" ইত্যাদি প্রকারে পর্জতাদি স্থানে বহ্নির অংমিতি হয়; স্কুতরাং উহাই ঐ অনুমিতির চরম কারণ। প্রাচীন মতে চরম কারণই মুখ্য করণ-পদার্থ ( তৃতীর স্ত্র-ভাষা দ্রষ্টবা )। তাই পরম প্রাচীন ভাষ্যকার এখানে অনুমিতির চরম কারণ পরামর্শকেই মুখ্য "অনুমান প্রমাণ" বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ভায়বার্ত্তিককারের শেব সিদ্ধান্তও এই। বস্ততঃ ঐ তৃতীয় নিম্প্রতাকরপ পরামর্শ নামক জ্ঞান পুর্বোৎপর পুর্বোক্ত প্রতাক্ষয়-জনিত। স্বতরাং উহাই প্রোক্ত "তৎপূর্মক জান", তাই প্রান্নপারেও উহা অনুমানপ্রমাণ হইবে। পূর্ব্বোক্ত ব্যাপাবাপক-ভাব সহদ্ধ-দর্শন এবং বিতীয় লিম্বদর্শন, পূর্ব্বোক্ত তৃতীয় লিঞ্গদর্শনের পূর্বেই বিনষ্ট হয়; স্থাতরাং দেই প্রত্যক্ষণয় ঐ তৃতীয় নিঞ্দর্শনের কারণ হইতে পারে না। তাই বলিয়াছেন—"লিম্বস্থতি ভিদৰ্ধাতে।" অৰ্থাৎ ঐ প্ৰত্যক্ষন্ত পূৰ্ব্বে বিনিষ্ট হইলেও তজ্জন্ত যে সংস্কার থাকে, াহাই উহুদ্ধ হইরা তথন "বহ্নিবাাণ্য বিশিষ্ট ধুম" ইত্যাদিরূপে লিক্ষণ্টতি জনায়। ঐ লিকস্বতির সাহায়ে 'বহ্নিবাাপ্য বিশিষ্ট ধুমবানু পর্বাত" ইত্যাদি প্রকার ভূতীর লিক প্রতাক করে। স্কতরাং ঐ ততীয় লিগদর্শনরপ অনুমান প্রমাণ করোক "তংপুর্বক জ্ঞান" হইতে পারে অর্থাৎ এই অভিপ্রায়েই মহর্ষি তাহাকে "তৎপূর্ব্বক জ্ঞান" বলিয়াছেন। কার্য্য ও কারণের মধ্যে কারণটি পূর্ব্ব, তাই কারণার্থে "পূর্ব্ব" শব্দ প্রযুক্ত হইয়া থাকে। বাহা পরম্পরার বা অতি পরম্পরার আবশ্রক, তাহাকেও কারণের কারণ বলিয়া "পূর্ব্ব" বলা হইয়া থাকে। ভাষবার্ত্তিককার বলিয়াছেন যে, 'তানি পূর্ব্বাণি যক্ত', 'তে পূর্ব্বে যক্ত', 'তৎ পূর্ব্বং যক্ত'—এই ত্রিবিধ বিগ্রহসিদ্ধ "তৎপূর্ত্তক" শব্দের তিন বার আবৃতি করিয়া উহার দারা ত্রিবিধ অর্থ ই গ্রহণ করিতে হুইবে। 'তানি পূর্বাণি বন্ত' এই বিগ্রহ পক্ষে "তং" শব্দের দারা তৃতীয় স্থনোক্ত প্রত্যক্ষাদি চারিট প্রমাণই গ্রাহ। তাহা হইলে বুঝা গেল, প্রত্যক্ষাদি যে কোন প্রমাণের দারা ব্যাপ্তিজ্ঞানাদি পুর্ব্বক যে কোন প্রমাণ জন্ম লিঙ্গ-পরামর্শও অন্তমান-প্রমাণ, ইহাও "তৎ পুর্ব্বক" শক্ষের দ্বারা মহবি প্রকাশ করিরাছেন। স্কুতরাং অনুমানাদি পূর্বাক অনুমান-প্রমাণেও মহর্ষির এই অনুমান-প্রমাণের লক্ষণ অব্যাহত আছে, তবে পরম্পরায় সকল অনুমান-প্রমাণই প্রত্যক্তপুর্বক,অনুমানের মূলে প্রত্যক আছেই, এই অভিপ্রায়ে ভাষাকার কেবল প্রভাকবিশেষপূর্বক জ্ঞান বলিয়াই অনুমান-প্রমাণের ব্যাথ্যা করিয়াছেন; স্থতরাং ভাষ্যকারের ব্যাথ্যা সিদ্ধান্ত-বিক্তম হর নাই। তাৎপর্য্য-চীকাকার বলিরাছেন যে, "তে পূর্বের যন্ত"; এই বিগ্রহ পক্ষেও "তং" শব্দের দারা অনুমানাদিও বুঝিতে হুইবে। ভারবার্ত্তিকে "ডে বে প্রত্যকে পূর্বে যন্ত" এই বাক্যে প্রত্যক্ষ শব্দটি প্রদর্শন মাত্র। বস্তুতঃ যে কোন প্রমাণের হারা যে কোনজপে রখার্থ নিঞ্চপরামর্শ হইলেই তাহা ধর্থার্থ অনুমিতি

জনাইয়া থাকে; স্নতরাং তাহা অনুমান-প্রমাণ। "তৎপূর্কাং দশু" এই বিগ্রহপক্ষে "তং" শব্দের দারা ব্যাপাব্যাপক-ভাব-সংক্ষ প্রত্যক্ষ এবং বিতীয় নিম্নপ্রত্যক্ষ এবং পুর্ব্বোক্ত প্রকার নিম্নপুতি এই তিনটিকে এক দকে ধরিয়া তজ্জনিত লিলপরাদর্শ ই অনুমান-প্রমাণ, ইহাই বুরিতে হইবে। ঐ তিনটি ভিন্ন ভিন্ন পদার্থ ইইলেও উহাদিগের ভেদ বিবক্ষা না করিয়াই "তং" শব্দের ছারা এক সঙ্গে ঐ তিনটি গ্রহণ করা হইয়াছে।

ভাষ্য। পূর্ববিদিতি যত্র কারণেন কার্য্যমনুমীয়তে যথা মেঘোমত্যা ভবিষ্যতি বৃষ্টিরিতি। "শেষবং" তং যত্র কার্য্যেণ কারণমনুমীয়তে, পূর্ব্বোদকবিপরীতমুদকং নদ্যাঃ পূর্ণত্বং শীঘ্রত্বঞ্চ দৃষ্ট্য ত্রোতদোহমুমীয়তে ভূতা র্ষ্টিরিভি। "দামান্ততো দৃষ্টং" ব্রজ্যাপ্র্বকমন্তব্রদৃষ্টস্থান্তব্র দর্শন-মিতি তথা চাদিত্যস্থা, তত্মাদস্ত্যপ্রত্যক্ষাপ্যাদিত্যস্থ ব্রক্ষোতি।

অমুবাদ। যে স্থলে (যে অমুমানস্থলে) কারণের ঘারা (কারণবিশেষের জ্ঞানের দ্বারা ) কার্য্য (সেই কারণের ব্যাপক কার্য্য ) অমুমিত হইয়া থাকে, সেই অনুমান "পূর্বববৎ" এই নামে কথিত। (উদাহরণ) যেমন মেঘের উন্নতি-বিশেষের দারা ( তাহার জ্ঞানের দারা ) বৃষ্টি হইবে, ইহা অনুমিত হয়। যে স্থলে কার্য্যের ছারা ( কার্য্যবিশেষের জ্ঞানের ছারা ) কারণ (সেই কার্য্যের ব্যাপক কারণ) অমুমিত হইয়া থাকে, সেই অনুমান "শেষবৎ"। (ভিদাহরণ) যেমন নদীর পূর্ববস্থিত জলের বিপরীত জলরূপ পূর্ণতা এবং স্রোতের প্রখরতা-বিশেষ দেখিয়া বৃষ্টি হইয়াছে, ইহা অনুমিত হয়। অভাত্র দৃষ্ট পদার্থের অভাত্র অর্থাৎ অপর স্থানে দর্শন ত্রজ্যাপূর্বেক, অর্থাৎ তাহার গতিপূর্বক হয়; সূর্য্যেরও তজ্ঞপ, অর্থাৎ এক স্থানে দৃষ্ট সূর্য্যের স্থানান্তরে দর্শন হয়। অতএব অপ্রত্যক্ষ হইলেও অর্থাৎ সূর্য্যের গতি প্রত্যক্ষ না হইলেও সূর্যোর গতি আছে, এই প্রকার অনুমান "সামান্ততো দৃষ্ট"।

টিপ্রনী। অমুমান-প্রমাণের "পূর্কাবং" প্রভৃতি স্থলোক্ত প্রকারক্তরের ব্যাধ্যা করিতেছেন। কারণ ও কার্য্যের মধ্যে কারণাট "পূর্বা", কার্য্যাট "শেষ", তাই "পূর্বা" শব্দ কারণার্থে এবং "শেষ" শব্দ কার্য্যার্থে প্রযুক্ত হইরা থাকে। "পূর্ব্ববং" ও "শেষবং" এই ছই স্থলে অন্তার্গে "মতুপ্" প্রতার বিহিত হইলে "পূর্ব্ন" অর্থাৎ কারণ ধাহাতে বিষয়রূপে বিদামান এবং "শেষ" অর্থাৎ কার্য্য বাহাতে বিষয়রূপে বিদ্যমান, এইরূপ অর্থ বধাক্রমে ঐ ছুইটি শব্দের হারা বুঝা বাইতে পারে। তাহা হইলে "পূর্ববং" বলিতে কারণ-বিষয়ক জ্ঞান এবং "শেষবং" বলিতে কার্য্য-বিষয়ক জ্ঞান, ইহা বুঝা বায়। কারণহেতুক অনুমান কারণবিষয়ক জ্ঞানবিশেষ এবং কার্যাহেতুক অমুমান কার্য্যবিষয়ক জ্ঞানবিশেষ। স্নতরাং এ পক্ষে কারণহেতুক অমুমান ও কার্য্যহেতুক অনুমানই বথাক্রমে "পূর্ববং" ও "শেষবং" এই ছুইটি নামের ছারা বুঝা বার। ভাষ্যকার প্রথমতঃ এইরূপ ব্যাখ্যাই করিরাছেন। কার্য্যমাত্রই কারণের অনুমাপক নহে। ধুমমাত্রই বহিন্ত কার্য্য হইলেও বে কোন ধুমজানে বহির অনুমান হর না। কারণ, বহি ধুমমাত্রের ব্যাপক নহে, বিশিষ্ট খুমেরই ব্যাপক। নবা নৈয়াত্মিক রখুনাথ শিরোমণিও 'হেম্বাভাসসামান্তনিক ক্রিনীঘিতি' প্রান্থে বিশিষ্ট ধুমকেই বহ্নির অনুমানে ''দং হেতু'' বলিয়াছেন। ফলতঃ কার্যাবিশেষই তাহার বাপক কারণের অনুমাপক এবং কারণ-বিশেষই তাহার ব্যাপক কার্য্যের অহুমাপক। এবং ঐ কার্যাবিশেষ এবং কারণ-বিশেষের জ্ঞানের দ্বারাই অন্তমিতি হয়। কার্য্য ও কারণ পদার্গের দারা অন্তমিতি হর না। স্নতরাং—"বত্র কারণেন কার্য্যমন্থমীয়তে" এবং "বত্র কার্য্যেণ কারণমন্ত্রমীয়তে," এই ভাষাদলভেঁর দারা দেইরূপ অর্থই বুঝিতে ইইবে। মেথের উন্নতি-বিশেষ বৃষ্টির কারণ এবং নদীর পূর্ণতা-বিশেষ ও স্রোতের প্রথরতা-বিশেষ বৃষ্টির কার্যা। ভাষ্যে "পূর্ব্ববিদিতি" এই স্থলের "ইতি" শব্দটি নামবাঞ্জক। বেথানে প্রক্লতসাধ্য ব্যক্তি লৌকিক প্রতাক্ষের অবোগ্য, কোন হেতুতেই তাহার ব্যাপ্তিনিশ্চর সম্ভাবনা নাই, কিন্তু সামান্ততঃ ব্যাপ্তি-নিশ্চর-বশতঃ তাহার অন্থমিতি হয়—সেই স্থলীয় অনুমানের নাম "পামান্ততো দৃষ্ট।" স্থা্যের গতি লৌকিক প্রত্যক্ষের অযোগ্য। স্থতরাং তাহার ব্যাপ্তিনিশ্চর কোনও পদার্থেই সম্ভব নহে। কিন্ত সামান্ততঃ দেখা যায়, এক স্থানে দৃষ্ট পদার্থের অন্ত স্থানে দর্শন তাহার গতি ব্যতীত হয় না। এক স্থানে দৃষ্ট স্থা্যের অন্ত স্থানে দর্শন হইতেছে, স্থতরাং স্থা্ গতিমান্। এইরপ অনুমান সামান্ততঃ ব্যাপ্তি-নিশ্চয়-জন্ত । স্তাহ্ববার্ত্তিককার ভাষ্যকারের এই অমুমানে লোষ প্রদর্শন করিয়া প্রকারান্তরে অমুমান-প্রণালী প্রদর্শন করিয়াছেন। ভাষ্যকারও ইহার পরেই করাস্তরে অক্সরূপ উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন।

ভাষ্য। অথবা পূর্ববিদতি যত্র যথাপূর্বাং প্রত্যক্ষভূতয়োরভতর-দশ্নেনাভতরভাপ্রত্যক্ষস্যানুমানং, যথা ধূমেনাগিরিতি।

অনুবাদ। অথবা যে স্থলে ( যে অনুমান স্থলে ) যথাপূর্বব প্রত্যক্ষ ভূতপদার্থছয়ের—অর্থাৎ প্রথম ব্যাপ্তিজ্ঞানকালে যে তুইটি পদার্থ যেরূপে প্রত্যক্ষ বা প্রমাণাস্তবের হারা জ্ঞাত হইয়াছিল, ব্যাপাব্যাপকভাব-সম্বন্ধযুক্ত সেই ছুইটি পদার্থের
একতর পদার্থ দর্শনের হারা অর্থাৎ কোন স্থানে সেই পূর্ববজ্ঞাত ব্যাপ্য পদার্থের
সজাতীয় পদার্থটির সেইরূপে প্রত্যক্ষ বা যে কোন প্রমাণ-জন্ম জ্ঞানের হারা
অপ্রত্যক্ষ ( অনুমিতি স্থানে অদৃষ্ট বা অজ্ঞাত ) অপর পদার্থটীর অনুমিতি হয় অর্থাৎ
প্রথম ব্যাপ্তিজ্ঞানকালে ব্যাপক পদার্থটি যেরূপে জ্ঞাত হইয়াছিল, সেইরূপে তাহার
সজাতীয় পদার্থের অনুমিতি হয়; সেই অনুমান "পূর্ববং" এই নামে কথিত।
(উদাহরণ) যেমন ধুমের হারা অর্থাৎ রন্ধনশালা প্রভৃতি স্থানে দৃষ্ট বিশিষ্ট ধুমের

সঞ্জাতীয় পর্বতাদিগত বিশিষ্ট-ধ্মের বিশিষ্ট ধূমত্বরূপে জ্ঞানের ছারা অগ্নি (রন্ধানা প্রভৃতি স্থানে দৃষ্ট অগ্নির সঞ্জাতীয় পর্বতাদিস্থিত বহি ) অমুমিত হয় (অর্পাৎ রন্ধনশালা প্রভৃতি স্থানে ব্যাপকস্বজ্ঞানকালে বহি যে প্রকারে ব্যাপক বলিয়া নির্ণীত হয়য়াছিল, সেই বহিত্ব প্রকারেই তাহা পর্ববতাদি স্থানে অনুমিত হয় )।

টিলনী। "প্ৰব্ৰং" শব্দটি অন্তাৰ্থে "মতপ" প্ৰতায় ও ক্ৰিয়াতলাতা আৰ্থে "বৃতি" প্রভারের হারা নিপান হইতে পারে। "বতি" প্রভায়পক্ষে "পূর্ব্ববং" শব্দের অর্থ পূর্বভলা। ভাষাকার কলান্তরে স্থলোক "পূর্ব্ববং" শব্দের এই অর্থই ব্যাখ্যা করিয়াছেন।—যে হলে পূর্ব্বে অর্থাৎ হেতু ও সাধ্যের ব্যাপ্য-ব্যাপক-ভাব-সম্বন্ধ জ্ঞানকালে হেতু ও সাধ্য যেরূপে জ্ঞাত হইয়াছিল, সেইরূপে সেই পূর্বজ্ঞাত হেতুর তুলা বা সজাতীয় পদার্থের কোন স্থানে সেইরূপে জান হইলে সেই পুর্বজ্ঞাত সাধ্যের তুলা বা সজাতীয় পদার্থের সেইরূপে অতুমিতি হয়, সেই স্থলীয় অনুমান প্রমাণ পুর্বাত্তলা বলিয়া "পূর্বাবং" নামে কথিত। রন্ধনশালা প্রভৃতি স্থানে যে ধুম ও বে বহিং দেখিয়া বিশিষ্ট ধুম মাত্রেই বহিন্দ ব্যাপ্তি নিশ্চর হইরা থাকে, পর্নতের ধুম ও বহিন্দ ধুম ও সেই ৰহ্নি নহে। কিন্ত বিশিষ্ট ধ্মত্বলপে পৰ্বতের ধ্ম দেই পূৰ্বাদ্ধী বিশিষ্ট ধ্মের তুল্য বা সজাতীয়। এবং বঞ্জিজপে পর্বতের বঞ্চি দেই পূর্বাদৃষ্ট বঞ্জির তুলা বা সজাতীর। স্কুতরাং পর্বতে পূর্বাজ্ঞাত বিশিষ্ট ধ্যমের সজাতীয় বিশিষ্ট ধ্যমের জ্ঞানবশতঃ যথন পূর্ব্বজ্ঞাত বহ্নির সজাতীয় বহ্নির দেই বহ্নিক রূপেই অনুমিতি হর, তথন দেই হুলের "নিঙ্গপরামর্শ"রূপ অনুমান "পূর্ব্ববং"। র্কনশালা প্রভৃতি স্থানে পুনদর্শন এবং পর্বতে ধুনদর্শন, একপদার্থবিষয়ক না হইলেও তুলা বা সঞ্জাতীয় পদার্থবিষয়ক; স্বতরাং ঐ উভর দর্শন-ক্রিয়াতেও তুলাতা আছে। এ জন্ম পুর্ব্বোক্ত "পরামর্শ"রপ অনুমানপ্রমাণ ক্রিয়াতুল্যতা অর্থে "বৃত্তি"প্রত্যন্ত্রন্ত "পূর্ব্ববং"শব্দের দারা প্রতিপাদিত হইতে পারে। ভাষ্যে "বথাপূর্বাং প্রতাকভূতয়োঃ" এই স্থলে তাৎপর্যাটীকাকার বলিয়াছেন যে, "প্রতাকভূত" কথাটা প্রদর্শন মাত্র। যে কোন প্রমাণের হারা জ্ঞাত, এইরূপ অথই উহার হারা বুরিতে হইবে। অর্থাৎ ব্যাপাব্যাপক ভাব সম্বন্ধের এবং অনুমিতির আশ্রয়ে পুর্বজ্ঞাত ব্যাপ্য পদার্গটির দলতীর পদার্থের অনুমানাদির খারা জ্ঞান হইলেও "পুর্ব্ববং" অনুমান হইতে পারে। পুর্বে বেরূপে ব্যাপাতা ও ব্যাপকতার জ্ঞান হইরাছিল, সেইরূপে ব্যাপ্য পদার্থের সংাতীর পদার্থের জ্ঞানবশতঃ দেই রূপে ব্যাপক পরার্থটির সজাতীয় পরার্থের অনুসতি হইলেই "পূর্ব্ববং" অনুসান হয়।

ভাষ্য। শেষবন্ধাম পরিশেষঃ, দ চ প্রদক্তপ্রতিষেধেই অত্রাপ্রদল্পাৎ
শিষ্যমাণে দপ্রত্যয়ঃ—যথা "দদনিত্যমিত্যেবমাদিনা দ্রবাগুণকর্ম্মণান্দরিশেষেণ দামান্থবিশেষদমবায়েভ্যো নির্ভক্তন্ত, শব্দন্ত তশ্মিন্ দ্রব্যকর্মন্ত্রণশ্যে ন দ্রব্যমেকদ্রব্যস্থাৎ, ন কর্ম্ম, শব্দান্তরহেতৃত্বাৎ, যস্ত্র শিষ্যতে দোইয়মিতি শব্দন্ত গুণস্থাতিপতিঃ।

অমুবাদ। "পরিশেষ" অমুমানের নাম "শেষবৎ"। সেই "পরিশেষ" বলিতে প্রসক্তের অর্থাৎ যে পদার্থ কোন স্থানে সন্দেহের বিষয় বা আপত্তির বিষয় হয়, এমন পদার্থের প্রতিষেধ হইলে অর্থাৎ অনুমানের দারা সে স্থানে তাহার অভাব নিশ্চয় হইলে অন্তৰ্ অপ্ৰসন্থৰতঃ অৰ্থাৎ যে পদাৰ্থ প্ৰসক্ত হয় না, তাহাতে সন্দেহ বা আপত্তিবিষয়তা না থাকায়, শিষ্যমাণ পদার্থে অর্থাৎ প্রসক্ত পদার্থের মধ্যে যেটি অবশিষ্ট থাকে, প্রতিষিদ্ধ হয় না, এমন পদার্থ বিষয়ে "সম্প্রতায়"—অর্থাৎ সমাক্ প্রতীতির ( যথার্থ অনুমিতির ) সাধন। ( উদাহরণস্থল দেখাইতেছেন ) যেমন— সতা ও অনিতার ইত্যাদি প্রকার দ্রব্য, গুণ ও কর্ম্মের অবিশেষ ধর্মের দ্বারা অর্থাৎ দ্রব্য, গুণ ও কর্মনামক কণাদসূত্রোক্ত পদার্থত্রিয়ের "সদনিত্যং" ইত্যাদি কণাদসূত্র (বৈশেষিক দর্শন, ৮ম সূত্র) বণিত সত্তা ও অনিতাক প্রভৃতি সাধারণ ধর্মজ্ঞানের দারা জাতি, বিশেষ ও সমবায় হইতে (কণাদোক্ত জাতি প্রভৃতি তিনটি নিত্য ভাব-পদার্থ হইতে ) "নির্ভক্ত" অর্থাৎ বিভিন্ন বলিয়া নিশ্চিত শব্দের —( শব্দের কি, তাহা বলিতেছেন) তাহাতে অৰ্থাৎ শব্দে (পূৰ্বেবাক্ত সত্তা ও অনিত্যন্ব প্ৰভৃতি দ্ৰব্য, গুণ ও কর্মের সাধারণ ধর্মজ্ঞানবশতঃ ) দ্রব্যকর্মগুণ সংশয় হইলে অর্থাৎ শব্দ দ্রব্য কি না ? কর্মাকি না ? গুণ কি না ? এইরূপে শব্দে দ্রবাহ, কর্মাহ ও গুণছের সংশয় হইলে শব্দ-একদ্রবাহ-হেতুক অর্থাৎ একমাত্র দ্রব্য আকাশের ধর্ম বলিয়া দ্রব্য নহে; শব্দ-শব্দান্তরের কারণত্ব-হেতুক অর্থাৎ সঙ্গাতীয়ের উৎপাদক বলিয়া কর্ম্ম নহে; যাহা কিন্তু অর্থাৎ দ্রব্য, কর্ম ও গুণের মধ্যে যে পদার্থটি অর্থাইক থাকিল, এই শব্দ তাহা অর্থাৎ গুণ, এইরূপে ("শেষবং" অনুমানের দারা ) শব্দের গুণহ প্রতিপত্তি অর্থাৎ গুণহ সিদ্ধি হইয়া থাকে।

টিয়নী। 'শিষ্যতে অবশিষ্যতে' এইরূপ ব্যুংপত্তিতে যাহা অবশিষ্ঠ থাকে, অর্থাৎ প্রদক্তের মধ্যে বেটি কোন প্রমাণের নারা প্রতিষিদ্ধ হর না, এমন পদার্থকে "শেষ" বলা বার। "শেষঃ অন্তি অন্ত অনুমানন্ত প্রতিপাদ্যতরা" এইরূপ ব্যুংপত্তিতে পূর্কোক্ত "শেষ" পদার্থটি যে অনুমানের প্রতিপাদ্য, তাহাকে "শেষবং" অনুমান বলা বার। ভাষ্যকার এই করে ক্সমোক্ত "শেষবং" শক্ষের এইরূপ ব্যাথাই করিয়াছেন। এই শেষবং অনুমানের আর একটি প্রদিদ্ধ নাম "পরিশেষ।" তাই বলিয়াছেন—"শেষবরাম পরিশেষ"। ঐ "পরিশেষ" কাহাকে বলে, তাহা বৃথিলেই 'শেষবং' অনুমানকে বুঝা বাইবে। তাই বলিয়াছেন—'ন চ প্রদক্তপ্রতিষ্বেশে' ইত্যাদি। শেরশেষ অনুমানের স্বরূপ প্রকাশ করিয়া—''বথা সদনিত্যাং" ইত্যাদি "নির্ভক্ত শব্দত্ত" ইত্যন্ত সম্পর্ভের দারা শব্দের গুণাছ-সাধক অনুমানকে তাহার উনাহরণক্যপে শ্রুনা করিয়াছেন। "তিমিন্ অব্যুমানের প্রণালী ব্যুক্ত্বিগুলংশরে" ইত্যাদি সম্পর্ভের দারা সেই গুণাছ-সাধক "শেষবং" অনুমানের প্রণালী

প্রদর্শন পূর্মক ঐ উদাহরণটি বুঝাইয়াছেন। অর্থাৎ ভাষ্যকার বলিয়াছেন যে, মহবি কণাদ দ্রব্য, গুণ, কর্ম, জাতি, বিশেষ, সমবার, এই যে ছয়টি ভাব-পদার্থের উরেখ করিয়াছেন, তাহার মন্যে তাঁহার মতে শব্দ গুণপদার্গ, ইহা "শেষবৎ" অনুমানের দ্বারাই বুঝা যায়। কারণ, মহর্ষি कंशान "मननिजार ज्ञरावर कार्यार कार्यार मात्राज्ञविद्यायविद्या ज्ञराज्य-कर्यशामविद्यायः" (৮ম ক্তা) এই ক্তাট্য দ্বারা দত্তা ও অনিতাত্ব প্রভৃতি ধর্মকে দ্রব্য, ৩৭ ও কর্মের অবিশেষ অর্গাৎ সাধর্ম্য বলিরাছেন, অর্গাৎ ঐ ধর্মগুলি জব্য, গুণ ও কর্মপদার্থেই থাকে, জাতি, বিশেষ, সমবার এই তিন পদার্থে থাকে না। ঐ ধর্মগুলি ঐ জাতি প্রভৃতি তিনটি নিত্য পদার্থের বৈধর্ম্ম। স্থতরাং ঐ সতা ও অনিতার প্রভৃতি সাধর্ম্মগুলি বে পদার্থে আছে, ইহা বথার্থক্সপে वृक्षा बाहेर्द, रम भनार्थ छ। जिए, विस्मवद ७ ममवांत्ररहत श्रमिक्ट इहेर्द ना, वर्षाः ये भनार्थि। জাতি, বিশেষ ও সমবায় নামক পদার্থ নহে, ইহা নিশ্চিতই থাকিবে। শব্দ নানাজাতীয় সংপদার্গ, এবং তাহার অনিত্যত্ব প্রভৃতিও কণাদের সমর্থিত সিদ্ধান্ত। স্থতরাং পূর্ব্বোক্ত সন্তা অনিত্যত্ব প্রভৃতি দ্রব্য, গুণ ও কর্মের সাধর্মাগুলি যখন কণাদের মতে শব্দে আছে, তখন শব্দ জাতি, বিশেব ও সমবায় নামক পদার্থ নহে, ইহা নিশ্চিত। কিন্তু শব্দে পূর্ব্বোক্ত সভা, অনিতাত্ত্ব প্রভৃতি দ্রব্য, ওণ ও কর্ম্মের সাধর্ম্ম থাকার, তাহাতে দ্রবাহ, কর্মাছ ও ওণত্ব 'প্রেসক্ত' হইতেছে। অর্থাং শব্দে পূর্ব্বোক্ত সভা, অনিতাত্ব প্রভৃতি দ্রব্য, ওণ ও কর্মের সাধারণধর্মের জ্ঞানবশতঃ শব্দ ज्ञ कि मा ? भक्त कर्य कि मा ? भक्त खन कि मा ? এই द्वारा भरक ज्ञ ज्ञ कर्या द । खनर हत मध्मत्र इहेराउट्छ। এখন यपि भक्त जारा नाइ अवः कर्या नाइ, हेहा यथार्गकारश दुवा यात्र, जाहा হইলে শব্দ ওণপদার্থ, ইহা নিশ্চিত হইয়া যায়। ফলতঃ তাহাই হইতেছে। কারণ, শব্দ আকাশে উৎপন্ন হর, অর্থাৎ আকাশই শন্দের উপাদান কারণ, ইহাই কণাদের সিদ্ধান্ত। আকাশ দ্রবাপদার্থ এবং এক। স্বতরাং শব্দ একমাত্র দ্রবাসমবেত। অর্থাৎ আকাশনামক একটিমাত্র দ্রবাই শব্দের উপাদান কারণ; স্কুতরাং বুঝা গেল, শব্দ দ্রব্যপদার্থ নহে। কারণ, দ্রবা-পদার্থের উপাদান কারণ একটিমাত্র দ্রব্য হইতে পারে না, একাধিক দ্রব্যেই জল্প-দ্রব্যগুলি গঠিত হয়। ভাষ্যে "একদ্রব্যন্তাৎ" এই স্থলে "একং জবাং (সমবায়িতয়া) যতা" এইরপ বিগ্রাহে "একদ্রবাদ্ধ" কথার ছারা একমাত্র দ্রবাদমবেতত অর্থই বুঝিতে হইবে। এবং শব্দ কর্ম অর্থাৎ ক্রিয়াপদার্থও নহে। কারণ, শব্দ শব্দাস্তরের উৎপাদক। ভাষ্যে "শব্দাস্তরহেতৃহাৎ" এই কথার দ্বারা সঞ্চাতীয় পদার্থের উৎপাদকত্ব হেতুই স্থৃচিত হইরাছে। উদ্যোতকর প্রভৃতিও তাহাই বলিরাছেন। কারণ, সজাতীয়োৎপাদকত্ব-হেতুই শব্দে কর্মজাভাবের অনুমাণক হয়। প্রথম উৎপন্ন শক্ষ তাহার সজাতীয় শকান্তর জন্মায়, সেই বিতীয় শব্দটি আবার তাহার সজাতীয় শব্দস্তর জন্মার, এইরূপে বীচিতরক্ষের স্থার শব্দ হইতে শব্দান্তরের উৎপত্তি হইয়া থাকে। এইরূপে শ্রোতার শ্রবণদেশে উৎপন্ন শব্দুই শ্রুতিগোচর হইয়া থাকে, এই দিন্ধান্ত্রশব্দে শব্দ স্ঞাতীরের উৎপাদক। এই সঞ্চাতীরোৎপাদকত্ব কর্মপদার্থে নাই। কারণ, কণাদের মতে উহা দ্রব্য ও গুণপদার্থেরই সাধর্ম্য। কণাদ বলিয়াছেন,—"দ্রব্যগুণরোঃ দলাতীয়ারম্ভকত্বং দাধর্ম্মা। "দ্রবাণি দ্রবাস্তরমারভত্তে গুণান্ত গুণান্তরম্"। "কর্ম্ম কর্মদাধ্যং ন বিদ্যতে"। ১০০০০০ হতা। কর্মকে কর্মান্তরের উৎপাদক বলা যার না। কারণ, ক্রিয়ানাত্রই বিভাগজনক। বিভাগ না জন্মাইলে তাহাকে কর্ম বলা যার না। ব্যবন প্রথম ক্রিয়াই বিভাগ জন্মাইরাছে, তথন ক্রিয়াজন্ম দ্বিতীর ক্রিয়া স্বীকার করিলে তাহা আবার কিসের সহিত বিভাগ জন্মাইবে? সংযুক্ত পদার্থেরই বিভাগ ইইয়া থাকে, বিভক্রের আবার বিভাগ কি? এই মুক্তি অনুসারে মহর্বি কণাদ বলিয়াছেন, —কর্ম কর্মান্তরের উৎপাদক নহে। স্মৃতরাং সজাতীরোংপাদক কর্মে নাই। পূর্কোক মুক্তিতে শক্ষে উহা আছে; স্মৃতরাং শক্ষ কর্ম্ম নহে। শক্ষ কর্মা হইলে সজাতীর শক্ষান্তর জন্মাইত না। এইরূপে মনুমানের হারা শক্ষে "প্রসক্ত" দ্রবান্ধ ও কর্মছের "প্রতিবেশ" অর্থাৎ অভাব নিশ্চর ইইলে "অন্তর্জ" অর্থাৎ জাতিছ; বিশেষত্ব ও সমবারছে "অপ্রসক্ত" বর্শাহ অর্থাৎ প্রসক্তি না থাকার প্রসক্ত দ্রবান্ধ, কর্মান্ত ও ওণ্ডের মধ্যে কেবল গুণত্বই "শিষ্যমাণ" অর্থাৎ "শেষ" থাকিল। শক্ষের গুণত্ব-প্রতিবেশক কোন প্রমাণ ও নাই, স্মৃতরাং শক্ষ গুণপদার্থ, ইহা বুখার্গরাপে বুবা গেল। এইরূপে শক্ষে গুণত্বরূপ "শেষ" পদার্থ-বিষয়ক যে অনুমিতি, তাহার করণ নিঞ্বপরামর্শকে "শেষ" পদার্থ-প্রাভিন।

তাংপর্যা-টাকাকার বলিয়াছেন বে, "শেষবং" অমুমানের ভাষ্যোক্ত এই উদাহরণ আদরণীয় নহে। কারণ, "শেববং" ও "পরিশেষ" "ব্যতিরেকী" অমুমানেরই নামাস্কর। ভাষ্যকারের প্রদর্শিত উদাহরণটি "ব্যতিরেকী" অমুমান নহে; ঐটি "অব্ব-ব্যতিরেকী"। তাংপর্যা-টাকাকার পরে "সাংখ্যতত্ত্ব-কৌন্দাী"তেও "শেষবং" অমুমানের ব্যাখ্যায় ভাষ্যকার বাংস্তায়নের "প্রসক্ত প্রতিবেধে" ইত্যাদি সন্দর্ভ উদ্ধৃত করিয়াছেন; কিন্ত ভাষ্যকারের এই উদাহরণটি সেখানেও গ্রহণ করেন নাই। "অব্রী", "ব্যতিরেকী" এবং "অব্র-ব্যতিরেকী" এই ত্রিবিধ নামেও অমুমান ত্রিবিধ বলিয়া ব্যাখ্যাত হইয়াছে। নব্য নৈয়ায়িকগণ এই ত্রিবিধ নামের বিস্তৃত ব্যাখ্যা করিলেও ঐ তিনাটি নাম তাহাদিগেরই আবিদ্ধত নহে। পরমপ্রাচীন উদ্যোতকর "ভাষ্যবার্তিকে" স্থান্ত্রোক্ত "ত্রিবিধং" এই কথার ব্যাখ্যায় প্রথমতঃ "অব্রী ব্যতিরেকী অব্রয়তিরেকী চ" এইরপ বিভাগ প্রদর্শন করিয়া গিয়াছেন। ইহাদিগের ব্যাখ্যা "অব্যাব" পদার্থের ব্যাখ্যায়্বলে প্রকটিত হইবে। ভাষ্যকার বাংস্তায়ন এপানে "পরিশেষ" অমুমানকেই "শেববং" বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন। তাহার মতে প্রসক্তের মধ্যে যেটি শেষ থাকে, সেই শেষ পদার্থের প্রতিপাদক অমুমানই "পরিশেষ", তাহাই "শেষবং" ।

ভাষ্য। সামান্যতো দৃষ্টং নাম যত্রাপ্রত্যকে লিঙ্গলিঙ্গিনোঃ সম্বন্ধে কেনচিদর্থেন লিঙ্গন্ত সামান্যাদপ্রত্যকো লিঙ্গা গম্যতে, যথেচ্ছাদিভিরাত্মা, ইচ্ছাদয়ো গুণাঃ, গুণাশ্চ দ্রব্যসংস্থানাঃ, তদ্যদেষাং স্থানং স আত্মেতি।

১। "পরিশেষ" শক্ষাট নহবি খোতনের ক্ষতেও পাওয়া বার। "পরিশেবাব্ধবান্তহেতুপপরেক"। জ্যান্ত হ ক্ষা। এই ক্ষে "পরিশেষ" শক্ষের ধারা নহবি বে প্রকার অনুমান-প্রমাণ স্থচনা করিবাছেন, ভাষাকার ক্ষানুসারে ভাষা লক্ষা করিবা এথানে "শেববং" অনুমানের ঐ প্রকার ব্যাথা করিবাছেন, ইহা মনে হয়।

অনুবাদ। যে স্থলে (যে অনুমানস্থলে) লিঙ্ক ও লিঙ্কীর (প্রাকৃত হেতু ও প্রকৃত সাধ্যের) সম্বন্ধ (পূর্ববর্ণিত ব্যাপ্যব্যাপকভাবসম্বন্ধ) অপ্রত্যক্ষ হইলে (লোকিক প্রত্যক্ষের অযোগ্য হইলে) কোন পদার্থের সহিত (ব্যাপ্তি-বিশিষ্ট বলিয়া জ্ঞারমান যে কোন পদার্থের সহিত) লিঙ্কের অর্থাৎ প্রাকৃত হেতুর সমানতা প্রযুক্ত (সেই লিঙ্কের হারা) "অপ্রত্যক্ষ" অর্থাৎ লোকিক প্রত্যক্ষের অযোগ্য "লিঙ্কী" (সাধ্য) অনুমিত হয়, সেই অনুমানের নাম "সামান্যতো দৃষ্ট"। (উদাহরণ) যেমন ইচ্ছাদির হারা আত্মা অনুমিত হয়। (কি প্রকারে হয়, তাহা বলিতেছেন) ইচ্ছা প্রভৃতি পদার্থ গুণ, (গুণপদার্থ), গুণগুলি আবার দ্রব্যাশ্রিত; অতএব ইহাদিগের অর্থাৎ ইচ্ছা প্রভৃতি গুণের বাহা আশ্রায়, তাহা আত্মা।

টিগ্ননী। "পূর্ব্বং" অনুমানের সাধ্য বহি প্রভৃতি দৌকিক প্রত্যক্ষের অযোগ্য নহে; স্থতরাং ধুম প্রভৃতি প্রত্যক্ষ পদার্গের সহিত তাহার ব্যাপ্য-ব্যাপকভাব-সম্বন্ধের প্রত্যক্ষ হইতে পারে ও হইনা থাকে। কিন্ত বে পদার্থ লোকিক প্রতাক্ষের অনোগ্য, কোন পদার্থের সহিতই তাহার বাপা-বাপক-ভাব-সধন্ধের লৌকিক প্রত্যক্ষ হইতে পারে না ; – বেমন ইক্রিয় ও আত্মা প্রভৃতি পদার্থ। দেহাদি হইতে বিভিন্ন আত্মা লৌকিক প্রত্যক্ষের যোগ্য নহে; স্কুতরাং ইচ্ছা প্রভৃতি গুণ মানস-প্রত্যক্ষ-সিদ্ধ হইলেও তাহার সহিত ঐ আত্মার ব্যাপা ব্যাপকভাব-সহদ্ধের লৌকিক প্রতাক হইতে পারে না। কিন্ত যাহা গুণ-পদার্গ, তাহা দ্রবাঞিত অর্থাৎ কোন দ্রব্যে থাকে; এইরপে সামান্ততঃ গুণ্দার্থের সহিত দ্রব্যান্তিতছের ব্যাপ্য-ব্যাপক-ভাব-সম্বন্ধ প্রত্যক্ষ হইতে পারে। তাহার ফলে ইচ্ছা প্রভৃতি জব্যাপ্রিত, যেহেতু তাহারা গুণপদার্থ; এইরূপে ইচ্ছাদি পদার্গে ক্রব্যাশ্রিতত্বের অনুমান হয়। তাহার পরে ঐ ইচ্ছা প্রভৃতি দেহ, ইন্দ্রিয় প্রভৃতি কোন জবোর আত্রিত নহে, ইহা বুঝিলে উহাদিগের আত্রয়ত্রপে দেহাদি হইতে বিভিন্ন লৌকিক প্রতাকের অবোগা বে দ্রবা-পদার্থ দিছ হয়, তাহারই নাম আবা। তাহাই পূর্বোক্তরপে "সামান্ততো দৃষ্ট" অনুমানের বারা দিন্ধ হয়। ইহাই ভাষ্যকারের তাৎপর্য্য। ন্তারবার্ত্তিক-কার ও তাংপর্যা-টীকাকার বলিয়াছেন বে, এই স্থলে ইচ্ছা প্রভৃতি ওপের পরভন্নতা অর্থাৎ পরাশ্রিভত্বই "সামান্ততো দৃষ্ট" অনুমানের সাধ্য। আত্মা ঐ অনুমানের সাধ্য নহে। ইচ্ছা প্রভৃতি গুণের পরতন্ত্রতা লৌকিক প্রত্যক্ষের অধোগ্য। কিন্তু সামান্ততঃ বাহা গুণপদার্থ, তাহা পরতন্ত্র; এই-রূপে ভণপদার্থে পরতত্ততার ব্যাপ্তিনিশ্চরবশতঃ ইচ্ছা প্রভৃতি পদার্থেও পরতন্ততা দিল হইয়া যার; কারণ, তাহারাও গুণপদার্থ। তাহার পরে ঐ ইচ্ছা প্রভৃতি অন্ত কোন দ্রব্যাশ্রিত হইতে পারে না,অর্গাৎ উহারা দেহাপ্রিত নছে,—ইন্দ্রিয়াপ্রিত নহে, ইত্যাদিরূপে অস্তান্ত ক্রব্যগুলির আশ্রিত নহে, ইহা বুঝিলে শেষে অভিব্ৰিক্ত কোন জব্যাপ্ৰিত, ইহাই বুঝা নায়। ঐ অভিব্ৰিক্ত জব্যই আত্মা। ফলতঃ পূর্কোক্তরূপে ইচ্ছা প্রভৃতির আত্মতন্ত্রতাই শেষে বুঝা যায়। তাৎপর্য্য-টীকাকার ঐ আত্মতন্ত্রতা-সাধক অনুমানকেই পূর্ব্বোক্ত "শেষবং" অনুমানের উদাহরণ বলিয়াছেন এবং

ইচ্ছা প্রভৃতির পরতপ্রতা-সাধক অন্তমানই এথানে "সামান্ততো দৃষ্ট" অনুমানের উদাহরণ বলিয়াছেন। মহর্ষি কিন্ত ইচ্ছা প্রভৃতিকে আত্মারই লিঙ্গ বলিয়াছেন। তাঁহার অভিপ্রায় যথাস্থানে প্রকটিত হইবে। (১০ সূত্র দ্রষ্টব্য)।

ভাষ্য। বিভাগবচনাদেব ত্রিবিধমিতি দিদ্ধে—ত্রিবিধবচনং মহতো মহাবিষয়স্ত ভায়স্ত লবীয়দা সূত্রেনোপদেশাৎ পরং বাক্যলাঘবং মন্ত-মানস্তান্তিস্মিন্ বাক্যলাঘবেহনাদরঃ। তথা চায়মস্তেপস্তৃতেন বাক্যবিকল্পেন প্রবৃত্তঃ দিদ্ধান্তে ছলে শব্দাদিয়ু চ বহুলং দমাচারঃ শাস্ত্রে ইতি।

অনুবাদ। "ত্রিবিধং" এই বিভাগ-বাক্য হইতেই সিদ্ধ হইলেও ( অর্থাৎ পূর্ববং প্রভৃতি তিন প্রকার অনুমান মহর্ষির মত, ইহা বুঝা গেলেও ) "ত্রিবিধবচন" অর্থাৎ "পূর্ববং" প্রভৃতি ত্রিবিধ অনুমানের উক্তি—মহান্ অর্থাৎ ত্রিবিধ এবং মহা বিষয়—অর্থাৎ ভূত, ভবিষ্যৎ ও বর্ত্তমান যাহার বিষয়, এমন আয়ের ( অনুমানের ) অতি লবু একটি সূত্রের দ্বারা ( "তৎপূর্ববং" ইত্যাদি ক্ষুদ্র একটিমাত্র সূত্রের দ্বারা ) উপদেশ করায়, যিনি অত্যন্ত বাক্যলাঘব মনে করিয়াছেন, তাঁহার ( শিষ্যদিগকে ব্যুৎপন্ন করিতে ইচ্ছুক সূত্রকার মহর্ষি গোতমের ) অন্ত বাক্যলাঘব অর্থাৎ ইহার সপেক্ষায় আরও বাক্য সংক্ষেপে "অনাদর"—অর্থাৎ ঐ উক্তি বাক্যসংক্ষেপে অনাদরপ্রযুক্ত। ( এই আয়সূত্রে অন্তত্রও ইহার দৃষ্টান্ত প্রদর্শন করিতেছেন )। "শাত্রে" ( এই আয়দর্শনে ) "সিদ্ধান্তে", "ছলে" এবং শব্দ-প্রমাণাদিতে ( ঐ সমস্ত পদার্থ-বোধক সূত্রে ) ইহার অর্থাৎ সূত্রকার মহর্ষি গোতমের সেই প্রকার অর্থাৎ এই সূত্রে "ত্রিবিধ" বচনের আয় এই সমাচার ( সূত্রে অত্যন্ত বাক্য-বৈচিত্র্যের দ্বারা বহুতর প্রবৃত্ত হইয়াছে।

টিগ্ননী। প্রান্ন হইতে পারে যে, মহর্ষি "অও তংপুর্ন্ধকং ত্রিবিধমস্থানং" এই পর্যান্ত স্ত্র বলিলেই "ত্রিবিধং" এই বিভাগ-বাকোর নারা পূর্ন্ধবং প্রভৃতি ত্রিবিধ অন্থান বুঝা যান্ত; কারণ, অন্থানের প্রকার-ভেদ বিষরে চিন্তা করিলে উদাহরণ পর্য্যালোচনার নারা "পূর্ন্ধবং" প্রভৃতি তিনটি প্রকারই বৃদ্ধির বিষয় হয়, "পূর্ন্ধবং শেষবং সামাজতো দৃষ্টক"—এই অংশের নারা মহর্ষি বাক্যগোরব করিয়াছেন কেন ? ভাষ্যকার "বিভাগবচনাদেব ত্রিবিধমিতি দিদ্ধে" এই কথার নারা এই প্রন্নের স্টনা করিয়া তত্ত্বের বলিয়াছেন বে, অন্থান মহান্ ও মহাবিষয়, একটিমাত্র অতি কৃত্রে স্থেতের নারা ইহার উপদেশ করিয়া মহর্ষি অত্যন্ত বাক্যলাঘৰ মনে করিয়াছেন। সেই একটি স্ত্রের মধ্যেও যে আরও বাক্যলাঘৰ করা, তাহা মহর্ষি কর্ত্ব্য মনে করেন নাই। তাহা

হইলে এই জুরুহ তত্ত্ব আরও অতি জুরুহ হইরা পড়ে। মহর্ষি ইহার পরেও "সিদ্ধান্ত", "ছল" ও শব্দপ্রমাণ প্রভৃতিঃ উপদেশ করিতে এইরূপ অত্যন্ত বাক্য-লাগবের আদর করেন নাই। সেই সব স্থলে স্পষ্ট করিরাই তার্গদিগের প্রকার-ভেদের কীর্ত্তন করিরাছেন। এই দৃষ্টান্তের উরেথ করিয়া ভাষ্যকার সমর্থন করিতেছেন যে, স্ত্রগ্রন্থে বাকালাধ্ব কর্ত্তব্য হইলেও ভাষ্য-স্থাকার মহর্ষি কোন স্থলেই অত্যন্ত বাক্য-লাববের আদর করেন নাই। স্থাত্তবাক্যের এইরূপ গৌরব-সমর্থনে ভাষ্যকারের এইরূপ প্রয়াদ দেখিয়া কেহ কেহ অন্তুমান করেন দে, পূর্ব্বকালে ভাষ্য-স্থত্তের প্রকৃত পাঠ অনেক স্থাে লুপ্ত ও বিক্লুত হইয়াছিল, ভাষাকার তাহার উদ্ধার করিয়াছেন। অবশ্র এ অনুমানের অন্ত হেতৃও আছে। বাচম্পতি মিশ্রের ''ন্যাবস্থতী-নিবন্ধ'' রচনার প্রয়োজনও ভাবিবার বিষয়। "বিভাগবচনাদেব" ইত্যাদি ভাষ্য পাঠ করিলে স্থত্তে "ত্রিবিদং" এই কথাটি কেন ? ইহাই মূল প্রশ্ন বলিয়া মনে আনে। কিন্ত 'ত্রেবিধমিতি'' এই "ইতি''শস্ব-মূক্ত বাকোর দারা স্থান্ত "ত্রিবিধং" এই বিভাগ-বাকাটির স্বরূপই বুঝা যায়। উহার দারা ত্রিবিধন্ধ সহজে বুঝা যায় না। এবং "ত্রিবিধবচনং" এই কথার দ্বারা ত্রিবিধের বচনই সহজে বুঝা যায়, "ত্রিবিবং" এই বাকোর বচন বুঝা বায় না। মূল কথা, "ত্রিবিধ্বে সিদ্ধে ত্রিবিধমিতি বচনং" এইরূপ ভাষা থাকিলেই ঐরূপ অর্থ সহজে গ্রহণ করা বায়। মনে হর, এই সমস্ত কথা মনে করিয়াই ভাষা-প্রবীণ বাচম্পতি মিশ্র এখানে লিখিয়াছেন,—"ত্তিবিধমিতি বিভাগবচনাদেব সিদ্ধে", "পূর্ববদাদে সিদ্ধে", "ত্রিবিধবচনং ত্রিবিধন্ত পূর্ববদাদের্বচনং উক্তি:।" অনুবাদে মিশ্র মহো-দরের ব্যাখ্যাই গৃহীত ইইয়াছে। স্থাকারের "ত্রিবিধবচন" অত্যন্ত ব্যক্তাগারবে "অনাদর" প্রযুক্ত। তাই ভাষ্টকার ঐ ত্রিবিংবচনকে বাকাসংক্ষেপে অনাদর বলিয়াই প্রকাশ করিয়াছেন। মূর্থতাপ্রযুক্ত কোন কার্যা হইলে তাহাকে মূর্থতা বলিয়াও বলা হয়। ঐ কার্যো মূর্থতাই প্রধান হেতু, ইহা বুবাইবার জন্ম তাহাকে মুর্থতার সহিত অভিনভাবেই উল্লেখ করা হয়, তদ্রপ মহর্ষির এই স্থাত্রে বে পূর্ব্ববৎ প্রভৃতি ত্রিবিধ বচন, তাহার প্রতিও অন্ত কোনও হেতু নাই, অত্যন্ত বাক্য-সংক্ষেপে অনাদরই উহার মূল, ইহা বুঝাইতেই ভাষ্যকার উহাকে বাক্যলাখনে অনাদর বলিয়াই প্রকাশ করিয়াছেন।

ভাষ্য। সন্বিষয়ঞ্চ প্রত্যক্ষং সদসন্বিষয়ঞ্চানুমানম্। কস্মাৎ ? ত্রৈকাল্যগ্রহণাৎ, ত্রিকাল্যুক্তা অর্থ। অনুমানেন গৃহন্তে, ভবিষ্যতীত্য-নুমীয়তে ভবতীতি চাভূদিতি চ। অসচ্চ থল্পতিমনাগতঞ্চি।

অনুবাদ। প্রত্যক্ষ (লৌকিক প্রত্যক্ষ) সন্থিবর অর্থাৎ বর্ত্তমানবিষয়ক।
অনুমান সন্থিয়ক ও অসন্থিয়ক অর্থাৎ বর্ত্তমান, অতীত ও ভবিষ্যান্থিয়ক। (প্রশ্ন)
কেন ? (উত্তর) ত্রৈকাল্য গ্রহণ বশতঃ। বিশদার্থ এই বে,—"অনুমানের দ্বার।
ক্রিকালযুক্ত অর্থ (বর্ত্তমান, অতীত ও ভবিষ্যৎ পদার্থ) গৃহীত (জ্ঞাত) ইইয়া থাকে।

হইবে ইহা অনুমিত হইয়া থাকে, হইতেছে ইহা এবং হইয়াছে ইহাও অনুমিত হইয়া থাকে। "অসং" বলিতে (অর্থাৎ "সদসদ্বিষয়ঞ্চানুমানং" এই পূর্বেবাক্ত বাক্যে "অসং" শব্দের অর্থ) অতীত এবং ভবিষ্যং।

টিগ্রনী। প্রত্যক্ষ হইতে অন্থান ভিন্ন, ইহা লক্ষণ ভেদ করিয়াই স্ত্রকার মহর্মি দেখাইয়া-ছেন। ভাষ্যকার ঐ ছইটির বিষয়-ভেদপ্রযুক্তও ভেদ বলিতেছেন। এখানে ভাষ্যে "প্রত্যক্ষ" শব্দ ও "অন্থান" শব্দ প্রমিতি অর্থেই প্রযুক্ত। ভাবার্থে অনট্ প্রত্যয়-সিদ্ধ "অন্থান" শব্দ প্রযুক্ত হইলে ভাষ্যর দ্বারা অন্থমিতিই বুঝা যায়। ঐ প্রত্যক্ষ প্রমিতি এবং অন্থমিতিরূপ প্রমিতি তৃতীয় স্তর্জ-ভাষ্য-বর্দিত হানাদি বুদ্ধিরূপ কলের প্রতি প্রমাণও হইবে। স্থতরাং প্রত্যক্ষ প্রমাণও অন্থমান-প্রমাণের বিষয়-ভেদ বলিলেও বলা য়ায়। এবং এই স্থলে প্রত্যক্ষ শব্দের দ্বারা লৌকিক প্রত্যক্ষই বুঝিতে হইবে; কারণ, সিদ্ধ যোগিগণের অলৌকিক প্রত্যক্ষ কেবল বর্ত্তমান বিষয়ক নহে, তাহার সহিত অন্থমানের ভাষ্যোক্ত বিষয়-ভেদ নাই। লৌকিক প্রত্যক্ষ কেবল বর্ত্তমান-বিষয়ক। অতীত ও ভবিষ্যৎ বিষয়ের লৌকিক প্রত্যক্ষ হয় না; কিন্তু অন্থমাণক সংহেতুর সাহায়ে অন্থমিতি হইয়া থাকে। ভাষ্যে "বৈকাল্য" শব্দের দ্বারা "ব্রিযু কালেরু স্থিতাঃ" এইরূপ বুংপাতিতে কাল্রেয়বর্টা অর্থই বুঝিতে হইবে।

অনুমান বুরিতে হইলে পক্ষ, সাধ্য, সংহেতু, অসং হেতু, ব্যাপ্তি, ব্যাপ্য, ব্যাপক, ব্যাপ্তিজ্ঞান, লিম্পপরামর্শ বা পরামর্শ —এই পদার্থগুলি মনে রাখিতে হইবে । বে স্থানে অন্থমিতি হয়, তাহাকে "পক" বা আগ্রার বলে। সেই পক্ষে যে ধর্মটির অন্তমিতি হয়, তাহাকে সাধ্য ধর্মা বলে। এই সাধ্য-ধর্ম-বিশিষ্ট পক্ষরপ ধর্মীও অনুমানের পূর্ব্ধে অসিদ্ধ বলিয়া ন্তায়স্থ্রেও ভাষ্টে "সাধ্য" শব্দের দারা অভিহিত হইয়াছে। যে হেতুতে কোন দোব নাই অর্থাৎ হেত্বাভান নহে, তাহাকে সংহেতু বলে। যে হেতু ছ্ঠ অর্থাৎ হেয়াভাদ, তাহাকে অসং হেতু বলে। হেয়াভাদের পরিচয় মহবি নিজেই দিয়াছেন। পূর্ব্বোক্ত শাধ্যধর্মফুক্ত কোন স্থানে থাকিয়া সাধ্যশৃত্তস্থানমাত্রে না থাকাকে সাধ্যের "ব্যাপ্তি" বলে। স্থলবিশেষে "ব্যাপ্তির" অন্তর্মপ লকণও বলিতে হইবে। ব্যাপ্তি-বিশিষ্টকে "ব্যাপ্য' বলে। সাধ্যের ব্যাপ্তি-বিশিষ্ট পদার্থ সাধ্যের ব্যাপ্য। বাহার ব্যাপ্য, ভাগকে "বাপক" বলে। এই হেতু এই সাধ্যের বাাপা, এইরূপ জ্ঞানকে হেতুতে সাধ্যের বাাপ্তি-জ্ঞান বলে। এই সাধ্য ব্যাপ্য, এই হেতু এই পক্ষে আছে, এইরূপ জ্ঞানকে লিকপ্রামর্শ বা পরামর্শ বলে। ইংার পরেই "এই পক্ষ এই সাধাযুক্ত", এইরপে যথাস্থানে প্রকৃত সাধ্যের অনুমিতি হয়। তাহার পরে দেই অনুমিত পদার্গের গ্রহণ, ত্যাগ অথবা উপেকা হয়। স্কুতরাং ঐ অমুমিতির পরেই তৃতীয় স্ত্র-ভাষ্য-বর্ণিত হানাদি বৃদ্ধিও জল্ম। ঐ "ধানাদিবৃদ্ধি"রূপ ফলের প্রতি পূর্বজাত অনুমিতিও চরম কারণ বলিয়া প্রমাণ ২ইবে। ঐ অনুমি তও স্থনোক্ত "তৎপূর্বক" জ্ঞান। স্তারশান্তের অনুমানকাপ্ত অতি ছক্ত । বিচার্য্য ও জ্ঞাতব্য বিষরের অস্ত নাই। অবয়ব-প্রকরণ, হেছাভাস-প্রকরণ এবং অনুমান-পরীক্ষাপ্রকরণে আরও এই বিষয়ে অনেক কথা ক্রইব্য ।ধা

ভাষ্য। অথোপমানম।

অনুবাদ। অনন্তর অর্থাৎ অনুমান নিরূপণের পরে (ক্রমপ্রাপ্ত) উপমান (নিরূপণ করিতেছেন)।

# সূত্র। প্রসিদ্ধনাধর্ম্যাৎ সাধ্যসাধনমুপমানম্।৬।

অনুবাদ। প্রসিদ্ধ সাধর্ম্ম প্রযুক্ত অর্থাৎ প্রকৃষ্টরূপে জ্ঞাত পদার্থ-বিশেষের সহিত অদৃষ্ট পদার্থের সাদৃশ্য-বোধক আপ্তবাক্য হইতে যে সাধর্ম্ম অর্থাৎ সাদৃশ্য জ্ঞান হয়, সেই সাদৃশ্য প্রযুক্ত (সেই সাদৃশ্য প্রত্যক্ষ বশতঃ) সাধ্যের অর্থাৎ শব্দ-বিশেষের বাচ্যন্ন সন্থানের সাধন (নিশ্চয়) যাহা ভারা হয়, তাহা উপমান প্রমাণ।

ভাষ্য। প্রজ্ঞাতেন সামান্তাং প্রজ্ঞাপনীয়ন্ত প্রজ্ঞাপনমূপমানমিতি।
"যথা গোরেবং গবয়" ইতি। কিং পুনরত্রোপমানেন ক্রিয়তে ? যদা
থল্বয়ং গবা সমানধর্মং প্রতিপদ্যতে তদা প্রত্যক্ষতন্তমর্থং প্রতিপদ্যত
ইতি। সমাধ্যাসম্বন্ধপ্রতিপত্তিরুপমানার্থ ইত্যাহ। "যথা গোরেবং গবয়"
ইত্যুপমানে প্রযুক্তেগবা সমানধর্মাণমর্থমিন্দ্রিয়ার্থসিরকর্মান্তপলভমানোহন্ত
গবয়শবঃ সংজ্ঞেতি সংজ্ঞাসংজ্ঞিদম্বন্ধং প্রতিপদ্যত ইতি। "যথা মুদ্গন্তথা
মুদ্গপর্ণী", "যথা মাযন্তথা মাষপর্ণী" ত্যুপমানে প্রযুক্তে উপমানাৎ
সংজ্ঞাসংজ্ঞিদম্বন্ধং প্রতিপদ্যমানন্তামোষ্ধীং ভৈষজ্যায়াহরতি। এবমন্ত্যোহপ্যুপমানন্ত লোকে বিষয়ের বুভুৎসিতব্য ইতি।

অমুবাদ। প্রজ্ঞাত পদার্থের সহিত (প্রকৃষ্টরূপে পরিচিত পদার্থ-বিশেষের সহিত) সমানতা-প্রযুক্ত অর্থাৎ সাদৃশ্য-বোধক আগুবাক্য হইতে পরিজ্ঞাত সাদৃশ্য-প্রযুক্ত (সেই সাদৃশ্যের প্রত্যক্ষরণতঃ) প্রজ্ঞাপনীয় পদার্থের (সংজ্ঞাবিশেষের বাচ্যকরপে প্রজ্ঞাপনীয় পদার্থ-বিশেষের অথবা অর্থ-বিশেষে শব্দ-বিশেষের বাচ্যক সম্বন্ধের) প্রজ্ঞাপন "উপমান" (উপমিতি)। (উদাহরণ প্রদর্শনের জন্ম উপমিতির মূল সাদৃশ্য-বোধক প্রসিদ্ধ আগুবাক্যাটির উল্লেখ করিতেছেন) "যেমন গো এইরূপ গবর"। (পূর্বপক্ষ) এই স্থলে উপমান প্রমাণ কি করিতেছে? যে সময়ে ব্যক্তি-বিশেষ (গবর পশুতে) গোর সমান ধর্মা (সাদৃশ্য) জানে (প্রত্যক্ষ করে,) তখন প্রত্যক্ষের ঘারাই সেই পদার্থকে (গবরকে) জানে। (অর্থাৎ ঐ স্থলে গবর-

পশুজ্ঞানের জন্ম উপমান নামক অতিরিক্ত প্রমাণের প্রয়োজন কি 🤊 গবয়ে / সাদৃশ্য প্রত্যক্ষকালে গবয়ের প্রত্যক্ষজানই হইয়া থাকে। (উত্তর) সমাধ্যার (সংজ্ঞাশব্দবিশেষের) "সম্বন্ধপ্রতিপত্তি" অর্থাৎ অর্থবিশেষে বাচ্যত্বসম্বন্ধ জ্ঞান (শক্তিজ্ঞান) উপমান প্রমাণের প্রয়োজন অর্থাৎ ফল, ইহা (মহর্ষি গোতম) বলিয়াছেন। (প্রাকৃতস্থলে ইহা বিশদ করিয়া বুঝাইতেছেন) "যেমন গো, এইরূপ গৰয়" এই উপমান ( অৰ্থাৎ উপমিতির মূল-সাদৃশ্য-বোধক আপ্তবাক্য ) "প্রযুক্ত" হইলে অর্থাৎ কোন বোদ্ধা ব্যক্তির নিকটে কথিত হইলে (সে বোদ্ধা ব্যক্তি কোন স্থানে) গোর সমান-ধর্ম্মবিশিষ্ট পদার্থকে (গো-সাদৃশ্যবিশিষ্ট গবয় পশুকে) ইন্দ্রিয়ার্থ সন্নিকর্মবশতঃ উপলব্ধি করতঃ অর্থাৎ প্রত্যক্ষ করতঃ গ্রয়শব্দ ইহার (এই দৃশ্যমান পশু-বিশেষের) সংজ্ঞা (নাম)—এইরপে সংজ্ঞা-সংজ্ঞি-সম্বন্ধ অর্থাৎ গবয় ও "গবয়" শব্দের বাচ্য-বাচকতা সম্বন্ধ বুঝিয়া থাকে। (উপমানের আরও একটি স্থল দেখাইতেছেন ) (২) "ষেমন মুদ্গ, সেইরূপ মুদ্গপণী" ( এবং ). "যেমন মাষ, সেইরূপ মাষপর্ণী" এই উপমান (উপমিতির মূল-সাদৃশ্য-বোধক আপ্তবাক্য ) প্রযুক্ত হইলে অর্থাৎ অনুসন্ধিংস্থ বোদ্ধার নিকটে কথিত হইলে ( ঐ ব্যক্তি ) উপমান প্রমাণ হইতে (পূর্বেবাক্ত প্রকারে সংজ্ঞা-সংজ্ঞি-সম্বন্ধ অর্থাৎ সেই ওষধিবিশেষ ও মুদ্গপর্ণী শব্দের এবং সেই ওষধিবিশেষ ও মাষপর্ণী শব্দের বাচ্যবাচকতা-সম্বন্ধ বোধ করতঃ এই ওষধীকে (মুদ্গপর্ণী নামক এবং মাষপর্ণী नामक (उपशीविर्गयरक ) उपराध्य क्रम्म आहत्व करत् । এইরূপ অন্যও অর্থাৎ ইহা ভিন্নও জগতে উপমান প্রমাণের বিষয় বুঝিতে ইচ্ছা করিবে।

টিপ্লনী। "গবদ্ধ" নামে একপ্রকার আরণ্য পশু আছে। বাহাকে দেশবিশেষে "নীলগাই" বলে। নগরবাদী গবদ্ধ পশু দেখেন নাই; কিন্তু বিজ্ঞ অরণ্যবাদীর নিকটে শুনিয়াছেন—গবদ্ধ পশু দেখিতে গো-পশুর মত। পরে নগরবাদী কোন কারণে অরণ্যে গমন করিয়া এক দিন একটি গবদ্ধ পশু দেখিলেন; তথন ঐ অদৃষ্টপূর্ব্ধ পশুতে জাহার পূর্ব্ধ-প্রজ্ঞাত গো-পশুর সাদৃশ্র প্রত্যক্ষ হইল, তাহার পরেই পূর্ব্বশুরু অরণ্যবাদীর দেই বাক্যের অর্থ অরণ হইল। তাহার পরেই নগরবাদী নিশ্ব করিলেন, ইহার নাম গবদ্ধ। অর্থাৎ এই প্রত্যক্ষ গবদ্ধ-বিশিষ্ট পশুমাত্রই গবদ্ধ বাচ্য। এইরণে তিনি গব্দ পশু ও গব্দ শব্দের বাচ্য-বাচকতা সদদ্ধ নির্ণন্ন করিলেন। তাহার এই সদদ্ধ-নির্ণন্ন পূর্ব্বজ্ঞাত সাদৃশ্র-প্রত্যক্ষরণ উপ্সান প্রমাণের ফল। উহারই নাম শিল্পদিতি।"

ঐ স্থলে গব্য পশুর প্রত্যক্ষ এবং তাহাতে গো-সাদুগুর প্রত্যক্ষ, প্রত্যক্ষ-প্রমাণের দারাই

হইতেছে; কিন্তু গ্ৰমন্ত্ৰিশিষ্ট পশুমাতে গ্ৰম শব্দের বাচ্যত্ব সম্বন্ধ নির্ণয় ঐ ভূলে অন্ত কোন প্রমাণের দারা হইতে পারে না। ঐ স্থলে তথিবরে অন্ত কোন প্রমাণই উপস্থিত নাই। বে প্রমাণের ছারা ঐ স্থলে পুর্বেষাক্ত সথক নির্ণয় হর, তাহারই নাম উপমান প্রমাণ। পরীকা-প্রকরণে ঐ সব কথা বিশেষরূপে সমর্থিত হইবে। স্থলে "প্রসিদ্ধসাবদ্ধ্যাৎ" এই স্থলে তৃতীনা-তংপুরুষ সমাদই ভাষ্যকারের অভিমত। তাই ভাষ্যকার স্থানের ঐ কথার ব্যাখ্যা করিয়াছেন,— "প্রস্কাতেন সামান্তাং।" স্থত্তের "সাধ্যমাধনং" এই কথার ব্যাথ্যা করিয়াছেন,—"প্রস্কাপনীরস্ত প্রজাপনম ।" প্রমাণ কর্তৃক প্রমাতা প্রজাপিত হইয়া থাকে। স্থতরাং প্রজাপন প্রমাণেরই ব্যাপার। এই অভিপ্রারেই ভাষ্যকার উপমান প্রমাণের ফল উপমিতিকে "প্রজ্ঞাপন" বলিগ্নাছেন। পরে দংজ্ঞাদংজ্ঞি-সম্বন্ধ-নির্বাই উপনানের ফল অর্থাৎ "উপনিতি", ইহা ব্যক্ত করিয়া বলিয়াছেন। সংজ্ঞানংজ্ঞিদবন্ধ অর্থাৎ অর্থবিশেষে শব্দ-বিশেষের বাচ্যন্ত সদ্বন্ধই উপমান প্রমাণের সাধ্য, অর্থাৎ সাদৃপ্তবোধক ৰাক্য বক্তার প্রজ্ঞাপনীয়; তাই স্ত্তের "সাধ্য" শব্দের দ্বারা তাহাই বুঝিতে হইবে। সেই সাধ্যের সাধন অর্থাৎ নিশ্চর বাহার হার। হয়, তাহা উপমান প্রমাণ। তাৎপর্যাদীকাকার সূত্রে "বতঃ" এই বাক্যের অধ্যাহার করিয়া এইরূপ ব্যাপ্যাই প্রকাশ করিয়াছেন। "সাধ্যসাধন-মুপমানং" এইমাতা স্তা বলিলে প্রত্যক্ষাদির সাধন এবং স্কুখাদির সাধনও উপমান হইরা পড়ে; তাই বলিয়াছেন — "প্ৰসিদ্ধনাবৰ্দ্মাৎ।" অৰ্থাৎ প্ৰসিদ্ধ সাধৰ্দ্মপ্ৰযুক্ত সাধ্যসাধন হওৱা চাই। "প্রদিদ্ধণারশ্যমূপমানং" এইরূপ হুত্র বলিলে উপমানাভাগও উপমান লক্ষণাক্রান্ত হইরা পড়ে; তাই বলিয়াছেন — "সাধাসাধনন।", অৰ্থাৎ পূৰ্ব্বোক্ত প্ৰকাৰে সাধাসাধন হওৱা চাই। প্ৰজ্ঞাত প্লাপের সহিত প্রবর্ত্তী সাদৃখ্য-জ্ঞান (বেমন গ্রন্থ প্রত্তে গো প্রুর সাদৃশ্য প্রত্যক্ষ ) উপ্মান প্রমাণ। পূর্বাঞ্চত আপ্রবাকোর অর্থ শরণ তাহার ব্যাপার। ব্যাপারই মুখ্য করণ, এই প্রাচীন মতে ঐ পূর্বাঞ্চত আপ্রবাক্ষের অর্থ অরণই মুখ্য উপমান প্রমাণ। ফলতঃ কেবল সাদৃশ্র-প্রভাকে উপমিতি হয় না। সাদৃশ্য প্রভাকের পরে প্র্কশ্রুত সেই সাদৃশ্ববাধক আপ্রবাক্ষের অর্থ করণ আবশ্রক। তাহার পরেই পূর্ব্বোক্ত উপমিতি জন্ম।

(২) "মুকাপণী" ও "মাষপণী" নামে একপ্রকার ওবনী-বিশেব আছে, যাহাকে দেশবিশেষে বথাক্রমে "মুগানি" ও "মাষাণি" বলে। উহা বিষনাশক। বিনি উহা কথনও দেখেন নাই, তিনি দ্রবা-তহন্ত চিকিংসকের নিকট শুনিলেন—"মুকাপণী" মুকোর ন্তায় এবং "মাষপণী" মাষের স্তায়। পরে অরণ্যানিতে যাইয়া কোন ওবনীবিশেষে মুকোর বিলক্ষণ সাদৃশ্র প্রত্যক্ষ করিলেন, তাহার পরেই সেই পূর্বপ্রশত চিকিংসক-বাক্যের অর্থ "মরণ হইল, তাহার পরেই মেই ওম্বনীবিশেষে "মুকাপণী" শক্ষের বাচ্যস্ক-সম্বন্ধ নির্ণয় হইল। অর্থাৎ তথন তিনি বুরিলেন, "ইহারই নাম মুকাপণী।" এইরূপে "মাষপণী" শক্ষেরও মাষদৃশ ওবধী-বিশেষে বাচ্যন্থ নিশ্চম হইল। এইরূপে সাদৃশ্র প্রত্যক্ষ এবং সাদৃশ্র-বোধক বাক্যার্থ "মুরণ উদ্ভিদ্বিশেষের সংজ্ঞাসংজ্ঞিসম্বন্ধনির্ণয়্ম আনক খলে অনেকেরই হইয়া থাকে। যাহার হইয়াছে, তিনি স্মরণ কর্কন। তাহার ঐ জ্ঞান উপমান প্রমাণের ফল "উপমিতি।"

উপমান ব্যাখ্যায় তাৎপর্যানীকাকার বাচম্পতি মিশ্র একটি নৃতন কথা বলিয়াছেন বে, সূত্রে "मानका" भक्ति अनर्भन माळ । উहात हाता नर्भमाळहे दूबिएड हहेरत । अमिक रेक्स्मा अयुक्क उ উপমিতি হয়। তাহার উদাহরণ এই যে, কোন ব্যক্তি "করত" শব্দ উঠ্ভ অর্থও বুঝায়, ইহা জানেন না; বিস্ত একজন বিজ্ঞতম ব্যক্তির নিকটে শুনিলেন,—"করভ অতি কুন্সী, তাহার থ্রীবা ও ওর্চ অতি দীর্ঘ, সে অতি কঠোর তীক্ষ কন্টক ভক্ষণ করে, সে পঙর মধ্যে অধম।" এই কথাগুলির হারা শ্রোতা করতে অন্ত কোন পশুর সাদৃগ্য বুঝিলেন না, কিন্তু করতে অন্ত পশুর বৈগর্ঘাই বুরিলেন। পরে এক দিন কোন স্থানে উট্ট দেখিয়া তাহাতে অভিদীর্ঘ শ্রীবা ও কণ্টক-ভক্তন প্রভৃতি অন্ত পত্তর বৈধর্মাগুলির প্রত্যক্ষ করিলেন। তাহার পরেই তাহার পুর্বাহ্রত বাক্যার্গের স্মরণ হইল, তাহার পরেই তিনি বুরিলেন, উষ্ট্র, "করন্ত" শব্দের বাচ্য। অর্থাৎ করত শব্দের অর্থ উট্ট। এই বোর পূর্বজাত বৈষদ্ম্য প্রত্যক্ষ এবং পূর্বব্যক্ত বাক্যার্থ অরণজন্ম; স্নতরাং ইহা বৈধর্য্যোপমিতি। ইহাকে উপমিতি না বলিলে ইহার জন্ম অতিরিক্ত পক্ষম প্রমাণ স্বীকার করিতে হয়। কারণ, ঐ স্থলে ঐরপে বে উট্টে "করভ" শব্দের বাচার নিশ্চর হর, তাহা প্রত্যক্ষাদি প্রমাণে হর না। সাধর্ম্যপ্রকু ঐরূপ জ্ঞান বখন মহর্ষি গোত মের মতে অন্ত্রমিতি নহে, তথন বৈধর্ম্মপ্রবৃক্ত ঐরূপ জান ও তাহার মতে অনুমিতি হইতে পারে না। তাংপর্যাটীকাকার শেষে বলিয়াছেন বে, এই জন্মই ভগবান ভাষ্যকার উপমানের অনে চ উদাহরণ প্রদর্শন করিরাও অর্থাৎ আর উদাহরণ প্রদর্শনের প্রয়োজন না থাকিলেও শেষে বলিরাছেন, —"এবমজোহপাপমানশু লোকে বিবয়ো বৃভূৎসিতবাঃ"। অর্গাৎ ইহা ভিন্নও উপমানের বিষয় আছে। জানিতে ইক্সা করিয়া অনুসন্ধান করিলে আরও মিলিবে। তাংপর্যাটীকাকার ভাষ্যকারকে ভগ্বান বলিয়া তাঁহার কথার দ্বারাও এখানে নিজ মত সমর্থন করিয়াছেন। অর্থাৎ ভাষ্যকারের কথাও স্থাকারের কথার স্তায় তিনি প্রমাণ মনে করেন এবং ভাষ্যকারও যে শেষে তাঁহার মতেরই স্চনা করিয়া গিয়াছেন ইহাও তাঁ২পর্যাটীকাকার বাচস্পতির দুঢ় বিশ্বাস। "তার্কিকরফা"কার বরদরাজও মহর্বি-স্থত্ত্ব "সাধর্ম্য" শব্দের হারা সাধর্ম্মা, বৈধর্ম্মা, এবং ধর্ম্ম এই তিনটিকে গ্রহণ করিয়া উপমিতিকে তিন প্রকার বলিয়াছেন এবং তিনিও ভাষ্যকারকে ভগবান বলিয়া ভাষ্যকারের এই কথাটির উল্লেখপূর্মক স্বমত সমর্থন করিয়াছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ কিন্তু ভাষ্যকারের ঐ কথার উল্লেখপুর্ব্ধক উদাহরণ বৃত্তিশ্বাছেন বে, মুদগপর্ণীর স্তায় একরপ ওষণী আছে, তাহা বিষনাশক, এই কথা গুনিয়া কোন স্থানে এরপ 'अयथी मिश्रिटन "এই अयथी विस नांग करत" এইরপ নিশ্চরও উপমান প্রমাণের ফল। অর্গাৎ শব্দ এবং অর্থের সমন্ধনির্ণয় ভিন্ন ঐরূপ তত্তনির্ণয়ও উপমানের ছারা হয়, ইহাই ভাষ্যকারের তাংপর্য্য বলিয়া বিশ্বনাথের কথায় বুঝা যায়। কোন প্রাসিফ নৈগায়িকই এই মত স্বীকার না করিলেও ভাষ্যকারের উহা মত বলিয়া বুঝিবার কারণ আছে। ভাষ্যকারের উহা মত না হইলে তিনি "উপনম" বাকোর মূলে অস্থমান প্রমাণ আছে, এ কথা বলেন কিন্নপে ? (৩৯ সূত্র महेवा)। ।।

ভাষ্য। অথ শব্দঃ।

অনুবাদ। অনন্তর অর্থাৎ উপমান নিরূপণের পরে (ক্রমপ্রাপ্ত) "শব্দ" (শব্দপ্রমাণ) (নিরূপণ করিতেছেন)।

#### সূত্র। আপ্তোপদেশঃ শব্দঃ। १।

অনুবাদ। আপ্তের অর্থাৎ প্রতিপাছ্য বিষয়ের যথার্থ জ্ঞানসম্পন্ন অপ্রতারক ব্যক্তির উপদেশ "শব্দপ্রমাণ"।

ভাষ্য। আপ্তঃ খলু দাক্ষাৎকৃতধর্মা যথা দৃষ্টস্থার্থস্য চিখ্যাপরিষয়া প্রযুক্ত উপদেন্টা। দাক্ষাৎকরণমর্থস্থাপ্তিঃ, তয়া প্রবর্তত ইত্যাপ্তঃ। ঋষ্যার্য্যরেচ্ছানাং দমানং লক্ষণম্। তথা চ দর্বেষাং ব্যবহারাঃ প্রবর্ত্তত ইতি। এবমেভিঃ প্রমাণৈর্দেবমনুষ্যতিরশ্চাং ব্যবহারাঃ প্রকল্পত নাতোহস্থাবিত।

অনুবাদ। "সাক্ষাৎকৃতধর্ম্মা" ( যিনি ধর্ম অর্থাৎ পদার্থকৈ সাক্ষাৎকার অর্থাৎ স্থান্ট প্রদাণের ঘারা অবধারণ করিয়াছেন ) এবং যথাদৃষ্ট পদার্থের খ্যাপনেচছাবশতঃ "প্রযুক্ত" অর্থাৎ বাক্য-প্রয়োগে কৃতবত্ত, এইরূপ "উপদেষ্টা" অর্থাৎ উপদেশ-সমর্থ ব্যক্তি,—"আপ্ত"। ( আপ্ত শব্দের ব্যুৎপত্তি প্রদর্শন করিতেছেন ) অর্থের (পদার্থের) সাক্ষাৎকার অর্থাৎ স্থান্ট প্রমাণের ঘারা অবধারণ "আপ্তি"। তৎপ্রযুক্ত অর্থাৎ সেই আপ্তিবশতঃ ( বাক্যপ্রয়োগে ) প্রবৃত্ত হন, এ জন্ম "আপ্ত"। ঋষিগণ, আর্য্যগণ এবং মেচছগণের সম্বন্ধে "লক্ষণ" (পূর্বেবাক্ত আপ্তলক্ষণ) "সমান"। সেইরূপ বিন্য়াই ( বিন্যু-বিশেষে আপ্তত্ম সকলেরই সমান বিন্য়াই ) সকলের ( ঋষি হইতে মেচছ পর্যান্ত সমস্ত ব্যক্তির ) ব্যবহার প্রবৃত্ত হইতেছে। এইরূপ এই প্রমাণগুলির ঘারা ( ব্যাখ্যাত প্রত্যক্ষাদি চারিটি প্রমাণের ঘারা ) দেবতা, মন্মুয় ও পশ্বাদির অর্থাৎ প্রাণিমাত্রের ব্যবহার চলিতেছে, ইহার অন্যথা অর্থাৎ এই প্রমাণগুলি ব্যতীত ( কাহারও ব্যবহার ) চলে না।

টিগ্ননী। স্তত্তে "আপ্রোপদেশ" এই স্থান বলী-তংপ্রুষ সমাসই ভাষ্যকার প্রভৃতির মত। অর্থাৎ আপ্র ব্যক্তির উপদেশকেই মহর্ষি শব্দপ্রমাণ বলিয়াছেন। এখন "আপ্র" কাহাকে বলে, তাহাই প্রথমতঃ বৃবিতে হইবে। তাই ভাষ্যকার প্রথমতঃ আপ্রের লক্ষণ বলিয়াছেন এবং "আপ্র" শব্দের বৃহংপত্তি প্রদর্শন করিয়া প্রদর্শিত লক্ষণের সমর্থন করিয়াছেন। প্রাচীন ভাষার পদার্থমাত্র বৃষাইতে "ধর্মা" শব্দও প্রযুক্ত দেখা যায়। যিনি পদার্থের সাক্ষাৎকার বরিয়াছেন, তিনি "সাক্ষাৎকার

ক্রতণশা<sup>ত</sup>। স্থায়-বার্ত্তিককার বলিয়াছেন যে, স্বর্গ, অদৃষ্ট, দেবতা প্রভৃতি পদার্থগুলি অত্মদাদির লৌকিক প্রত্যক্ষের বিষয় না হইলেও সর্মদর্শী সেওলির অলৌকিক সাক্ষাৎকার করেন; স্তুতরাং সেই সমস্ত পদার্থের প্রতিপাদক বাক্য-বক্তাও সর্বাদশী বলিয়া "সাক্ষাৎকৃতধর্ম্মা"। তাৎপর্য্যটীকা-কার ব্যাখ্যা করিরাছেন,—"স্লুদু প্রমাণেনাবণারিতাঃ সাক্ষাৎক্রতাঃ ধর্মাঃ পদার্থা হিতাহিতপ্রাপ্তি-পরিহারার্থা বেন"। অর্থাৎ তিনি বলেন, – পদার্ফের স্থদৃড় প্রমাণের ছারা অবধারণই এধানে ভাষ্যোক্ত পদার্থ-সাকাৎকার। স্থদুড় প্রমাণের ছারা অবধারণ সাকাৎকারের তুল্য, তাই তাহাকে ভাষ্যকার সাক্ষাৎকার বলিয়াছেন। তাহা হইলে স্নদৃঢ় অনুমানের দারা অবধারিত তত্ত্বের প্রতি-পাদক-বাক্য-বক্তাও "দাক্ষাৎকৃতবর্মা।" স্থতরাং তিনিও "আপ্ত" হইতে পারিবেন। সাক্ষাৎ-ক্তপদার্থ হইয়াও বিনি উপদেশ করিতে ইজা করেন না, অথবা মাৎসর্ব্যবশতঃ বিপরীত উপদেশ করেন, তিনি "আগু" নহেন; তাই বলিয়াছেন—"বথাদৃষ্টপ্রার্থস্ত চিখ্যাপদ্বিষয়া"। অর্থাৎ নিজে বেরূপে অবধারণ করিয়াছেন, ঠিক সেই ঘরার্থরূপে পদার্থের খ্যাপনেচ্ছা থাকা চাই। কেবল সেইরূপ খ্যাপনেজ্ঞা থাকিলেও আলক্তবশতঃ যদি উপদেশ না করেন, তাহা হইলেও তিনি আপ্ত নহেন। তাই বলিয়াছেন—"প্রযুক্তঃ" মর্থাৎ পূর্ম্বোক্ত প্রকার ইচ্ছাবশতঃ বাকা প্রয়োগে কুত্যক্র হওয়া চাই। কতবত্ব হইয়াও ইন্দ্রিয়াদির পটুতা না থাকায় যদি উপদেশদামণ্য না থাকে, তাহা হইলে তিনি আপ্র হইবেন না। তাই বলিয়াছেন—"উপদেষ্টা"। অগাৎ এই সরগুলি লক্ষণ বাহাতে আছে, তিনিই "আপ্ত"। তিনি ঋষি, আর্যা, মেচ্ছ, যাহাই হউন, তাঁহার উপদেশই "আপ্রোপদেশ"। তাহাই শব্দ-প্রমাণ। অনাপ্রের উপদেশ শব্দ-প্রমাণ নহে। বিষয়বিশেষে আপ্রত্ত দকলেরই তুলাভাবে আছে, নচেৎ কাহরিও শব্দ-ব্যবহার এবং তন্মূলক অন্তান্ত ব্যবহার চলিতেই পারিত না। তবে সর্বজ্ঞ ব্যতীত সর্ব্ব বিষয়ে অথবা সাধারণের অচিন্তা অলোকিক তত্ত্বে আর কেহ "আগু" হইতে পারেন না, এই বিখাসে ধর্মাধর্ম, ত্রন্ধ প্রভৃতি অলোকিক তত্ত্বে আর্য্যগণ যাহার তাহার কথা বিশ্বাস করেন না। বেদ এবং বেদের অবিকল্প বেদ-মূলক শান্ত-বাকাই ঐ সমস্ত তত্ত্বে আপ্রবাক্য বলিয়া আর্যাগণের চির-বিশ্বাস। বেদ-কর্ত্তা কে ? তিনি সর্ব্বজ্ঞ কেন ? এ সব কথা বথাস্থানে আলোচিত হইবে।

# खूब। म दिविदश पृष्ठीपृष्ठीर्थवार । ৮।

অনুবাদ। দৃষ্টার্থকত্ব ও অদৃষ্টার্থকত্ব বশতঃ অর্থাৎ দৃষ্টার্থক এবং অদৃষ্টার্থক-ভেদে তাহা ( পূর্ববসূত্রোক্ত প্রমাণশব্দ ) দ্বিবিধ।

ভাষ্য। যভেছ দৃশ্যতেহর্থঃ দ দৃষ্টার্থো যন্তামূত্র প্রতীয়তে দোহদৃষ্টার্থঃ। এবম্বিলোকিক-বাক্যানাং বিভাগ ইতি। কিমর্থং পুনরিদমুচাতে ? দ ন মত্যেত দৃষ্টার্থ এবাপ্তোপদেশঃ প্রমাণম্ অর্থস্থাবধারণাদিতি। অদৃষ্টার্থোহপি প্রমাণমর্থস্থানুমানাদিতি। ইতি প্রমাণভাষ্যম্।

অমুবাদ। ইহলোকে বাহার (যে বাক্যের) অর্থ (প্রতিপাদ্য) দৃষ্ট হয়, তাহা (সেই বাক্য) "দৃষ্টার্থ"। পরলোকে বাহার অর্থ প্রতীত হয় (অর্থাৎ যে বাক্যের প্রতিপাদ্য ইহলোকে দৃষ্ট হয় না ) তাহা অর্থাৎ সেই বাক্য "অদৃষ্টার্থ"। এইরূপে ঋষিবাক্য ও লোকিকবাক্যসমূহের বিভাগ। (পূর্ববপক্ষ) কি জন্ম আবার ইহা (এই সূত্রটি) বলিতেছেন ? — (উত্তর) তিনি অর্থাৎ নাস্তিক মনে না করেন— অর্থের (প্রতিপাদ্য পদার্থের) অবধারণ অর্থাৎ প্রত্যক্ষের ছারা নিশ্চয় হওয়ায় দৃষ্টার্থমাত্র আপ্রবাক্যই প্রমাণ—(পরস্ত্র) অর্থের (বাক্য প্রতিপাদ্য পদার্থের) অনুমান অর্থাৎ অনুমানপ্রমাণের ছারা নিশ্চয় হওয়ায় অদৃষ্টার্থ আপ্রবাক্যও প্রমাণ। (অর্থাৎ ইহা বলিবার জন্মই মহবি এই সূত্রটি বলিয়াছেন)। প্রমাণভাষ্য সমাপ্ত॥

টিপ্লনী। আগুৰাক্য দিবিধ। স্নতরাং প্রমাণ শব্দ ও দিবিধ। কেবল অদৃষ্টার্গক শাস্ত্রবাক্যই আপ্রবাক্য নহে। লৌকিক বাক্যের মধ্যেও অসংখ্য আপ্রবাক্য আছে। সত্যবাদী বিজ্ঞতম ব্যক্তি কোন স্থানে সর্প দেখিয়া "অমুক স্থানে সর্প আঙে" ইহা বলিলে শ্রোভ্রান সেই বাক্যার্থ-জানবশতঃ সাৰধান হইয়া থাকেন। বিজ্ঞতম সত্যবাদী ব্যক্তির কথা শুনিয়া কত কত সত্য নির্ণয় হইয়া থাকে। মচেৎ লৌকিক বিবাদ হলে সত্য নির্ণয়ের জন্ম প্রকৃত সাক্ষিবাক্যের এত প্রয়োজন হয় কেন ? ক্শতঃ গৌকিক বাক্যের একেবারে প্রামাণ্য না থাকিলে মানবের সংসারধাত্রা অসম্ভব হইত, ইহা নির্কিবাদ সত্য। বিনি নাত্তিক অর্থাৎ বেদাদি শান্তবাক্যের প্রামাণ্য স্বীকার করেন না, তিনিও লৌকিক অপ্রিবাক্যের প্রামাণ্য স্বীকার করেন; নচেৎ তাঁহারও জীবনবাঁহা নির্মাহ হয় না। কিন্তু নাত্তিক অদৃষ্টার্থক বাক্যের প্রামাণ্য একেবারেই স্বীকার করেন না। তাই নাত্তিককে লক্ষ্য করিয়া মহর্ষি এই স্তাট বলিয়াছেন। অর্গাৎ "অদৃষ্টার্থক আগু বাকাও প্রমাণ" আন্তিক-দর্শনের এই মূল দিন্ধান্তটি প্রমাণ প্রস্তাবে প্রথমেই মহর্ষি বলিয়া গিয়াছেন। অদৃষ্টার্থক বেদাদি বাক্যের প্রতি-পাদ্য স্বৰ্গ, অদৃষ্ট, দেবতা প্ৰাভৃতি ধখন কাহারও দৃষ্ট পদাৰ্থ নহে, তখন তাহা প্ৰমাণ হইবে কেন ? এতহত্তরে স্থায়নার্ত্তিককার বলিয়াছেন যে, যোগপ্রভাবে দেগুলিও মহর্ষিগণের দৃষ্ট পদার্থ। ভাষ্য-কার এথানে বলিরাছেন—"অর্থজান্থমানাং" অর্থাৎ অনুষ্টার্থক শাস্ত্রবাকোর প্রতিপাদ্য স্বর্গাদি পদার্থ ইহলোকে আমাদিগের দৃষ্ট পদার্থ না হইলেও অনুমানসিদ্ধ। শান্ত্রমাত্র-বোধ্য স্বর্গাদি পদার্থ আমানিগের অনুমানসিদ্ধ কিরূপে ? তাৎপর্যাটাকাকার বলিয়াছেন বে, আপ্ত-প্রণীতত্ব হেতুর ছারা বেদের প্রামাণ্য অনুমান-সিদ্ধ অর্থাৎ থেহেতু বেদ আগু ব্যক্তির প্রণীত, অতএব বেদ প্রমাণ। মহর্ষি গোতম নিজেও এ কথা বলিরাছেন। স্থতরাং অন্তুমানের দ্বারা সিন্ধপ্রামাণ্য বেদবাক্যের প্রতিপাদ্য স্বর্গ, দেবতা প্রভৃতিও পরম্পরায় অনুমানসিদ্ধ। অর্থাৎ নাস্তিক ধর্বন অনুমানপ্রমাণ না মানিয়াই পারিবেন না, তাহা হইলে তাহার বিচার করাই চলিবে না, তথন অলুমানের দারা দিন্ধ-প্রামাণ্য বেলাদি অনুষ্ঠার্থক বাক্যের প্রতিপান্য স্বর্গানি পদার্থ তাহাকে মানিতেই হইবে। এই

অভিপ্রারেই ভাষাকার বলিয়াছেন,—"অর্থসানুমানাং।" ভাষ্যে "স—ন মন্তেত" এই স্থলে তাংপর্য্য-টীকাকার বলিয়াছেন বে—বে নান্তিকের কথা অনেক পূর্ব্বে ভাষো বলা হইয়াছে, বোগ্যতা ও তাৎপর্যাবশতঃ দেই নাত্তিকই এথানে "তং" শদ্ধের প্রতিপাদ্য, (স নাত্তিকঃ)। প্রযিবাক্য এবং লৌকিক আগুবাকা—এই ছিবিধ শন্ধপ্রমাণকেই মহর্ষি দৃষ্টার্গক ও অদৃষ্টার্থক-ভেদে ছিবিধ বলিরাছেন, ইহাই ভাষ্যকারের মত; তাই বলিরাছেন—"এবমুখিলোঁকিকবাক্যানাং বিভাগঃ"। ভাষ্যকার দৃষ্টার্থক বাক্যের এবং অদৃষ্টার্থক বাক্যের ষেত্রপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন, তদক্ষদারে ঋষিবাক্যের মধ্যেও দৃষ্টার্থক বাক্য আছে। লোকিক আগুবাক্যের মধ্যেও অদৃষ্টার্থক বাক্য আছে। কেহ বলেন বে, বে বাক্যের অর্থ শব্দপ্রমাণ ও তন্মূলক প্রমাণ ভিন্ন অন্ত প্রমাণের ছারাও বুঝা যায়, দেই বাকা দৃষ্টার্থক এবং যে বাক্যের অর্থ শক্তমাণ ও তন্মুলক প্রমাণ-মাত্রগম্য, তাহা অদৃষ্টার্থক। "শক্ষতিভামণি"র "তাংপর্যাবাদ" প্রন্থে উপাধ্যার গল্পেশ এবং টীকাকার মথুরানাথ ইহার বিস্তৃত ব্যাখ্যা করিয়াছেন। এখানে শ্বরণ করিতে হইবে, বথার্থ শান্ধবোদের করণই শক্তমাণ। কেবল শক্তের ছারাই শাক্তবোধ জন্মে না, ঐ শক্তের জ্ঞান এবং তাহার অর্থজ্ঞান প্রভৃতিও শাক্ষরোধে আবশুক। শাক্ষরোধের অবাবহিত পূর্বের শব্দ থাকেও না, এই সমন্ত কারণে নবা নৈয়ায়িকগণ বহু বিচারপুর্মাক সিদ্ধান্ত করিয়াছেন বে, শক্তানজন্ত সংস্থারবশতঃ শেষে যে এ সকল শন্ধবিষয়ক একটা স্থতি জলো, তাহাই শান্ধবোধের করণ এবং তাহার পরে ঐ সকল শব্দের প্রতিপাদ্য পদার্থবিষয়ক যে একটা স্থৃতি জল্মে, তাহাই ঐ করণের ব্যাপার। ঐ ব্যাপারের পরেই ঐ সকল পদার্থের পরস্পার অবয়বোধ বা সম্বন্ধবোধ জন্ম। এই অবয়বোধই "শান্ধবোধ"। কেবলমাত্র শন্ধার্থজ্ঞান শান্ধবোধ নহে। উহা শন্ধপ্রমাণের ছারাও সর্ব্বত হয় না। প্রাচীন মতে চরম কারণরূপ ব্যাপারই মুখ্য করণ পদার্থ। স্কুতরাং পুর্ফোক্ত পদার্থ স্মরণই তাঁহাদিগের মতে মুখ্য শব্দপ্রমাণ। কিন্ত ঐ পদার্থ স্মরণ যাহার ব্যাপার, ভাহাও ভাঁহাদিগের মতে শব্দপ্রমাণ। প্রাচীনগণ চরম কারণ ব্যাপারকেই মুখ্য করণ বলিলেও ঐ ব্যাপার বারা যাহা কার্যাজনক, তাহাকেও করণ বলিতেন, এ কথাটা মনে রাখিতে হইবে। প্রকৃত হলে অনেক প্রাচীনগণই জ্ঞায়মান শক্ষকে পৃর্কোক্ত পদার্থখনগরপ ব্যাপারজনক করণ বলিয়াছেন। অর্থাৎ শব্দক্তানকে করণ না বলিয়া জ্ঞায়মান শব্দকে করণ বলিয়াছেন। স্নতরাং এই মতে শব্দজান শব্দপ্রমাণ হইবে না । জার্মান শব্দ শব্দপ্রমাণ হইবে। নব্য নৈয়ায়িকগণ এই মতের অনেক প্রতিবাদ করিলেও মহর্ষি কিন্ত শব্দজানকে শব্দপ্রমাণ বলেন নাই। তিনি অপ্রিবাক্যকে শব্দ প্রমাণ বলার বুঝা বায়, জ্ঞারমান শব্দকেই শব্দপ্রমাণ বলিয়াছেন এবং এ প্রমাণ শব্দকে দৃষ্টার্থক এবং অদৃষ্টার্থক বলাতে উহা যে শব্দই, শব্দজ্ঞান নহে, ইহা নিঃসংশারে বুঝা যায়। শব্দই দৃষ্টার্থক এবং অদৃষ্টার্থক হইতে পারে। ভাষ্যকারও দেইরপই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। তাহাতে মহর্ষি-স্ত্র প্রাচীন মতের বিরুদ্ধ হয় নাই। কারণ, প্রাচীনগণ শাব্দবোধের চরম কারণ পদার্থ অরণকে শাক্ষবোধে মুখ্য করণ বলিলেও ঐ ব্যাপারজনক জ্ঞায়মান শক্ত ভাঁহাদিগের মতে করণ বলিয়া শব্দপ্রমাণ হইবে। জ্ঞায়মান শব্দের প্রমাণত্ব পক্ষে নব্য নৈয়ায়িকগণের

বহু বিবাদ থাকিলেও নবা ফ্রায়ের মূল আচার্য্য গঙ্গেশ কিন্তু প্রাচীন মতের পক্ষপাতী হইয়া "শব্দ-চিম্বামণি"র প্রারম্ভে লিখিরাছেন—"শব্দঃ প্রমাণম্"। দেখানে টাকাকার মথুরানাথও জ্ঞারমান শব্দের প্রমাণত পক অবলম্বন করিয়াই যে গছেশ ঐ কথা বলিয়াছেন, তাহা লিখিয়াছেন। বস্ততঃ মহর্বি-স্তত্তেও তাহাই আছে এবং "শব্দ প্রমাণ" এইরূপ কথাও প্রাচীন কাল হইতে প্রযুক্ত হইরা আদিতেছে। নবাগণও ঐরপ প্রয়োগ করিয়াছেন। মনে রাখিতে হইবে, মহর্ষি কিন্তু জায়মান শব্দমাত্রকেই শব্দপ্রমাণ বলেন নাই, যে শব্দ জায়মান হইয়া যথার্থ শাব্দবোধ জন্মায়, তাহাই শক্প্রমাণ, শক্ষাত্রই শক্প্রমাণ নহে; তাই বলিরাছেন,—"আপ্রের উপদেশ শক্প্রমাণ"। প্রমাণ-কাও অতি ছক্ত । ইহা সহজে বুঝিবার উপায় নাই। "তত্ত্তিয়ামণি"কার গঙ্গেশ গোতমোক্ত এই প্রমাণ পদার্থ অবলম্বন করিয়াই স্থবিশাল গ্রন্থ রচনা করিয়া গিয়াছেন। মৈথিল পক্ষবর মিশ্র প্রভৃতি বহু মহামনীবী গঙ্গেশের "তত্ত্তিস্তামণি"র টীকা করিয়া এই প্রমাণ ব্যাগার পরিপৃষ্টি দাধন করিয়া গিয়াছেন। পরে বঙ্গের গৌরবস্তম্ভ, প্রতিভার অবতার রঘুনাথ প্রভৃতি নৈরামিকগণ গঙ্গেশের প্রমাণ ব্যাখ্যাকে অবলম্বন করিয়া ভায়বিদ্যায় বুগাস্তর আনিয়া গিয়াছেন। বে প্রমাণকাও লইরা এত কাও, তাহার কত কথা একবারে বলা যাইতে পারে—কিরূপে সংক্রেপে সহজেই বা তাহার সকল কথা বুঝান বাইতে পারে ? তবে প্রমাণপরীকা প্রকরণে এবং অন্তান্ত প্রসঙ্গে এ বিষয়ে আরও বহু কথা পাওয়া বাইবে। প্রমাণ সকল পদার্থের ব্যবস্থাপক। প্রমাণের হারাই সকল পদার্থের তত্ত্ব বুঝিতে হইবে, এ জন্তুই মহর্ষি সর্কাঞ্চে প্রমাণের উদ্দেশ পুর্বক লক্ষণ বলিরাছেন। এই প্রমাণের ব্যাধা। একটি বিশেষ প্রবন্ধ, তাই ভাষ্যকার মহর্বির দর্বপ্রথমে কথিত প্রমাণ পদার্থের পরিচয়ের জন্ত মহর্ষির প্রমাণ-প্রকরণের পাঁচটি স্থাত্তের ভাষ্য করিয়া "প্রমাণভাষ্য" নামের ছারা তাহার সমাপ্তির উল্লেখ করিয়াছেন। ৮।

#### लेगाननकन्थकत्र मगारा । २ ।

ভাষ্য। কিং পুনরনেন প্রমাণেনার্থজাতং প্রমাতব্যমিতি তছ্চ্যতে। অনুবাদ। এই প্রমাণের দারা অর্থাৎ পূর্বেবাক্তং চারিটি প্রমাণের দারা কোন্ পদার্থসমূহ বথার্থরূপে বুঝিতে হইবে, এ জন্ম অর্থাৎ এই প্রশ্নবশতঃ (মহর্ষি) সেই পদার্থগুলি বলিয়াছেন।

# সূত্র। আত্মশরীরেন্দ্রিয়ার্থ-বুদ্ধিমনঃপ্রবৃত্তিদোষ-প্রেত্যভাবফলত্বঃখাপবর্গাস্ত প্রদেয়ম্॥ ৯॥

<sup>&</sup>gt;। "এততে আহমানশনত প্রমাণ্ডপজে, শন্ধানত প্রমাণ্ডপজে তু তালুশনভানিত লক্ষণ-নবদেরং"—(প্রস্থের শন্ধতিভাস্থি, মাধুনী।) প্রথম খন্ত।

২। "কিং প্নরনেদ অনাগেনেতি। জাতাভি প্রারনেকবচনং অকৃতে অনেরে ব্যাবধং অনাগানামুপ্রোগাং" (ভাংপ্রায়ীকা)।

অনুবাদ। (১) আস্থা, (২) শরীর, (৩) ইন্দ্রিয়, (৪) অর্থ, (৫) বৃদ্ধি, (৬) মন, (৭) প্রবৃত্তি, (৮) দোষ, (৯) প্রেত্যভাব, (১০) ফল, (১১) দুঃখ, (১২) অপবর্গ—ইহারাই অর্থাৎ এই হাদশ প্রকার পদার্থই "প্রমেয়" অর্থাৎ "প্রমেয়" নামে প্রথম সূত্রে কথিত "প্রমেয়" পদার্থ।

ভাষা। তত্রাত্মা সর্বস্থ ক্রম্টা, সর্বস্থ ভোজা, সর্বজ্ঞঃ, সর্বাকুভাষা। তত্ম ভোগায়তনং শরীরম্। ভোগসাধনানী ক্রিয়াণি। ভোজবা
ইক্রিয়ার্থাঃ। ভোগো বৃদ্ধিঃ। সর্বার্থেপিলকৌ নেক্রিয়াণি প্রভবন্তী তি
সর্ববিষয়মন্তঃকরণং মনঃ। শরীরেক্রিয়ার্থবৃদ্ধিস্থবেদনানাং নির্ব্ধৃ ত্তিকারণং
প্রবৃত্তিদোষাশ্চ। নাত্মেদং শরীরমপূর্বমন্তুরঞ্চ। পূর্বশরীরাণামাদিনান্তি,
উত্তরেষামপবর্গোহন্ত ইতি প্রেত্যভাবঃ। সদাধনস্থকঃখোপভোগঃ
কলম্। ছঃখমিতি নেদমনুকূলবেদনীয়স্য স্থব্য প্রতীতেঃ প্রত্যাধ্যানম্।
কিং তর্হি ? জন্মন এবেদং সন্থব্যাধনস্য ছংখানুষদাদ্হঃখেনাবিপ্রয়োগাদ্বিবিধবাধনাযোগাদ্ছঃখমিতি সমাধিভাবনমুপদিশ্যতে। সমাহিতো
ভাবয়তি, ভাবয়ন্ নির্বিদ্যতে, নির্বিধ্বদ্য, বৈরাগ্যং, বিরক্তন্যাপবর্গ ইতি।
জন্মমরণপ্রক্ষাচ্ছেদঃ সর্বর্ছঃখপ্রহাণমপবর্গ ইতি।

অস্তান্তদিপ দ্রব্যগুণ-কর্ম-সামান্ত-বিশেষ-সমবারাঃ প্রমেরং তদ্ভেদেন চাপরিসংখ্যেরম্। অস্ত তু তত্ত্ত্জানাদপবর্গো মিখ্যাজ্ঞানাৎ সংসার ইত্যত এতত্বপদিষ্টং বিশেষেণেতি।

অনুবাদ। সেই আত্মাদি প্রমেয়বর্গের মধ্যে (১) "আত্মা" সমস্তের অর্থাৎ সমস্ত স্থাত্যথকারণের জন্টা (বোদ্ধা), সমস্তের অর্থাৎ সমস্ত স্থাত্যথের ভোলা, (স্তুরাং) "সর্ববজ্ঞ" অর্থাৎ স্থাত্যথের সমস্ত কারণ ও সমস্ত স্থাত্যথের জ্ঞাতা, (স্তুরাং) "সর্ববানুভাবী" অর্থাৎ স্থাত্যথের সমস্ত কারণ ও সমস্ত স্থাত্যথাপ্ত। সেই আত্মার ভোগের স্থান (২) "শরীর"। ভোগের সাধন (৩) "ইন্দ্রিয়" অর্থাৎ আণাদি বহিরিন্দ্রিয়বর্গ। ভোগ্য (৪) "ইন্দ্রিয়ার্থ"বর্গ, অর্থাৎ গদ্ধ প্রভৃতি ইন্দ্রিয়-গ্রাহ্ম বিষয়। ভোগ (৫) "বুদ্ধি" অর্থাৎ জ্ঞান। বহিরিন্দ্রিয়গুলি সকল পদার্থের উপলব্ধি-কার্য্যে সমর্থ হয় না, এ জন্ম সর্ববিষয় অর্থাৎ সকল পদার্থিই বাহার বিষয় হয়, এমন অস্তঃকরণ অর্থাৎ অস্তরিন্দ্রিয় (৬) "মন"। শরীর, বহিরিন্দ্রিয়, গদ্ধাদি

ইন্দ্রিয়ার্থ, বৃদ্ধি, সুখ এবং বেদনার অর্থাৎ চুঃখের উৎপত্তির কারণ (৭) "প্রবৃত্তি" এবং (৮) "দোষ"বর্গ, অর্থাৎ শুভাশুভ কর্ম্ম এবং রাগ, দেষ ও মোহ। এই আত্মার অর্থাৎ সংসারী জীবাত্মার এই শরীর অপূর্বব নহে, অনুতরও নহে, অর্থাৎ ইহার পূর্ববশরীর নাই, এমন নহে, ইহার উত্তর-শরীর নাই, এমনও নহে। পূর্ববশরীরগুলির আদি নাই, (তত্ত্জানের মহিমায়) পরবর্তী শরীরগুলির মোক অন্ত অর্থাৎ মোক্ষই শেষ সীমা, মোক্ষ হইলে আত্মার আর শরীর-সম্বন্ধ হর না, ইহা অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত অনাদি জন্মমরণ-প্রবাহ (৯) "প্রেত্যভাব।" সাধন সহিত স্থ-ত্রংখের উপভোগ অর্থাৎ স্থখ-ত্রংখের উপভোগ এবং তাহার সাধন দেহ. ইন্দ্রিয় প্রভৃতি (১০) "ফল।" (১১) "দুঃখ" এই কথাটি অর্থাৎ মহর্ষি প্রমেয়বর্গের মধ্যে স্তখ না বলিয়া বে গুঃখ বলিয়াছেন, ইহা অনুকুলকোনীয় অর্থাৎ অনুকুলভাবে সর্ববজীবের অনুভব-বিষয় স্থাথের অনুভূতির অপলাপ নহে অর্থাৎ মহর্ষি এখানে স্থখ না বলিয়া সর্ববাসুভবসিদ্ধ স্থুখ পদার্থের অস্বীকার করেন নাই। (প্রশ্ন) তবে কি ? অর্থাৎ তবে প্রমেয়বর্গের মধ্যে স্থুখ পদার্থ না বলিয়া কি করিয়াছেন ? (উত্তর) স্থুখসাধন সহিত জন্মেরই তুঃখানুষঙ্গবশতঃ, তুঃখের সহিত অবিচ্ছেদবশতঃ, বিবিধ তুঃখসম্বন্ধবশতঃ "ইহা অর্থাৎ স্থুখ ও স্থোর সাধনসমন্নিত জন্ম, তুঃখ," এইরূপে সমাধিভাবনা অর্থাৎ একাগ্রচিত্তে ভাবনা উপদেশ করিয়াছেন। (মুমুক্ষু) সমাহিত হইয়া ভাবিবেন অর্থাৎ জন্মাদি স্থপাধন সমস্তকেই চুঃখ বলিয়া চিন্তা করিবেন, ভাবনা করতঃ নির্বিধ হইবেন, অর্থাৎ সমগ্র জগতে উপেক্ষা-বুদ্ধি-সম্পন্ন হইবেন, নির্বিধ মুমুক্ষুর বৈরাগ্য হইবে, অর্থাৎ সমস্ত বস্তুবিষয়ে তৃষ্ণা নির্নৃতি হইবে। বিরক্ত অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত প্রকার ভাবনার ফলে বৈরাগ্যসম্পন্ন আত্মার মোক্ত হইবে। জন্মমরণ-প্রবাহের উচ্ছেদ ( অর্থাৎ ) মর্ববহুঃথের আত্যন্তিক নিবৃত্তি (১২) "অপবর্গ।"

অন্যও অর্থাৎ এই আন্থা প্রভৃতি দাদশ প্রকার প্রমেয় ভিন্নও "দ্রব্য", "গুণ", "কর্ম্ম", "সামান্য", "বিশেষ", "সমবায়" (কণাদোক্ত ষট্ পদার্থ ) এবং তাহাদিগের ভেদবশতঃ অর্থাৎ ঐ দ্রব্যাদি পদার্থের অসংখ্য প্রকার-ভেদ থাকায় অসংখ্য প্রমেয় আছে। কিন্তু এই আন্থাদি পদার্থের তত্ত্বজ্ঞানবশতঃ অপবর্গ হয়, মিথাজ্ঞানবশতঃ সংসার হয়, এ জন্ম এই আন্থাদি দ্বাদশ প্রকার পদার্থ বিশেষ করিয়া (প্রমেয় বিলিয়া) কথিত হইয়াছে।

টিগ্লনী। চতুর্বিধ প্রদাণের লক্ষণ বলা হইয়াছে। এই চতুর্বিধ প্রমাণের দ্বারা যে সকল পদার্থকে বথার্থক্যপে বুঝিলে মোক্ষ হয়, সেই "প্রমেয়" পদার্থ নিজপণের জন্ম মহর্বি প্রথমে সেই প্রমের পদার্থগুলির বিভাগ অর্থাৎ তাহাদিগের বিশেষ বিশেষ নামের উল্লেখ করিয়াছেন। এই বিভাগস্থান্ত "প্রমের" শব্দের দারাই মহর্ষি-কথিত "প্রমের" পদার্থের সামান্ত লক্ষণ স্থাচিত হইয়াছে। যাহা প্রকৃষ্ট জ্ঞান অর্থাৎ সাক্ষাৎ মোক্ষজনক জ্ঞানের বিষয়, তাহাই "প্রমের"। এই প্রমেরবর্গের বিশেষ লক্ষণগুলি মহর্ষি নিজেই পূথক পূথক স্থাক্র দারা বিদ্যাছেন। ভাষ্যকার এখানে যথাক্রমে মহর্ষি-স্থাক্ত প্রমেরগুলির পরিচর দিয়াছেন।

"প্রমের"বর্গের প্রথম পদার্থ জীবায়া। ভাষ্যকার তাহাকে বলিয়াছেন-সর্ব্বস্রেইা, সর্বভোক্তা, সর্বজ্ঞ, সর্বাহুভাবী। এথানে "সর্ব্ব" শব্দের দ্বারা ভাষ্যকার সমস্ত স্থপতঃখ্যাধন এবং সমস্ত স্থা-ছঃথকেই লক্ষ্য করিরাছেন । ভাষাকারের তাৎপর্য্য এই যে—"প্রমের"বর্গের মধ্যে জীবান্ধা অনাদি কাল হইতে সমস্ত স্থপাধনের জ্ঞাতা এবং সমস্ত স্থপ-চঃখের ভোক্তা। অর্থাৎ যে জীবাত্মার সহত্যে যতগুলি স্লখ-ছঃখ ও তাহার কারণ উপস্থিত হয়, সেই জীবাত্মাই সেই সমস্তের জাতা, আর কেহ উহার একটিরও জাতা নহে। দেহ, ইন্দ্রির প্রভৃতি জড় পদার্থ জাতা হইতেই পারে না। পরত্ত বহিরিন্দ্রিরগুলির বিষয় নিদিষ্ট বা নিয়মবদ্ধ। উহারা জ্ঞাতা হইলে সর্জ-বিষয়ের জ্ঞাতা হইতে পারে না, কিন্ত আত্মা তাহার সর্ব্বেলিয়গ্রাহা সর্ব্ব বিষয়েরই জ্ঞাতা, এই তাৎপর্য্যেই ভাষ্যকার এখানে এবং আত্মপরীক্ষাপ্রকরণে জীবাদ্মাকে দর্মজ্ঞ বলিয়াছেন। স্কর্থ-ছঃখ এবং তাহার সাধনগুলি প্রাপ্ত না হইলে তাহার জাতা হওয়া বার না, এ জন্ত শেষে বলিয়া-ছেন — "সর্বাহভাবী"। অহু পূর্বক "ড়" ধাতুর অর্থ এখানে প্রাপ্তি। ভাষ্যকার অন্তত্ত্বও প্রাপি অর্থে "অহুভব" শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। ফল কথা, বে পদার্থ মুখ-ছঃখের সমস্ত সাধন ও সমস্ত স্থ-ছঃথ প্রাপ্ত হইয়া ঐ সমন্তের জ্ঞাতা ও ভোক্তা, সেই পদার্থ ই জীবারা। তাৎপর্যাটীকাকার বলিয়াছেন বে, আত্মাকে এইরপে ব্রিলে বৈরাগ্য জন্মে, এই জন্তই ভাষ্যকার এখানে আত্মাক ঐরপ বণিয়াছেন। আত্মা স্থধ-ছঃখাদিযুক্তছরূপে হেয়, কেবল স্বরূপেই গ্রাহ্ম। অর্থাৎ প্রমেরবর্গের মধ্যে "আত্মা" ও "অপবর্গ" উপাদের, আরগুলি হের। কিন্তু আত্মাতে বিশেষ এই বে, "আত্মা" ভাষ্যোক্তরপে হেন, স্থথ-ছঃথাদি-শুক্ত কেবলরপেই উপাদের ( বিতীয় হুত্রের টিপ্পনী দ্রপ্তরা)।

প্রমাণদিদ্ধ পদার্থ মাত্রই প্রমেন্ন। মহর্ষি গোতমের এই স্থানেক "প্রমেন্ন" ভিন্ন কণাদোক দ্রবাদি পদার্থ এবং তাহাদিগের অসংখ্য ভেদে আরও অসংখ্য প্রমেন্ন আছে। প্রমাণ-দিদ্ধ বিলিনা দেগুলিও গোতম-দম্মত প্রমেন্ন। তবে মহর্ষি গোতম আন্মাদি হাদশ প্রকার পদার্থকেই "প্রমেন্ন" বলিনাছেন কেন ? এতছ্তরে ভাষ্যকার বলিনাছেন যে, যে পদার্থগুলির তত্ত্ত্তানে মক্তি এবং মিথ্যাজ্ঞানে সংসার, সেই আন্মাদি অপবর্গ পর্যান্ত পদার্থগুলিকেই বিশেব করিনা মহর্ষি গোতম "প্রমেন্ন" নামে পরিভাষিত করিনাছেন। অর্থাৎ 'সাক্ষাৎ মোক্ষজনক জ্ঞানের বিষন' এই অর্থে মহর্ষি গোতমের এই "প্রমেন্ন" শক্ষাট পারিভাষিক। মহর্ষি গোতম সাক্ষাৎ মোক্ষোপ্রাণী পদার্থগুলিকেই "প্রমেন্ন" নামে পরিভাষিত করিনা উল্লেপ করিনাছেন।

<sup>&</sup>gt;। "সর্পতি ত্রত্বসাংনত এটা, সর্পতি ত্রত্বেত ভোড়া, বতা ত্রত্বসাংনা সর্পতি স্বত্বত্বে লানাতি অতা সর্পত্ত, ন চাথাপ্রভানি লানাতীতাত আহু "সর্পাস্থভানী"। অব্ধবং প্রাপ্তি: —তাংগ্রামীকা।

প্রকৃত কথা এই বে, মহর্ষি কণাদ যে সকল প্রমেষ পদার্থ পরম্পরায় এবং অতি পরম্পরায় মোকোপনোগী হয়, তাহাদিগেরও উল্লেখ করিয়া দ্রবাদি পদার্থের তত্তভানকে মোকের উপায় বলিয়াছেন। মহর্ষি গোতম অপেক্ষাকৃত উচ্চাধিকারী শিহাদিগের তত্তভান মোকের সাক্ষাং প্রমেষ" পদার্থিবিষরে মিথাজ্ঞান সংসারের নিদান বলিয়া তাহাদিগের তত্তভান মোকের সাক্ষাং কারণ, দেই "আত্মা" প্রভৃতি "অপবর্গ" পর্যান্ত ছাদশ প্রকার পদার্থকেই "প্রমেষ" নামে পরিভাষিত করিয়া বলিয়াছেন। এই স্ত্রের ছারা অভাত্ত সামান্ত প্রমেরের নিষেধ করেন নাই। সে জন্তও এই স্বর্টি বলেন নাই। মহর্ষি গোতম এই স্ত্রে "তু" শক্ষের ছারা স্কুনা করিয়াছেন যে, "আত্মা" প্রভৃতি এই পদার্থগুলিই সাক্ষাং মোকোপনোগী বিশেষ প্রমেষ। এই সকল পদার্থের তত্বদাক্ষাংকারই মুমুক্তর চরম কর্ত্তব্য, হত্রাং এই সকল পদার্থের তত্বভানই প্রমাণের মুখ্য ফল; এ জন্ত "প্রমাণে"র পরে এই সকল পদার্থগুলিই "প্রমেষ" নামে উল্লিখিত হইয়াছে। ফল কথা, এই সকল পদার্থ তিন আর প্রমেষ নাই, ইহা স্ব্রার্থ নহে। সাক্ষাং মোকোপনোগী প্রমেষ পদার্থ পিন্থ তিন আর প্রমেষ নাই, ইহা স্ব্রার্থ নহে। সাক্ষাং মোকোপনোগী প্রমেষ পদার্থ প্রথম স্থ্যে প্রমাণের পরে উল্লিখিত প্রমেষ পদার্থ) এইগুলিই, ইহাই স্ক্রার্থ।

উদ্যোতকর এখানে কলান্তরে বলিয়াছেন যে, হত্যোক্ত "তু" শব্দটি হত্যোক্ত "প্রমেয়ং" এই কথার পরে বোগ করিয়া অর্গাৎ "প্রমেয়ন্ত প্রমেয়মেব" এইরপ ব্যাখ্যা করিয়া আত্মা প্রভৃতি অপবর্গ পর্যান্ত পদার্থগুলি প্রমেরই, অর্থাৎ মুমুক্তর মধার্থরেপে জ্ঞাতবাই, এইরপ ক্রার্থণ্ড বুলা যাইতে পারে। তাহা হইলে আঝালি পদার্গগুলিই কেবল প্রমের, এইরপ হুঞার্থ না হওয়ার কোন অহুপপত্তি নাই। উদ্যোতকরের এই ব্যাখ্যা হত্তের প্রকৃত ব্যাখ্যা বহিয়া এহণ করা বার না। কারণ, স্ত্রকার মহর্ষি এই স্ত্রের হারা তাহার প্রথম স্ত্রে উদ্দিষ্ট "প্রমের" পদার্থের বিভাগ অর্থাৎ বিশেষনামগুলির উল্লেখ করিয়াছেন। এই স্থতে আঝাদি পদার্থগুলি মুমুকুর বথার্থকাপে জ্ঞাতবাই, ইহাই মহর্ষির বক্তব্য নহে। কোন্ পদার্থগুলি "প্রমের"নামে উদ্দিষ্ট, অর্থাৎ তাঁহার কবিত প্রমেয় পদার্থ কি, তাহাই এখানে মহ্যির বক্তব্য। পরস্ক ক্ষের "তু" শ<del>ক্ষ</del>টির অন্তত্ত বোগ মহবির অভিপ্রেত বলিয়া মনে হয় না। মহবির বথাস্থানে "তু"শক্ষ প্ররোগ না করার কোন কারণ নাই। স্বতরাং উদ্যোতকরের উহা ব্যাখ্যা-কৌশল্মাত্র। উদ্যোতকর এখানে আরও ব্যাথাাকৌশল প্রদর্শন করিয়াছেন, তাহা তাংপর্যাটীকাকারও বলিরাছেন। মূলকথা, আত্মা প্রভৃতি অপবর্গ পর্যান্ত পদার্গভুলিই "প্রমেয়", অগাৎ মহর্ষি গোতমের পরিভাষিত সাক্ষাৎ মোকোপবোগী প্রমের, ইহাই ফুরার্থ। এতদ্ভির সামান্ত প্রমের আরও অসংখ্য আছে, দেগুলিও মহর্ষি গোতমের সন্মত; দেগুলিকেও মহর্ষি গোতম প্রমের বলিতেন। উদ্যোতকর এই কথার সমর্থনের জন্ত ইহাও বলিয়াছেন বে, মহর্বি গোতম "প্রমেয়াচ ভুলাপ্রামাণাবং" ( ২আ;, ১আঃ, ১৬ সূত্র ) এই সূত্রে তুলাদওকেও প্রদেয় বলিয়াছেন। তুলাদওের ছারা বখন অন্ত বন্তর ওরুত্ববিশেষ নির্ণয় করা হইবে, তখন তুলাদও প্রমাণ, আর বখন সেই তুলা-দত্তেরই ভরস্ববিশেষ নির্ণয় করা হইবে, তথন তুলাদণ্ড প্রমের। এইরূপে এক পদার্থেও প্রমাণত্ব ও প্রদেশত থাকে, ইহা বুঝাইতে নহর্ষি ঐরপ দৃষ্টাত্তের উল্লেখ করিয়াছেন। এখন কথা এই যে,

মহর্ষি বখন তুলাদওকে প্রমের বলিরাছেন, তখন তাঁহার পরিভাষিত আন্ধাদি প্রমের ভিন্ন পদার্থ-গুলিকেও তিনি সামায়তঃ প্রমের বলিরাছেন, ইহা নিঃসংশ্রেই বুঝা বার। তুলাদও বখন মহর্ষির কথিত আন্থানি প্রমের পদার্থের মধ্যে উলিখিত হয় নাই, তখন ঐ তুলাদওকে অন্তর তিনি "প্রমের" বলিলে আর কি বুঝা বাইতে পারে ? বাহাতে পূর্বাপর বাক্যের বিরোধ না হয়, সেই-রূপেই ত বুঝিতে হইবে ?

অবশুই প্রশ্ন হইবে বে, মহর্ষি গোতম তাঁহার পরিভাষিত বিশেষ "প্রমের" গুলির মধ্যে "স্থ্য" পদার্থের উল্লেখ না করিয়া কেবল "ছংখ" পদার্থের উল্লেখ করিয়াছেন কেন ? তবে কি উহার দারা "স্থ্য" বলিয়া কোন পদার্থ নাই, ইহাই স্চনা করিয়াছেন ? এতছত্তরে ভাষ্যকার বলিয়াছেন যে, তাহা নহে। স্থা পদার্থ সকলেরই অফুভবসিদ্ধ। মহর্ষি সেই সর্ক্ষসিদ্ধ স্থামুভূতির অপলাপ করেন নাই। স্থাদি সমস্ত পদার্থকেই ছংখ বলিয়া ভাবনা করিলে নির্কেশ ও বৈরাগ্য হয়, তাহার ফলে মোক্ষ হয়; স্থতরাং মুমুক্ষু জন্মাদি সমন্তই ছংখ বলিয়া ভাবিবেন। "প্রমেয়"-মধ্যে স্থাধর উল্লেখ না করিয়া মহর্ষি পুর্কোক্তপ্রকার ছংখভাবনার উপদেশ করিয়াছেন।

ভাষ্যকারের গৃড় তাৎপর্যা এই বে, বে সকল পদার্থের তত্বজ্ঞান মোক্ষের সাক্ষাৎ সাধন, সেই সকল পদার্থকেই মহবি গোতম "প্রমেয়" বলিয়াছেন । "প্রমেয়ে"র মব্যে হুথের উল্লেখ করিলে সেই স্থেবেও তত্বজ্ঞান করিতে হয় । স্থথকে স্থথ বলিয়া না বুঝিয়া অভ্যরূপে বুঝিলে স্থথের তত্বজ্ঞান হয় না । কিন্তু স্থথে বৈরাগ্য ব্যতীত মোক্ষের আশা নাই । স্থথ এবং তাহার সাধন জন্মাদিকে ছঃথ বলিয়া একাঞ্জচিত্তে ভাবনা বৈরাগ্যের একটি প্রেরুই উপায় ; অধ্যাত্মবিজ্ঞানের য়ায়া উহা ঝিয়গণের আবিহৃত ও পরীক্ষিত বৈরাগ্যের উপায় । মহর্ষি এই স্থ্রে স্থথের উল্লেখ না করিয়া বৈরাগ্যের ঐ উপায়টির উপদেশ করিয়াছেন । অর্থাৎ মুমুক্ষ্ স্থাদি সমস্তকেই ছঃখ বলিয়া সমাহিতিটিত্তে ভাবিবেন । এই স্থত্রে "প্রমের" মধ্যে স্থথের উল্লেখ করিলে সেই স্থক্ষপ প্রমেরের তত্তজ্জানের জন্ম স্থথকে স্থথ বলিয়াই ভাবিতে হয় । কিন্তু উহা মুমুক্ষ্র বৈরাগ্যের বিরোধী । তাই মহর্ষি "প্রমের" মধ্যে স্থথের উল্লেখ না করিয়া কেবল "ছঃখের"ই উল্লেখ করিয়াছেন । মহর্ষি স্থথ পদার্থের অপলাপ করেন নাই । এই স্থ্রের পরবর্তী স্থ্যে এবং অক্সান্ম স্থের স্থবের করাও বলিয়াছেন ।

হরিতর স্থারি-বিরচিত "বড় দুর্শনসমূচ্চয়" নামক গ্রন্থে জান্তমত বর্ণনাম দেখা যান,—"প্রমেয়স্বাত্ত্ব-দেহাল্যং বৃদ্ধীন্দ্রিম্বাথানি চ"। এখানে গোতমোক্ত "প্রমেন্ত্র" বর্ণনার স্থাবের উল্লেখ খাকায় কোন কোন নবীন ঐতিহাসিক বলিয়াছেন যে, ভাষ্যকার বাৎজান্ত্রনের পূর্কে গোতমের প্রমেন্ত্রজাস্ত্রে "স্থায়" শব্দই ছিল, "জঃখ" শব্দ ছিল না। ফলকথা, গোতম-সম্প্রদায় সর্বাত্তবাদী ছিলেন না, ইহাই তাহাদিগের মূল বক্তব্য। বড় দুর্শনসমূচ্চন্তের বহুজ্ঞ টীকাকার গুণরত্ন কিন্তু "আদ্য" শব্দ ও "আদি" শব্দের দ্বারা গোতমোক্ত অপর প্রমেয়গুলির সংগ্রহ বলিয়াছেন। তাহার ব্যাথ্যাত পাঠই গ্রাহ্ম। তবে প্রমেন্তর্থনার স্থাধের উল্লেখ আছে কেন ও তাহা টীকাকার বিশেষ করিয়া কিছু বলেন নাই।

পূর্ব্বেক্তি কথার বক্তব্য এই বে, ভাষ্যকার বাংভারনের পূর্ব্বে বে সময়ে ভারস্ত্র নানা কারণে

বিক্লত ও বিলুপ্ত হইয়াছিল, তথন হইতেই গোতমের হুত্র ও সিদ্ধান্ত বিষয়ে নানা মতভেদের স্থাই হইরাছে। ভাষ্যকার বাৎভারনের পূর্বে "দশাব্যববাদী" নৈরাধিক ছিলেন, ইহা বাৎভারনের ক্বা-তেই পাওয়া বার ( ৩২ ফুঅ-ভাষ্য টিগ্লনী দ্রন্তব্য )। অনেক আচার্য্য ভার্ত্যের কোন অপেকা না করিয়া নিজ বুদ্ধি অনুসারে ভার্মতের বর্ণন করিয়াছেন এবং অনেকে গৌতমভার্মতের কোন কোন সিদ্ধান্তকে উপেকা করিয়া নৃতন ভারমতের স্বাষ্ট করিয়া গিয়াছেন। তাহাদিগকে পরবর্ত্তী আচার্য্যগণ "ফ্রাইয়কদেশী" বলিয়া গিয়াছেন। যেমন "তার্কিকরকা" ও "মানদোরাস"এছে প্রমাণ দ্রবাদী নৈরাহিকদিগকে "ভাবৈকদেশী" বলা হইরাছে। "তার্কিকরকা"র টীকার মরিনার নিথিয়া গিয়াছেন—"ফ্রাইয়কদেশিনো ভ্যণীয়াঃ"। "বড়্দর্শনসম্চ্চয়ে"র টাকাকার গুণরত্ব ভাদর্শজ্ঞ-প্রণীত "ভারশার" নামক গ্রন্থের টাকার মধ্যে "ভায়ভূবণ"নামে টাকাপ্রধান এই কথা । লিথিয়াছেন। এ জন্ত কেই অনুমান করেন বে, এই "ভায়ভূবণ" ও প্রমাণত্ররবাদী ভারিকদেশী "ভূবণ" অভিন্ন ব্যক্তি। সে বাহা হউক, "ভূষণে"র আধ-মত বলিয়া বে সকল ন্তন মত পাওয়া বায়, তাহা ষে প্রচলিত ভারমতের বিরুদ্ধ এবং ভারস্ত্রেরও বিরুদ্ধ, এ বিষয়ে সংশর নাই। "ভূষণের" নুতন স্থায়মত "দিকান্তমুক্তাবলী"র টীকা "দিনকরী"তেও পাওয়া যায়। এখন কথা এই বে, বেমন কোন আচার্য্য গোতমোক্ত "উপমান" প্রমাণটিকে ছাড়িয়া ন্তন ভায়নতের প্রচার করিয়াছেন, তত্রপ কোন আচার্য্য গোতদোক্ত "প্রমের" প্রার্থের মধ্যে "জুঃর্ব"কে ছাড়িয়া দিয়া দেই স্থানে "প্র্থে"র উরেধ পূর্বক স্বাধীন ভাবে নৃতন ভারমতের স্থান্ত করিতে পারেন। জৈন পণ্ডিত হরিভদ্র হরি দেই ভ্রামৈকদেশীর মতকেই তংকালে প্রাদিদ্ধ ও প্রচলিত দেখিয়া "বড্দর্শনসমূচ্চরে" উল্লেখ করিতে পারেন। তিনি সংক্ষেপে করেকটি মতভেদের উল্লেখ করিয়াছেন। সম্পূর্ণরূপে কোন মতেরই উল্লেখ করেন নাই। বাৎস্তারনের পূর্বে ভারস্থ্রের প্রকৃত পাঠ স্থির করিতে না পারিলা কালনিক পাঠানুসারেও কোন কোন নৃত্ন মতের স্পষ্ট হইরাছিল। জৈন দার্শনিকগণ ভারত্তের পাঠান্তর করনা করিরাও ভারত্তের সাহায্যে নিজ মত সমর্থন করিতেন, ইহারও প্রমাণ পাওয়া ধার। জৈন পণ্ডিত হরিতদ্র স্থারি নিজ গ্রন্থে সেই কলিত ভাগ-মতেরও বর্ণন করিতে পারেন। ফল কথা, হরিভদ্র স্থার কথার দারা ভাষ্যকার বাংস্থায়ন প্রভৃতির কথাকে উপেক্ষা করিয়া গোতদের প্রমেন-ছত্তে "ছঃথ" ছিল না, "য়ৢথ"ই ছিল, এইরূপ শিকান্ত করা বায় না। প্রকৃষ্ট প্রমাণ বাতীত ঐরূপ শিকান্ত অহণ করা বায় না।

পরস্ত প্রমেরস্ত্রে যদি "হৃঃথে"র "উজেশ" না থাকে, তবে প্রমেরবর্গের বথাক্রমে লক্ষণ ও পরীক্ষাহলে হৃঃথের "লক্ষণ" ও "পরীক্ষা" থাকিবে কেন ? এবং প্রমেরবর্গের মধ্যে "স্থুখে"র

শ্রতাক্ষরকং চার্কাকাঃ কণানহপ্রতৌ পুনঃ।
 প্রস্থানক তচ্চাথ সাংখ্যাঃ শক্ষক তে অপি।
 ভাবৈকদেশিনে।২প্যেবন্"।—তার্কিকরক্ষা (প্রমাণ-প্রকরণ)।

তাক ম্বা চীকা ভাৰত্বপাধা।"।—( বড় ন্পন্নমূচের্ট্রকা)।

উদ্বেশ থাকিলে যথান্তানে স্থাবের লক্ষণ ও পরীকা নাই কেন ? ছংথের লক্ষণ ও পরীকা প্রকরণকে করিত বলিলেও যে স্থাবের জন্ত এত করনা. এত আকাজ্রুনা, দেই "স্থাবে"র লক্ষণ ও পরীকা স্থাবিত্বের নাই কেন ? মহর্ষি গোতম "প্রমাণ" পদার্থের নার উহার কথিত "প্রমেন্ত্র পদার্থেরও সবগুলিরই "উদ্বেশ," "লক্ষণ" ও "পরীক্ষা" করিছেন। প্রায়ের মধ্যে স্থাপদার্থের "উদ্বেশ" করিলে তাহারও "লক্ষণ" ও "পরীক্ষা" করিতেন। পরস্ত বাহারা জ্ঞার-বিদ্যাকে কেবল "হেত্বিদ্যা" বলিয়া জ্ঞারস্ক্রের অন্যান্ত্র অংশকে করিত বলিয়া দিল্লান্ত করিয়াছেন, তাহাদিগের মতে এই প্রমেন্ত্রেরিও করিত হইবে। কারণ, এই স্থ্রে "আন্ত্রা"ও "অপবর্গে"র কথা থাকার কেবলমাত্র হেত্বিদ্যার এইরূপ স্থার থাকিতে পারে না। যদি এই স্থাটি করিতই হয় অর্থাৎ গোতনের রচিত স্থাই না হয়, তবে আর গোতনের প্রমেন্ত্রে "ছংখ" ছিল না, "মুখ"ই ছিল, এইরূপ কথা বলা বায় কিরূপে ? আর এই স্থাটি প্রকৃত গৌতম স্থা হইগে ছংথের লক্ষণ-স্থা এবং ছংখপরীক্ষা-প্রকরণই বা করিত হইবে কেন ? এ বিষয়ে অন্তান্ত কথা চতুর্থাগারে যথাস্থানে ন্যন্তব্য ।৯।

ভাষ্য। তত্রাত্মা তাবং প্রত্যক্ষতো ন গৃহতে, স কিমাপ্রোপদেশ-মাত্রাদেব প্রতিপদ্যতে ইতি ? নেত্যুচাতে। অনুমানাচ্চ প্রতিপত্তব্য ইতি। কথম্ ?

অনুবাদ। তন্মধ্যে আত্মা প্রত্যক্ষ হইতে গৃহীত হয় না অর্থাৎ "প্রমেয়" পদার্থের মধ্যে যে "আত্মা" বলিয়াছেন, তাহাকে লোকিক প্রত্যক্ষ প্রমাণের দ্বারা বুঝা যায় না। (প্রশ্ন) সেই আত্মা কি কেবল শব্দপ্রমাণ হইতেই গৃহীত হয় ? অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত আত্মাকে কি তবে কেবল শব্দপ্রমাণের দ্বারাই বুঝিতে হইবে ? (উত্তর) ইহা বলা হয় নাই অর্থাৎ আত্মাকে কেবল শব্দপ্রমাণের দ্বারাই বুঝিতে হইবে, ইহা মহর্ষি গোতম বলেন নাই, অনুমানপ্রমাণ হইতেও বুঝিতে হইবে, অর্থাৎ আপ্রবাক্য হইতে আত্মার শ্রবণ করিয়া, ঐ বোধকে স্থান্ট করিবার জন্ম অনুমানপ্রমাণের দ্বারা আত্মার মননও করিতে হইবে। (প্রশ্ন) কি প্রকারে ? অর্থাৎ অনুমানপ্রমাণের দ্বারা আত্মাকে বুঝা যাইবে কিরপে ? আত্মার প্রকৃত স্বরূপের অনুমাপক কি ? (এই প্রশ্নের উত্তরস্বরূপে ভাষ্যকার মহর্ষি-সূত্রের অবতারণা করিয়াছেন)।

## সূত্র। ইচ্ছাদ্বেষ-প্রযত্ন-সুখ-ছঃখ-জ্ঞানাস্থাত্মনো লিঙ্গম্।১০।

অনুবাদ । ইচ্ছা, দ্বৈষ, প্রযন্ত, স্থুখ, জ্বান, এই পদার্থগুলি আত্মার লিঙ্গ, অর্থাৎ দেহাদি ভিন্ন চিরস্থায়ী জীবাত্মার অনুমাপক ( এবং লক্ষণ )।

বিরতি। "আমি ইচ্ছা করিতেছি," "আমি বেধ করিতেছি," "আমি যদ্ধ করিতেছি," "আদি বুরিতেছি," "আদি স্থবী," "আমি ছংখী," ইত্যাদিরপে দকল জীবই ইচ্ছা, ছেব, বন্ধু, স্থা, চাখ এবং জানকে নিজের আত্মার ধর্ম বলিয়াই মনের ছারা বুঝিরা থাকে। সর্জন্ধীবের তুলাভাবে জারমান পুর্মোক্ত প্রকার অসংখ্য জ্ঞানকে মহর্ষি গোতম ভ্রম না বলিয়া ঐ ইচ্ছা প্রভূতিকে জীবান্বার ওণ বলিয়াই সিদ্ধান্ত করিয়াছেন। স্থতরাং ঐ ইচ্ছা প্রভৃতি মনোগ্রাহ গুণগুলি জীবান্বার অসাধারণ ধর্ম বলিয়া জীবান্ধার লক্ষণ। এবং ঐ ইচ্ছা প্রভৃতি গুণগুলি দেহাদি ভিন্ন জীবাত্মার অনুমাপক। দেহ প্রভৃতি কোন অস্থারী পদার্থ জীবাত্মা নছে, ইচ্ছা প্রভৃতি গুণের আশ্রয় জীবাল্বা চিরহারী, ইহা ঐ ইচ্ছা প্রভৃতি গুণের ছারা বুঝা যার। কারণ, আমি বাল্যকালে যে পদার্থকে দেখিরা স্থগভোগ করিয়াছিলাম, বৃদ্ধকালে সেই আমিই সেই পদার্থ বা ভজ্জাতীয় পদার্থ দেখিলে পূর্ব্বসংখারবশতঃ ঐ পদার্থকে স্থগজনক বলিয়া স্মরণ করিয়া গ্রহণ করিতে ইচ্ছা করি। স্থতরাং একই আত্মা দর্শন, সুথাত্তব, পরণ এবং গ্রহণ করিবার ইচ্ছার কর্ত্তা বা আপ্রয়। একই আত্মা বা আমিই যে সেই পদার্থের বাল্যকালের দেই প্রথম দর্শন হইতে বৃদ্ধকালের পুনর্জ্বশন এবং আরণ এবং গ্রহণ করিবার ইচ্ছা পর্যান্ত জিলার কর্তা বা আশ্রররপে বিদ্যমান আছি, ইহা আমি প্রতাক প্রমাণের দারাই বুঝিতেছি। কারণ, ঐরূপ স্থলে "বে আমি যে জাতীয় স্থাজনক পদাৰ্থকৈ পূৰ্বে দেখিয়া এখন তাহাকে স্থাজনক বলিয়া স্বরণ করিতেছি সেই আমিই সেই জাতীয় পদার্গকে আজ দেখিতেছি এবং তাহাকে গ্রহণ করিতে ইচ্ছা করিতেছি"—এইরপ মানদ প্রত্যক্ষ আমার জন্মিতেছে। এরপ প্রত্যক্ষকে "প্রত্যতিজ্ঞা" বলে এবং "প্রতিসন্ধান"ও বলে। "প্রতিসন্ধান" বা "প্রত্যতিজ্ঞা" নামক প্রত্যক্ষ-জ্ঞানে পূর্বপ্রত্যক্ষ-পরার্গের স্থৃতি আবগ্রক। একের অনুভূত বিষয় অল্পে স্থরণ করিতে পারে না। স্তরাং বে আত্মা পূর্বে প্রত্যক করিয়াছে, সেই আত্মাই দীর্ঘকাল পরে তাহা করণ করিরা জন্মপ প্রতিসন্ধান করিতেছে, ইহা অবগ্র স্বীকার্য্য। তাহা হইলে বাল্যকাল হইতে বৃদ্ধকাল পর্যান্ত স্থায়ী একই আত্মা প্রথম দর্শন, স্থতোগ এবং তাহার প্রদর্শন এবং শারণ ও প্রহণের ইছে। করে, ইহাও অবগ্র স্বীকার্য্য। দেহ প্রভৃতি কোন অল্লকাল্যায়ী পদার্থ আত্মা হইলে পুর্কোক্ত প্রকার দর্শনাদি এবং "প্রতিসন্ধান" হইতে পারে না। "মরণ ব্যতীত বধন "প্রতিদ্ধান" অদ্ভব, তথ্ন অরণের উপপত্তির জন্ত দর্শন হইতে অরণকাল পর্যান্ত স্থায়ী একটি আত্মা অবগ্রই স্বীকার করিতে হইবে। নচেং পূর্কোক্ত প্রকার "প্রতিসন্ধান"রপ বথার্থ প্রত্যক্ষের অপলাপ করিতে হয়। ক্ষণিক বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ সম্প্রদার ঐরপ আত্মা মানেন নাই। তাঁহাদিগের মতে "অহং অহং" এইরপ কণস্থারী বিজ্ঞানের সমষ্টি ভিন্ন আত্মা বলিরা আর কোন পদার্থ নাই। কিন্ত বখন আত্মার পূর্ব্বোক্ত প্রকার "প্রতিসন্ধান" হইতেছে, তথন আত্মাকে কণ্কালমাত্র হায়ী কোন পদার্থ বলা যায় না। আত্মার প্রত্যক্ষ বিষয়ের আবার বখন শরণ হইতেছে, তখন শরণকাল পর্যান্ত স্থায়ী আল্পা অবগ্রহ আছে। এইরপে ইজার ছারা এবং দেষ, যদ্ধ, হংগ ও জ্ঞানের ছারা দেহাদি ভিন চিরত্বারী আত্মার অনুমান হয়। স্কুতরাং সুরোক্ত ইচ্ছা প্রভৃতি আত্মার শিষ্ক অর্থাৎ অনুমাণক।

ভাষ্য। যজ্জাতীয়স্থার্থস্ম সন্নিক্ষাৎ স্থথমান্মোপলব্ধবান্ তজ্জাতীয়-মেবার্থং পশুলু পাদাভূমিছতি। সেয়মাদাভূমিছা একস্থানেকার্থদর্শিনো দর্শনপ্রতিসন্ধানাদভবতি লিঙ্গমাত্মনঃ। নিয়তবিষয়ে হি বুদ্ধিভেদমাত্রে ন সম্ভবতি দেহান্তরবদিতি। এবমেকস্তানেকার্থদর্শিনো দর্শনপ্রতি-সদ্ধানাদ্তঃখহেতে দ্বেষঃ। যজ্জাতীয়োহস্তার্থঃ—স্থথহেতুঃ প্রসিদ্ধ-স্তজ্জাতীয়মর্থং পশ্যমাদাতুং প্রয়ততে দোহয়ং প্রয়ত্ন একমনেকার্থদর্শিনং দর্শনপ্রতিসন্ধাতারমন্তরেণ ন স্থাৎ। নিয়তবিষয়ে হি বৃদ্ধিভেদমাত্রে ন সম্ভবতি দেহান্তরবদিতি। এতেন ছঃথহেতো প্রযক্ষো ব্যাখ্যাতঃ। স্থতঃখস্মৃত্যা চায়ং তৎসাধনমাদদানঃ স্থমুপলভতে, ছঃখমুপলভতে, স্তথতঃথে বেদয়তে, পূর্ব্বোক্ত এব হেতুঃ। বুভূৎসমানঃ থল্বরং বিমুশতি কিং স্থিদিতি। বিমূশংশ্চ জানীতে ইদমিতি। তদিদং জ্ঞানং বুভূৎসা-বিমশাভ্যামভিন্নকর্তৃকং গৃহ্মাণমাত্মলিঙ্গং, পূর্ব্বোক্ত এব হেতুরিতি। তত্র দেহান্তরবদিতি বিভজ্যতে। যথা অনাত্মবাদিনো দেহান্তরেয় নিয়তবিষয়া वृक्षित्नमा न প্রতিসন্ধীয়ন্তে তথিকদেহবিষয়া অপি न প্রতিসন্ধীয়েরন্ অবিশেষাং। সোহয়মেকদত্ত্বভ সমাচারঃ স্বয়ং দৃষ্ঠভ স্মরণং নাশ্রদৃষ্ঠভ স্মরতীতি। তদেতভুভয়মশকামনাত্মবাদিনা ব্যবস্থাপয়িতুমিতি এবমুপ-পন্নসন্ত্যাতোতি।

অনুবাদ। যে জাতীয় পদার্থের সন্নিকর্ষবশতঃ (ইন্দ্রিয়ের সহিত সম্বন্ধ-বিশেষ-বশতঃ) আত্মা (অহংজ্ঞানের বিষয়-পদার্থ) স্থুখ উপলব্ধি করিয়াছিলেন, তড্জাতীয় পদার্থকেই দর্শন করতঃ (ঐ আত্মা) গ্রহণ করিবার নিমিত্ত ইচ্ছা করেন, সেই এই গ্রহণ করিবার নিমিত্ত ইচ্ছা—অনেকার্থদর্শী অর্থাৎ বিভিন্ন-কালীন নানা পদার্থদর্শী এক ব্যক্তির দর্শন-প্রতিসন্ধান হেতুক (অর্থাৎ "যে জাতীয় স্থুখজনক পদার্থকে পূর্বের দেখিয়া যে আমি এখন তাহাকে স্থুখজনক বলিয়া শারণ করিতেছি, সেই আমিই তজ্জাতীয় পদার্থকে দর্শন করিতেছি," এইরূপ প্রত্যভিজ্ঞা হয় বলিয়া) আত্মার (পূর্ব্বাপরকালস্থায়ী একটি অহংজ্ঞানের বিষয়-পদার্থের) লিক্স অর্থাৎ অনুমাপক

হয়। "নিয়তবিষয়" অর্থাৎ যাহার বিষয় ব্যবস্থিত বা নির্দিষ্ট, এমন "বুদ্ধিভেদমাত্রে" অর্থাৎ ক্ষণিক-বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ-সম্প্রদায়-সম্মত আলয়বিজ্ঞান নামক ক্ষণিক-বুদ্ধি-বিশেষ-মাত্রে দেহাস্তরের ন্যায় অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত বৌদ্ধ-সম্প্রদায়ের মতে ভিন্ন দেহে যেমন আলয়-বিজ্ঞানের ঐক্তপ প্রতিসন্ধান হয় না, তক্রপ (একদেহেও পূর্বেবাক্ত প্রতিসন্ধান) সম্ভব হয় না।

(ইচ্ছার পরে ছেবের আত্ম-লিক্সন্থ ব্যাখ্যা করিতেছেন)। এইরূপ (পূর্ব্বোক্ত প্রকারে উৎপদ্মান) তুঃখজনক পদার্থ-বিষয়ে ছেব অনেকার্থদর্শী এক ব্যক্তির (পূর্ব্বোক্ত প্রকার) দর্শনপ্রতিসন্ধান-হেতুক আত্মার লিঙ্গ হয়। (প্রয়ন্থের আত্মলিক্সর ব্যাখ্যা করিতেছেন) যে জাতীয় পদার্থ এই আত্মার স্থুজনক বলিয়া "প্রসিদ্ধ" (জ্ঞাত), তজ্জাতীয় পদার্থকে দর্শন করতঃ (তিনি) গ্রহণ করিবার নিমন্ত প্রয়ন্ত করেন, সেই এই প্রয়ন্ত অনেকার্থদর্শী একটি দর্শন-প্রতিসন্ধাতা অর্থাৎ পূর্ব্বোক্ত প্রকারে প্রত্যভিজ্ঞাকারী ব্যক্তি ব্যতীত হয় না। নিয়ন্ত বিষয়বুদ্ধিভেদমাত্রে দেহান্তরের ত্যায় (সেই প্রত্যভিজ্ঞা-বিশেষ) সম্ভব হয় না। (স্থুতরাং পূর্ব্বোক্ত প্রয়ন্তর পূর্ব্বাপরকালস্থায়ী আত্মার অনুমাপক হয়)। ইহার দ্বারা (স্থুজনক পদার্থের প্রয়ন্তর ব্যাখ্যার দ্বারা) তুঃখজনক পদার্থে প্রয়ন্ত বাখ্যাত হইল। (অর্থাৎ স্থুজনক পদার্থে প্রয়ন্ত যে ভাবে আত্মার অনুমাপক বলা হইল, তুঃখ-জনক পদার্থে প্রয়ন্তর সেই ভাবে (প্রত্যভিজ্ঞার সাহায্যে) আত্মার অনুমাপক বুর্বিতে হইবে)।

স্থেও ছংখের এক সঙ্গে আত্মলিক্সত্ব ব্যাখ্যা করিতেছেন) স্থেও ছংখের স্মৃতিবশতঃ এই আত্মা তাহার সাধনকে ( স্থুখ-সাধন পদার্থ ও ছংখসাধন পদার্থকে ) গ্রহণ করতঃ স্থুখ উপলব্ধি করেন, ছংখ উপলব্ধি করেন, স্থুখ ছংখ উভয়কে অনুভব করেন; পূর্বোক্তই হেতু ( অর্থাৎ যে আমি পূর্বের স্থুখ ছংখের অনুভব করিয়াছিলাম, সেই আমিই তাহার স্মরণ পূর্বেক তাহার সেই সাধন গ্রহণ করতঃ স্থুখ ও ছংখ লাভ করিয়া তাহার উপলব্ধি করিতেছি। এইরূপ পূর্বেলক্ত প্রকার প্রতিসন্ধানই ঐ স্থলে স্থুখছংখের প্রথম অনুভব, তাহার স্মরণ ও পুনরায় স্থুখ-ছংখামুভবের এক-কর্ত্ক্কের নিশ্চয়ে হেতু। স্থুভরাং ঐরূপে জায়মান স্থুখ ও ছংখও চিরন্থির আত্মার অনুমাপক )।

(জ্ঞানের আত্মলিক্সত্র ব্যাখ্যা করিতেছেন) বুভুৎসমান হইয়া অর্থাৎ কোন পদার্থ বুঝিতে ইচ্ছা করতঃ এই আত্মা "ইহা কি ?" এইরূপে সংশয় করেন, সংশয় করতঃ "ইহা" এইরপ জানেন (নিশ্চয় করেন), সেই এই জ্ঞান (পরবর্ত্তী নিশ্চয়াত্মক জ্ঞান) বুঝিবার ইচ্ছা ও সংশয়ের সহিত এককর্ত্ত্বক বলিয়া জ্ঞায়মান হইয়া অর্থাৎ যে আমি বুঝিবার ইচ্ছা করিয়া সংশয় করিয়াছিলাম, সেই আমি নিশ্চয় করিতেছি, এইরপ প্রত্যভিজ্ঞা-নামক মানস-প্রত্যক্লের বিষয় হইয়া আত্মলিঙ্গ অর্থাৎ চিরন্থির আত্মার অনুমাপক হয়। পূর্বেরাক্তই হেতু (অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত প্রকার প্রতিসন্ধান বা প্রত্যভিজ্ঞাই ঐ স্থলে বুঝিবার ইচ্ছা, সংশয় ও নিশ্চয়ের এক-কর্ত্ত্কর নিশ্চয়ে হেতু)।

তন্মধ্যে (পূর্বেবাক্ত কথার মধ্যে) "দেহান্তরবৎ" এই কথাটি বিশদরূপে বুঝাইতেছি। যেমন অনাত্মবাদীর অর্থাৎ ঘাঁহারা "অহং অহং" এই আকারের ক্ষণিক বিজ্ঞান-প্রবাহ ভিন্ন আন্থা বলিয়া আর কোন পদার্থ মানেন না, সেই ক্ষণিক-বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ সম্প্রদায়ের (মতে) দেহাস্তর-সমূহে অর্থাৎ নিজ দেহ হইতে ভিন্ন দেহে "নিয়ত বিষয়" (ক্ষণকাল-মাত্র-স্থায়ী বলিয়া যাহাদিগের প্রত্যেকের বিষয় ব্যবস্থিত বা নিয়মবন্ধ এমন ) বুদ্ধি-ভেদগুলি ( আলয়-বিজ্ঞান নামক বুদ্ধি-বিশেষ-গুলি) প্রতিসংহিত অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত প্রকারে প্রত্যভিজ্ঞার বিষয় হয় না, তক্রপ একদেহগত (নিজ নিজ দেহগত) বুদ্ধিভেদগুলিও ( আলয়-বিজ্ঞান নামক অহংজ্ঞানগুলিও) প্রতিসংহিত (পূর্বেবাক্ত প্রকারে প্রত্যভিজ্ঞাত) হইতে পারে না। কারণ, বিশেষ নাই। ( অর্থাৎ ভিন্নদেহগত বিজ্ঞানগুলি যেমন ভিন্ন, তক্রপ নিজ দেহগত বিজ্ঞানগুলিও পরস্পর ভিন্ন। ভিন্ন আত্মার যখন পূর্বেবাক্ত প্রকার প্রত্যভিজ্ঞা হয় না, তখন একদেহগত ভিন্ন আত্মারও পূর্ব্বোক্ত প্রত্যভিজ্ঞা হইতে পারে না। ভিন্ন দেহগত বিজ্ঞান হইতে এক দেহগত বিজ্ঞানগুলিতে প্রত্যভিজ্ঞার উপযোগী কোন বিশেষ নাই) সেই এই এক আত্মার সমাচার (সিদ্ধান্ত)— স্বয়ংদৃষ্ট পদার্থের স্মরণ হয়, অত্যদৃষ্ট এবং অদৃষ্ট (অজ্ঞাত ) পদার্থের স্মরণ হয় না। এই রূপই নানা আত্মার সমাচার (সিদ্ধান্ত)—অত্য কর্ত্তক দৃষ্ট পদার্থ অত্য ব্যক্তি স্মরণ করে না ( অর্থাৎ প্রতিদেহে এক আত্মাই হউক, আর ক্ষণিক বিজ্ঞানরূপ অসংখ্য আত্মাই হউক, উভয় পক্ষেই স্বয়ংদৃষ্ট পদার্থের স্মরণ এবং স্বয়দৃষ্ট পদার্থের অম্মরণ, এই চুইটি সিদ্ধান্ত )। সেই এই উভয় ( উভয়-পক্ষ-স্বীকৃত স্বয়ংদৃষ্ট পদার্থের স্মরণ এবং অশ্যদৃষ্ট পদার্থের অস্মরণ ) অনাত্মবাদী অর্থাৎ যিনি অহং অহং এই আকারের ক্ষণিক বিজ্ঞান ভিন্ন চিরস্থির আত্মা মানেন না, সেই ক্ষণিক বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ-সম্প্রদায় ব্যবস্থাপন করিতে পারেন না। এইরূপে (কথিত প্রকারে ) আত্মা ( চিরস্থির অহংজ্ঞানের বিষয়-পদার্থ ) আছেন, ইহা সিদ্ধ হয়।

টিগনী। এই শাস্ত্রের পরম প্রয়োজন অপবর্গ জীবাত্মারই পরমপুরুষার্থ বলিয়া প্রমেরবর্গের মধ্যে জীবাত্মারই প্রথম উদ্দেশ করিয়া তদমদারে প্রথমতঃ জীবাত্মারই লক্ষণ-স্থ্র বলিয়াছেন। মনোগ্রাহ্য ইচ্ছা, ছেব, প্রয়ন্ত, স্থর, ছংগ ও জ্ঞান, জীবাত্মার পৃথক পৃথক লক্ষণ। অর্থাৎ মাহাতে মনোগ্রাহ্য ঐ ইচ্ছাদি গুণ জন্মে, তাহাই জীবাত্মা। পরন্ত জীবাত্মার যেগুলি লক্ষণ, সেইগুলিই শ্রুতিসিদ্ধ জীবাত্মার সাধক। ইহা বলিবার জন্ত মহর্ষি লক্ষণ-প্রকরণেও ইচ্ছাদিকে জীবাত্মার লিঙ্গ বলিয়াই উল্লেখ করিয়াছেন এবং ভাষ্যকারও এই স্থান্তে মহর্ষির ঐ বিশেষ বক্তবাটি (ইচ্ছাদির আত্ম-লিঙ্গত্ব) ব্যাধ্যা করিয়াই স্থার্থ বর্ণন করিয়াছেন।

নিজ-দেহবর্ত্তী জীবাত্মা সর্বজীবেরই মানস-প্রত্যক্ষ-সিদ্ধ। আমি নাই, ইহা কেহ বুঝে না; আমি আছি কি না, এরূপ সংশয়ও কাহারও হয় না। পরস্ত "আমি আছি" ইহা মনের দারা নিঃসংশ্যে সকল জীবই বুঝিয়া থাকে। যিনি ইহা বুঝিয়াও সত্যের অপলাপ করিয়া "আমি নাই" ইহা বলিবেন, তিনি নিজের অন্তিছের অপলাপ করিয়া উপহাসাস্পদ হইবেন। শুক্তবাদী, আস্থার একেবারে নাস্তিত্ব সাধন করিতে যাইয়া উপহাসাস্পদ হইয়াছেন। তাঁহার আত্মার নাস্তিত্ব-সাধক প্রমাণই আত্মার অন্তিত্ব-সাধক হইয়া পড়িয়াছে। ফলতঃ অহংজ্ঞানের বিষয়-পদার্থে সামাস্ততঃ কেছ বিবাদ করিতে পারেন না, বিবাদকারী নিজে না থাকিলে বিবাদ করে কে ? কিন্ত ভাষ্যকার বলিয়াছেন; — "আঝা প্রত্যক্ষতো ন গৃহতে"। ভাষ্যকারের অভিপ্রায় এই যে, "আমি" বলিয়া আশ্বার যে মানস বোধ, তাহা আশ্বার সামান্ত জ্ঞান। ইহা প্রকৃত আশ্ব-সাক্ষাৎকার নহে। কারণ, উহা দেহাদিতে আশ্ববৃদ্ধি। আমি কে ? ইহা বথাৰ্থক্সপে প্ৰত্যক্ষ না করিলে আশ্বার বিশেষ জ্ঞান বা প্রাকৃত আন্মদাক্ষাৎকার হয় না। ঐ প্রাকৃত আন্মদাক্ষাৎকার সমাধি ব্যতীত কাহারই হুইতে পারে না। মূলকথা, দেহাদিভিন্নস্বরূপে প্রকৃত আত্মা লৌকিক প্রত্যক্ষের বিষয়ই নহেন। তাহা হইলে আত্মদাক্ষাৎকারের জন্ম শ্রুতিতে আত্মার প্রবণ, মনন ও নিদিধ্যাদনের বিধি থাকিবে কেন ? এই অভিপ্রায়েই ভাষ্যকার প্রমাণসংগ্রবের উদাহরণ প্রদর্শন করিতেও ( তৃতীয় স্বভাষ্যে ) আত্মার লৌকিক প্রত্যক্ষের কথা না বলিয়া, বোগসমাধি-জাত অলৌকিক প্রত্যক্ষের কথাই বলিয়াছেন এবং অনুমানভাব্যে ইচ্ছাদির দারা "অপ্রত্যক্ষ" আত্মার "সামায়তো দৃষ্ট" অনুমানের কথাই বলিয়া আসিরাছেন। ফলতঃ আত্মা দেহাদিভিন্নত্রণে লৌকিক প্রত্যকের বিষয় নহেন, ইহাই ভাষার্য। প্রথমতঃ শ্রুতি প্রভৃতি আগুবাকা হইতে ব্যার্থরূপে আগ্রার শ্রবন অর্থাৎ শাস্কবোধ করিতে হইবে। পরে ঐ জ্ঞান দূঢ় করিবার জন্ম ঐ আত্মার মনন অর্থাৎ শ্রুতিসিদ্ধ স্বরূপে অনুমান করিতে হইবে। সে কিরূপে ? তাহাই বুঝাইবার জন্ম ভাষ্যকার মহর্বি-স্ক্রের অবতারণা করিয়াছেন।

ভাষ্যে "বজ্জাতীয়শু" ইত্যাদি কথার দ্বারা পূর্কোক্ত ব্যাপ্তি অরণ এবং "তজ্জাতীয়ং পশুন্" এই কথার দ্বারা নিম্পারামর্শরপ অনুমান-প্রমাণই স্থৃচিত হইন্নছে। পূর্কোক্ত প্রথমজাত পদার্থদর্শন হইতে পরজাত গ্রহণেক্ষা পর্যাস্ত সক্থানিই এক-কর্তৃক। এরপে জান্তমান ঐ ইচ্ছাই উহাদিগের

সকলের এক-কর্ত্তকত্ব স্থচনা করিতেছে। একই ব্যক্তি ঐ সবগুলির কর্ত্তা, উহা নিঃসংশয়ে কি করিয়া বুঝিব ? তাই হেতু বলিয়াছেন,—"একন্তানেকার্থদর্শিনো দর্শনপ্রতিসন্ধানাৎ"। অর্থাৎ প্রত্যভিজ্ঞা নামক প্রত্যক্ষ জ্ঞানের সাহায়েই একই ব্যক্তি ঐ সবগুলির কর্ত্তা, ইহা নিঃ-সংশয়ে বুঝা বার। কারণ, ঐ হলে "যে আমি বে জাতীয় মুধজনক পদার্থকৈ পূর্কে দেখিয়া এখন তাহাকে স্থখননক বলিয়া সরণ করিতেছি, দেই আমিই দেই জাতীয় পদার্থকৈ দেখিতেছি," এইরূপ দর্শনবিষয়ক প্রতিসন্ধান অর্থাৎ প্রত্যভিজ্ঞা হইয়া থাকে। উহা সর্জ-সন্মত। ঐ প্রতাভিজ্ঞাতে পূর্বায়ভবজন্ত সংখার-বশতঃ খরণ আবশ্রক। স্থতরাং দর্শন হইতে খরণকাল পর্যান্ত স্থায়ী একটা কর্ত্তা আবশুক। বিনি দর্শন করিয়াছেন, তিনিই তাহার অরণ করিতে পারেন। দর্শনের কর্ত্তা একজন, খারণের কর্তা অন্ত, ইহা কথনই হইতে পারে না। মূল কথা, পুর্ব্বোক্ত দর্শনাদির একটি কর্ত্তা না হইলে শ্বরণের সম্ভাবনা না থাকায়, পূর্ব্বোক্ত প্রকার মানস-প্রত্যক্ষরপ সর্ব্বসন্মত প্রত্যভিজ্ঞার উপপত্তি হয় না। স্থতরাং বুঝা ধায়, বিনি ঐ স্থলে দর্শনের কর্ত্তা, স্মরণের কর্ত্তা, অনুমানের কর্তা এবং ইচ্ছার কর্ত্তা, তিনিই আরা। তাহা হইলে পুর্বোক্ত ইচ্ছার দারা চির-স্থির একটি আন্মারই অনুমান হয়, ইহা বলা হইল। শরীর অথবা চকুরাদি हेल्लियरक के मर्भन-पात्रशामित कर्छ। वना यात्र ना। कात्रश, छेहात्र। वित-श्वित नरह। हेह जरमहे वानाउदोवनामि कानाउटम श्रृक्रामरङ् विनाम ও म्हास्त्र-श्राशि हरेगा थारक। वानाउपरङ् मुहे পদার্থ বন্ধদেহ কিরুপে স্থরণ করিবে ? নেঅদৃষ্ট পদার্থ নেঅ নষ্ট হইয়া গেলে অন্ত ইন্দ্রিয় কি করিয়া স্মরণ করিবে ? মন জ্ঞানাদির করণত্বরূপেই সিদ্ধ, তাহা কর্ত্তা হইতে পারে না। এ সকল কথা তৃতীয়াধ্যায়ে আত্মপরীক্ষাপ্রকরণে বিশদরূপে বর্ণিত আছে। মথাস্থানেই তাহা বিশদ প্রকাশিত হইবে।

অনেক ভাষাপ্রছে "ভবস্তী নিষ্ণমাত্মনঃ"—এইরূপ পাঠ আছে। ভাষ্যোক্ত প্রকারে গ্রহণেক্সা আনেকার্থনশী এক ব্যক্তির দর্শন-প্রতিসন্ধান-প্রযুক্ত উৎপন্ন হয়। প্রথম পদার্থ দর্শন হইতে তজ্জাতীয় পদার্থের পুনর্দর্শনাদি কাল পর্যান্ত স্থানী একটি আত্মা না থাকিলে ঐরূপে গ্রহণেক্সা জন্মিতেই পারে না, স্কতরাং ঐ প্রকার ইচ্ছা চির-ছির আত্মার অন্থমাপক, ইহাই ঐ পাঠ পক্ষে তাৎপর্য্য। "ভবস্তী" ইহার ব্যাখ্যা উৎপদ্যমানা। তাৎপর্য্যটীকাকারের বর্ণিত তাৎপর্য্য গ্রহণ করিলে এ পাঠ ঠিক বলিল্লা মনে হয় না।

ক্ষণিকবিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ সম্প্রদায়ের মতে "অহং" এই আকারের জ্ঞান ভিন্ন চিরস্থির আত্মানাই। ঐ অহংজ্ঞানের নাম আলর-বিজ্ঞান। উহা ফ্রণিক অর্থাং ক্ষণকালমাত্র-স্বান্ধী। পূর্ব্বজাত "অহংজ্ঞান" পরক্ষণেই আর একটি অহংজ্ঞান জন্মাইবা বিনষ্ট হয়। এইরূপে নদী-প্রবাহের
ভায়, দীপশিধার ভায়, "অহং অহং অহং" এইরূপ আকারে প্রতিক্ষণ জ্ঞান্ধমান আলম্ব-বিজ্ঞানের
প্রবাহই আত্মা। ইহারই নাম বিজ্ঞানন্ধর্ম। ইহারই নাম চিত্ত। একদেহগত ঐ বিজ্ঞান-প্রবাহ
বা চিত্ত সেই দেহের পক্ষেই আত্মা, উহা অন্ত দেহের আত্মা নহে। পূর্ব্বোক্ত বৌদ্ধসম্প্রদায়
পূর্ব্বোক্ত প্রকার বৃদ্ধি ভিন্ন আত্মা বিলিয়া আর কিছু মানেন নাই; তাই তাহাদিগকে "বৌদ্ধ"

বলা হইয়াছে। বৃদ্ধদেবের প্রকৃত মত তাঁহারা গ্রহণ করিতে পারেন নাই। তাঁহারা শ্রুতি-সন্মত নিত্য আত্মা মানেন নাই; তাই বেদ-প্রামাণ্য-বিশ্বাসী আন্তিকগণ তাঁহাদিগকে "নান্তিক" এবং "অনাত্মবাদী" বা "নৈরাত্মাবাদী" বলিয়া উল্লেখ করিয়া গিয়াছেন। বেদবিশ্বাদী আন্তিকগণ কেই বেদ না মানিলেই তাঁহাকে নাস্তিক বলিতেন। মহর্ষি মন্তুও বেদনিন্দককে নাস্তিক বলিয়া উল্লেখ করিয়া গিয়াছেন। যিনি পরণোক মানেন না, তিনি "নান্তিক," ইহাই কিন্ত নান্তিক শব্দের ব্যুৎপত্তি-লভা অর্থ । ঐ অর্থে বেদ না মানিরাও আন্তিক হওরা যায়। ভাষ্যকার পূর্বাবর্ণিত বৌদ্ধসমত "আলম-বিজ্ঞানকে" লক্ষ্য করিয়া এখানে বলিয়াছেন,—"নিয়ভবিষয়ে" ইত্যাদি। ভাষাকারের কথা এই যে, ক্ষণিক-বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধসন্মত "অহং-জ্ঞান"গুলি প্রত্যেকেই ক্ষণকাল-মাত্র স্থায়ী। স্থতরাং উহারা নিয়তবিষয় অর্থাৎ উহাদিগের বিষয় নির্দিষ্ট বা ব্যবস্থিত, উহারা কোন নির্দিষ্ট বিষয় ভিন্ন সর্ব্ব বিষয়ের জ্ঞাতা হইতে পারে না। অতএব ঐ "অহংজ্ঞানে" পূর্ব্বোক দর্শন প্রতিসন্ধান হইতে পারে না। "প্রতিসন্ধান" বলিতে এখানে প্রত্যক্তিরা; উহা প্রত্যক্ষ-বিশেষ। পূর্ব্বান্তভূত বিষয়ের স্মরণ ব্যতীত ঐ প্রত্যন্তিজ্ঞা নামক প্রত্যক্ষবিশেষ জ্যে ন। বখন পূর্ব্বর্ণিত হলে পূর্ব্বোক্ত প্রকারে দর্শনপ্রতিসন্ধান জ্যো, ইহা অস্বীকার করিবার উপার নাই, (প্রত্যক্ষের অপলাপ করা বার না। মানস-প্রত্যক্ষরপ ঐ প্রত্যতিজ্ঞার মনঃ স্বতঃ প্রমাণ ) তথন ঐ স্থলে আত্মা অবখা তাঁহার পূর্বাদৃষ্ট বিষয়ের স্মরণ করিয়া থাকে; ইহা সকলকেই স্বীকার করিতে হইবে। বেজিদমত অহংজ্ঞানরূপ আত্মা বখন ক্লণমাত্র-স্থায়ী, তখন বে অহংজ্ঞানরপ আত্মা পুর্বের দর্শন করিরাছিল, পরক্ষণেই তাহার বিনাশ হওয়ায়, দে আত্মা আর পরে তাহা শ্বরণ করিতে পারে না। পরজাত অহংজ্ঞানরূপ কোন আস্থাও তাহা শ্বরণ করিতে পারে না। কারণ, দেই পরজাত আত্মা পূর্বেদ সে পদার্থ দেখে নাই, তথন তাহার জন্মই হর নাই। অক্টের দৃষ্ট পদার্থ অন্তে স্মরণ করিতে পারে না। যিনি ক্রষ্টা, তাঁহাতেই সংখ্যার জন্মে; তজ্জ তিনিই শ্বরণ করেন। এই দিদ্ধান্ত পূর্বোক্ত বৌদ্ধ সম্প্রদান্ত স্থীকার করেন, নচেৎ তাহাদিগের মতে একদেহগত অহংজ্ঞান-প্রবাহরূপ আত্মা অন্তদেহগত অহংজ্ঞান-প্রবাহরূপ অস্তু আন্তার দৃষ্ট বিষয় স্মরণ করে না কেন ? রামের দৃষ্ট বিষয় আম না দেখিলে আম তাহা মরণ করিতে পারে কি 📍 অতএব বৌদ্ধদমত একদেহগত ক্ষণিক "অহংজ্ঞান"গুলিও পরম্পর ভিন্ন বলিয়া অস্তু-দেহগত "মহংজ্ঞান"গুলির স্থায় একে অস্তের অমুভূত বিষয় শারণ করিতে পারে না। স্বরণের সন্তাবনা না থাকার তাহাতে পূর্ব্বোক্ত প্রকার প্রতিসন্ধান বা প্রত্যভিজ্ঞাও অসম্ভব। স্তর্গ বৌদ্ধসমত ক্ষণিক অহংজ্ঞানগুলি কোনকপেই "আয়া" হইতে পারে না। ভাষ্যকার "নিষ্তবিষ্টে" এই কথার বারা বৌদ্ধ-সম্মত আলম্বিজ্ঞানে প্রত্যভিজ্ঞা কেন সম্ভব নহে, তাহার হেতু স্থচনা করিয়াছেন।

পূর্ব্বোক্ত বৌদ্ধ-সম্প্রদায় বলিয়াছেন বে, ক্ষণিক অহংজ্ঞানগুলির কোনটিই এক কণের অধিক

১। "এত্তি নাতি নিইং নতিঃ" ( ১।৪ ৯০।—পাণিনিক্তর। অতি পরলোক ইত্যেবং নতিবঁত স আন্তিকঃ।—
নাজীতি নতিবঁত স নাতিকঃ।—সিভান্তকৌমুলী )।

কাল স্থানী না হইলেও নির্বাণ না হওয়া পর্যান্ত ঐ "অহংজ্ঞানে"র প্রবাহ চলিতেই থাকে। ঐ অহংজ্ঞানের প্রবাহই আত্মা। উহার নাম "অহংজ্ঞান-সন্তান"। উহার মধ্যগত এক একটি "অহংজ্ঞানের" নাম "অহংজ্ঞানসন্তানী"। নির্বাণ না হওয়া পর্যান্ত অহংজ্ঞান-প্রবাহরপ আত্মার উদ্দেদ না হওয়ায় তাহাতে স্মরণ ও প্রত্যাভিজ্ঞার কোন বাধা নাই। ভাষ্যকার এই সমাধানের অসারতা স্ট্রচনার জন্তই "বুদ্ধিভেদমাত্রে" এই স্থলে "মাত্র" শব্দের প্রয়োগ করিয়া গিয়াছেন। ভাষ্যকারের গৃড় তাৎপর্য্য এই যে, বৌদ্ধ-সন্মত অহংজ্ঞানের প্রবাহ বা সন্তান ঐ সহংজ্ঞানসন্তানী হইতে বস্ততঃ কোন ভিন্ন পদার্থ নহে। ঐ বুদ্ধিপ্রবাহও কতকগুলি বুদ্ধি-বিশেষ মাত্র। ক্ষণমাত্র-স্থানী বলিয়া বখন কোন বুদ্ধিবিশেষেই পূর্ব্বোক্ত প্রতিসদ্ধান সম্ভব হয় না, তখন বুদ্ধিপ্রবাহেই বা কিরপে তাহা সম্ভব হইবে ? ঐ বুদ্ধিবিশেষ ভিন্ন বুদ্ধিপ্রবাহ ত কোন অতিরিক্ত পদার্থ নহে ? যদি ঐ অহংজ্ঞানের প্রবাহ অতিরিক্ত পদার্থই হয়, তাহা হইলে পূর্বাদ্ধী পদার্থের স্মরণের জন্ত তাহাকে চিন্নস্থির পদার্থই বলিতে হইবে—তাহা হইলে চিরন্থির অতিরিক্ত আত্মা মানাই হইল,—নাম মাত্রে কোন বিবাদ নাই। যে কোন নামে চিরন্থির আত্মিরক্ত বাদ্ধা-সম্প্রদারের নিজ সিদ্ধান্ত তাগে করিতে হইবে।

এইরপে ভাষ্যকার পূর্ব্বোক্ত প্রতিসন্ধানের দ্বারাই ইচ্ছাদিকে চিরস্থির আত্মার অনুমাপক বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন। অর্থাৎ ভাষ্য-বর্ণিত ঐ ইচ্ছাদি স্থলে পূর্ব্বদৃষ্ট পদার্থের স্মরণের সহিত পূর্ব্বজাত জ্ঞান ও পরজাত জ্ঞানের একবিষয়ত্বরপে যে প্রতিসন্ধান হয়, তাহাই চিরস্থির আত্মসিদ্ধিতে
ব্যতিরেকী হেতু, স্ব্রোক্ত ইচ্ছাদি ওপই বস্তুতঃ হেতু নহে?। "পূর্ব্বোক্ত এব হেতুঃ" এই কথার
দ্বারাও পরে ছই স্থলে ভাষ্যকার তাঁহার পূর্ব্বোক্ত প্রতিসন্ধানরূপ হেতুকেই স্মরণ করাইয়াছেন।
ভাষ্য-বর্ণিত ইচ্ছাদি স্থলে ঐরপ প্রতিসন্ধান জন্মে বলিয়াই স্প্রকার ইচ্ছাদিকে আত্মার লিক্ষ
বলিয়াছেন। লিক্ষ বলিতে এখানে অনুমাপক মাত্র।

ইচ্ছাদিকে আত্মার দক্ষণ বলিবার জন্তও ঐরপ ভাবে স্থা বলিতে হইরাছে। অনুমান-ভাষো ভাষ্যকার যে ভাবে আত্মার "সামান্ততো দৃষ্ট" অনুমান বলিয়া আসিয়াছেন, তাহা এবং সেখানে বার্তিককার প্রভৃতির কথা পূর্কেই বলা হইয়াছে। এখানেও বার্তিককার চরমকরে এই স্থাত্রের সেইরূপ ব্যাখ্যান্তর প্রকাশ করিয়াছেন।

পূর্ব্বোক্ত বৌদ্ধসত্মত আত্মতে ভাষ্যকার বাংখ্যারন-প্রদর্শিত অনুপপত্তির উদ্ধারের জন্ত দিঙ্বনাগ প্রভৃতি বৌদ্ধ মহামনীবিগণ যেরপে আত্মপক্ষ সমর্থন করিয়াছেন, উদ্যোতকর ভাষ্যবার্ত্তিকে তাহার উন্নেথ করিয়া থণ্ডন করিয়াছেন। শ্রীমন্বাচম্পতি মিশ্র তাংপর্যানীকায় তাহার বিশ্বন প্রকাশ করিয়াছেন। "শারীরক ভাষ্য", "ভামতী", উন্যানের "বৌদ্ধাধিকার" ও "কুসুমাঞ্জলি" প্রভৃতি গ্রন্থেও পূর্ব্বোক্ত বৌদ্ধমতের বিশ্বন সমালোচনা ও সমীচীন থণ্ডন হইয়াছে। বাহ্ন্যাভয়ে সে সব কথা এখানে পরিত্যক্ত হইল। বাংখ্যায়ন এই ভাষ্য-ভাষ্যে বহু স্থানেই বৌদ্ধ-প্রসঞ্চ উথাপন করিয়াছেন।

<sup>&</sup>gt;। "দ্বতিঃ পৃথ্যাগরপ্রভারাভাবেককর্ত্বা উভাভাাং দহ একবিবরত্বেন প্রতিস্থীর্নান্রাং"—ন্যার্বাতিক-ভাৎপর্যালক।

ইতঃপূর্ব্বেও বৌদ্ধ-প্রদাদ গিয়াছে। এই স্থা-ভাষ্যের য়ায় অয় স্থা-ভাষ্যেও স্পষ্ট বৌদ্ধপ্রদাদ প্রচুর আছে—তবুও "বিশ্বকোষে" বাংজায়নের অতি-প্রাচীনম্ব সমর্থনের জয় লিখিত হইয়ছে,—
"বৈশেষিক স্থার ভাষ্যকার প্রশাস্তপাদ অনেক স্থানে বৌদ্ধমত নিরাকরণ করিয়াছেন; কিছা
বাংজায়ন কোখাও বৌদ্ধপ্রসাদ উত্থাপন করেন নাই" ইত্যাদি। (বিশ্বকোষ, য়ায় শন্ধ—৫০১পৃষ্ঠা)।

#### ভাষা। তম্ম ভোগাধিষ্ঠানম্।

অনুবাদ। তাহার (পূর্ববসূত্রবর্ণিত জীবাত্মার) ভোগের অর্থাৎ স্থ-ছঃখানু-ভবের অধিষ্ঠান (স্থান)।

# সূত্র। চেফেন্দ্রিয়ার্থাপ্রয়ঃ শরীরম্ ॥১১॥

অনুবাদ। চেফার আশ্রয় এবং ইন্দ্রিয়ের আশ্রয় এবং অর্থের অর্থাৎ স্থপ-ছুংখের আশ্রয় শরীর। (অর্থাৎ চেফাশ্রয়ত্ব, ইন্দ্রিয়াশ্রয়ত্ব ও অর্থাশ্রয়ত্ব, এই তিনটি শরীরের লক্ষণ)।

ভাষ্য। কথং চেফাশ্রেরঃ ? ঈপ্লিতং জিহাসিতং বাহর্থমধিকৃত্য ঈপ্লা-জিহাসা-প্রযুক্ত তত্ত্বপায়ানুষ্ঠানলকণা সমীহা চেফা, সা যত্র বর্ত্ততে তচ্ছরীরম্। কথমিন্দ্রিয়াশ্রেয়ঃ ? যত্তানুগ্রহেণানুগৃহীতানি উপলাতে টোপহতানি স্ববিষয়ের সাধ্বসাধুর্ বর্ত্ততে স এষামাশ্রেয়ন্তচ্ছরীরম্। কথমর্থাশ্রেয়ঃ ? যত্মিরায়তনে ইন্দ্রিয়ার্থসিরিকর্ষাত্রপেরয়াঃ ত্র্থকুঃথয়াঃ প্রতিসংবেদনং প্রবর্ততে স এষামাশ্রেয়ন্তচ্ছরীরমিতি।

অনুবাদ। (পূর্বপক্ষ) চেফাশ্রার কিরপে ? (অর্থাৎ ক্রিয়াররপ চেফাশ্রার ভিন্ন অন্য পদার্থেও থাকে, আবার কোন শরীর-বিশেষেও নাই; স্থতরাং চেফাশ্রায়ত্ব শরীরের লক্ষণ বলা যায় না)। (উত্তর) প্রাপ্তির ইচ্ছার বিষয়ীভূত অথবা পরিত্যাগের ইচ্ছার বিষয়ীভূত পদার্থকে উদ্দেশ্য করিয়া প্রাপ্তির ইচ্ছা বা পরিত্যাগের ইচ্ছাবশতঃ "প্রযুক্ত" অর্থাৎ কৃত্যত্ব ব্যক্তির তাহার (প্রাপ্তি বা পরিহারের) উপায়ামুত্যানরূপ সমীহা 'চেফা'; তাহা যেখানে থাকে, তাহা "শরীর"। (পূর্ববপক্ষ)
"ইন্দ্রিয়াশ্রায়" কিরূপে ? (অর্থাৎ ইন্দ্রিয়সংযুক্ত হইলেই যদি শরীর হয়, তাহা হইলে
ঘটাদি পদার্থে ইন্দ্রিয় সংযোগকালে ঘটাদি পদার্থও শরীর হইয়া পড়ে; স্থতরাং
"ইন্দ্রিয়াশ্রয়ত্ব" শরীরের লক্ষণ বলা যায় না)। (উত্তর) যাহার অনুগ্রহের দ্বারা
অনুগৃহীত হইয়া অর্থাৎ বাহার সন্তায় সন্তাবিশিষ্ট হইয়া এবং যাহার বিনাশে অবশ্য
বিনষ্ট হইবে, এমন বহিরিন্দ্রিয়বর্গ সাধু ও অসাধু স্ববিষয়সমূহে (গন্ধাদি বিষয়সমূহে)

কর্ত্তমান হয়, তাহা ইহাদিগের (ইন্দ্রিয়-বর্গের) আশ্রয়—তাহা শরীর। (পূর্ববপক্ষ) অর্থাশ্রয় কিরূপে ? অর্থাৎ মহর্ষি-কথিত গন্ধাদি "অর্থ" ঘটাদি পদার্থেও আছে; স্থতরাং "অর্থাশ্রয়ত্ব" শরীরের লক্ষণ বলা যায় না। (উত্তর) যে অধিষ্ঠানে ইন্দ্রি-রার্থ-সন্নিকর্মহেতুক উৎপন্ন স্থাও দ্বঃখের অমুভূতি হয়, তাহা ইহাদিগের (স্থাধ্যররপ অর্থের) আশ্রয়, তাহা শরীর।

টিপ্লনী। "তক্ত ভোগাধিষ্ঠানং" এই কথার দারা ভাষ্যকার স্থতের অবতারণা করিয়াছেন। স্থানবাকোর সহিত ইহার যোজনা করিয়া ব্যাখ্যা করিতে হইবে। ভাষ্যকার প্রথমতঃ ঐ কথার দ্বারা শরীর আত্মার ভোগস্থান, শরীর না থাকিলে আত্মার কোন ভোগ হইতে পারে না ; স্থতরাং শরীরই আত্মার সকল অনর্গের পরম নিদান, এই তত্ত্ব জানাইয়া আত্মার পরে শরীরের কথা বলাই সংগত, ইহাই স্থচনা করিয়াছেন। 'চেষ্টাশ্রম্ব', 'ইন্দ্রিয়াশ্রম্ব', 'অর্গাশ্রম্বর' –এই তিনটি শরী-রের পৃথক পৃথক লক্ষণ। চেষ্টা বলিতে ক্রিয়ামাত্র নহে। হিতপ্রাপি ও অহিত-পরিহারের ইচ্ছাবশতঃ যক্তবান্ হইয়া তাহার উপায়ানুষ্ঠানরূপ যে শারীরিক ক্রিয়া, তাহাই চেষ্টা। ঘটাদি পদার্থে তাহা নাই। সমাহিত ব্যক্তির শরীরে এবং পাষাণ-মধ্যবতী ভেকাদি-শরীরে তাহা না থাকিলেও তাহার যোগ্যতা আছে। বৃক্ষাদিরও চেষ্টা আছে। বৃক্ষাদি উদ্ভিদ্বর্গের জীবন, চৈতত্ত ও স্থগত্ঃথের সত্তা মন্তাদি শাস্ত্রে কীর্ত্তিত, অনেক দার্শনিক কর্তৃক সমর্থিত এবং কালিদাসাদি কৰিগণ কৰ্তৃক গীত আছে। তাৎপৰ্য্য-টীক:কার বৃক্ষাদিকে শরীরের লক্ষণের লক্ষ্য বলেন নাই। ইন্দ্রিয়াশ্রর বলিতে ইন্দ্রিয়-সংযুক্ত বা ইন্দ্রিয়ের অধিকরণ নহে। শরীর থাকিলে ইন্দ্রিয় থাকে, শরীর নষ্ট হইলে ইন্দ্রিয় নষ্ট হয়, এই অর্থে শরীরকে ইন্দ্রিয়াশ্রয় বলা হইয়াছে। ঐ ভাবে ইচ্ছিয়াশ্রম্ম শরীরের লক্ষণ হইতে পারে। 'অর্থ' বলিতে এখানে গন্ধাদি ইচ্ছিয়ার্থ নহে। গ্ৰাদি প্ৰত্যক্ষ-জন্ত সুধ ও তঃবই এখানে "বৰ্থ" শব্দের প্ৰতিপাদ্য। অৰ্থাৎ গ্ৰাদি অৰ্থ-প্ৰযুক্ত স্তথ্যথের আত্রয় বলিয়াই শরীরকে অর্থাত্রর বলা হইয়াছে। শরীর না থাকিলে ঐ স্থধ-ছংখ इत्र ना এবং विश्ववाली कोवाबात भतीत-शामार ये स्थए: १४त उर्शित अ अप्रकृति स्त्र ; স্কুতরাং পূর্কোক্ত "অর্গাশ্রমত্ব" শরীরের লক্ষণ হইতে পারে।

ভাষ্য। ভোগদাধনানি পুনঃ।

অনুবাদ। (পূর্ব্বোক্ত আত্মার) ভোগদাধন কিন্তু, অর্থাৎ সুখছঃখ-ভোগের পরম্পরায় দাধন কিন্ত—

সূত্র। দ্রাণরসনচক্ষুস্তক্শোত্রাণীন্দ্রাণি ভূতেভ্যঃ॥ ১২॥

अनूवान। ज्ञक्त वर्शा यशा करम श्थियानि शक्ष जुजम्नक खान, तमन,

চক্ষুং, বক্, শ্রোত্র, ( এই পাঁচটি ) ইন্দ্রিয় । ( অর্থাৎ আণর প্রভৃতি পাঁচটি ধর্ম, আণ প্রভৃতি পাঁচটি ইন্দ্রিয়ের পাঁচটি বিশেষ লক্ষণ )।

ভাষা। জিঅভানেনতি আণং, গন্ধং গৃহাতীতি। রদয়ভানেনতি রদনং, রদং গৃহাতীতি। চক্টেইনেনেতি চক্ষুং, রূপং পশ্যতীতি। ত্বকৃত্বানমিল্রিয়ং ত্বক্, তত্পচারং ত্থানাদিতি। শৃণোতানেনেতি প্রোত্রং, শব্দং গৃহাতীতি। এবং সমাখ্যানির্বিচনসামর্থ্যাদ্বোধ্যং ত্ববিষয়গ্রহণ-লক্ষণানীক্রিয়াণীতি। ভূতেভা ইতি নানাপ্রকৃতীনামেষাং স্বতাং বিষয়নিয়মো
নৈকপ্রকৃতীনাং, সতি চ বিষয়নিয়মে ত্ববিষয়গ্রহণলক্ষণত্বং ভবতীতি।

অমুবাদ। ইহার ছারা আণ করে, এ জন্ম আণ। (আণ করে, ইহার অর্থ) গন্ধ গ্রহণ করে। ইহার ছারা আখাদ করে, এ জন্ম রসন। (আখাদ করে, ইহার অর্থ) রস গ্রহণ করে। ইহার ছারা দেখে, এ জন্ম চক্ষুঃ। (দেখে, ইহার অর্থ) রপ দর্শন করে। স্বক্ষান অর্থাৎ চর্মান্থ ইন্দ্রিয় স্বক্। স্থান-বশতঃ অর্থাৎ চর্মা ঐ ইন্দ্রিয়ের স্থান বলিয়া তাহাতে (চর্মান্থ ইন্দ্রিয়ে) উপচার (চর্মারাচক "বচ্" শব্দের লাক্ষণিক প্রয়োগ)। ইহার ছারা শ্রবণ করে, এ জন্ম শ্রোত্র, (শ্রবণ করে, ইহার অর্থ) শব্দ গ্রহণ করে। এইরপ সমাখ্যার নির্ববচন-সামর্থ্যবশতঃ অর্থাৎ ইন্দ্রিয়ের আণ প্রভৃতি পাঁচটি সংজ্ঞার যেরূপ অর্থ ব্যাখ্যাত হইল, সেইরূপ অর্থে সামর্থ্য থাকায় ইন্দ্রিয়গুলি স্ববিষয়গ্রহণ-লক্ষণ, ইহা বুঝিরে। (অর্থাৎ স্থা বিষয়ের উপলব্ধি সাধনম্বই আণাদি পঞ্চেন্দ্রিয়ের সামান্য লক্ষণ)। ইহারা নানাপ্রকৃতি হইলে অর্থাৎ পৃথিব্যাদি ভিন্ন ভিন্ন উপাদান-সম্ভূত হইলে ইহাদিগের (আণাদি ইন্দ্রিয়রর্থের) বিষয় ব্যবস্থা হয়; একপ্রকৃতি ইইলে অর্থাৎ কোন একটি মাত্র উপাদান-সম্ভূত হইলে ইহাদিগের বিষয় ব্যবস্থা হয় না, বিষয় ব্যবস্থা হইলেই ইহাদিগের স্ববিষয়-গ্রহণ-লক্ষণত্ব হয়, এ জন্ম 'ভূতেভাঃ' এই কথাটি বলিয়াছেন।

টিগ্রনী। ইন্দ্রিরগ্রাহ্য গঞ্জাদি ইন্দ্রিরার্গের পূর্কে ইন্দ্রিরের লক্ষ্মই বক্তব্য। ঐ ইন্দ্রিরের সামান্ত লক্ষ্মণ স্ট্রনার জন্তই ভাষাকার প্রথমতঃ "ভোগসাধনানি পুনঃ" এই ভাষাের দ্বারা স্ত্রের অবভারণা করিয়ছেন। স্ত্রেরাক্যের সহিত উহার বাজনা বুঝিতে হইবে। স্থাতঃথের সাক্ষাংকারের নাম ভোগ। মন তাহার সাক্ষাং সাধন হইলেও আণাদি ইন্দ্রির পাঁচটি তাহার পরম্পরায় সাধন। শরীর তাহার অবিষ্ঠান, আণাদি ইন্দ্রিরবর্গই কিন্ত তাহার পরম্পরায় সাধন। মহর্ষি এই একটি স্বরের দ্বারাই আণাদি প্রকেন্দ্রিরের পাঁচটি বিশেষ লক্ষ্ম স্ট্রনা করিয়ছেন। তাহার দ্বারাও ঐ ইন্দ্রিরবর্গর সামান্ত লক্ষ্মণ স্টিত হইয়াছে। ভাষাকার তাহা দেখাইয়াছেন। স্বরে "ইন্দ্রিয়াণি"

12 Fo ]

এই অংশ লক্ষ্য-নির্দ্ধে। উহার ব্যাথ্যা "ভ্রাণানীনি"। ভ্রাণানি শব্দের হারা কেবল ঐ ইন্দ্রিরবর্গের বিশেষ উদ্দেশন্ত্রপ বিভাগ করা হয় নাই, উহার হারাই পাঁচটি লক্ষণ স্থাচিত হইয়াছে। তাই ভাষ্যকার ঐ প্রাণানি শব্দের বৃহৎপত্তি-লভ্য অর্থের ব্যাথ্যার হারা ঐ পাঁচটি লক্ষণ প্রকাশ করিয়াছেন। যথা —গন্ধগ্রহণের দাবন ইন্দ্রিয় ভ্রাণেক্রিয়। রদ-এহণের দাবন ইন্দ্রিয় রদ্দেনিজ্য। রাণ লর্শনের দাবন ইন্দ্রিয় চক্ষ্রিন্তিয়। স্পর্শ-গ্রহণের দাবন চর্মান্তিত ইন্দ্রিয় হার্গিন্তিয়। শক্ষ-গ্রহণের দাবন ইন্দ্রিয় প্রোত্তিরে। বেমন "মঞ্জ" শব্দের মঞ্চন্থ ব্যক্তিতে লাক্ষণিক প্রয়োগ হয়, তক্ষপ চর্মের অবন্ধিত বলিয়া চর্ম্মবাচক "য়চ্ছ" শব্দের স্পর্শগ্রাহক চর্মান্থ ইন্দ্রিয়ে লাক্ষণিক প্রয়োগ বশত্ত উহার হারা ঐ ইন্দ্রিয়-বিশেষই বৃত্তিতে ইইবে। ভ্রাণানি সংক্ষাগুলির ব্যাথ্যার হারা বৃত্তা গেল, ইহারা অ অ বিষয়েরই গ্রাহক; — স্কৃতরাং উহার হারা অ অ বিষয়ের উপলব্ধি-দাবনম্বই প্রাণানি পঞ্চেন্তিরের দামান্ত লক্ষণ, ইহা বৃত্তিরা লইতে হইবে।

সাংখামতে এক "অহদ্বার" হইতেই দকল ই ক্রিরের উৎপত্তি। কিন্তু তাহা হইলে ঐ ইক্রির-वर्ष्मत विषय वावषा इस मा। कभी १ शक्त धार्णान्यसमूद्रे विषय, अन्य हेन्तिसम् विषय नरह রূপ চক্ষুরিজিয়েরই বিষয়, অস্ত ইজিয়ের বিষয় নহে, এইরূপে বহিরিজিয়গুলির যে বিবয়-নিয়ম আছে, তাহা অবৌক্তিক হইনা পড়ে। ঐ ইন্সিয়গুলি কিতি, জন প্রভৃতি বিজাতীয় ভিন্ন ভিন্ন উপাদানসভূত হইলে ঐ বিষয়-নিয়ম হইতে পারে। মহর্ষি তৃতীয়াধ্যায়ে ইহার যুক্তি প্রদর্শন করিয়াছেন। কলতঃ বহিরিক্রিরবর্গের বিষয়-বাবস্থা রক্ষার জন্তুই মহর্ষি স্থাতে "ভূতেভাঃ" এই কথার থারা বহিরিক্রিয়গুলিকে ভৌতিক" বলিয়া গিয়াছেন। বহিরিক্রিয়-বংগর বিষয়-নিয়ম থাকাতেই স্ব বিষয় গ্রহণ অর্থাৎ স্ববিষয়-গ্রাহকত্ব বহিরিক্রিয়-বর্গের সামান্ত লক্ষণ ইইতে পারে। তাই শেষে বলিয়াছেন,—'স্ববিষয়গ্রহণলকণত্বং ভবতি'। বহিরিন্দ্রিয়ের মধ্যে প্রবণেক্রিয় আকাশ নামক নিত্য ভূতস্বরূপ বলিয়া ভূতজন্ত নহে, তথাপি দ্রাণাদি চারিটি ইক্সিয়কে ভূতজন্ত বলিতে যাইয়া বছর অন্পরোধে মহর্ষি "ভূতেভাঃ" এই স্থলে পঞ্চমী বিভক্তির প্রয়োগ করিয়াছেন। কলতঃ প্রবণেক্রিয়ও সাংখ্য-সন্মত "অহস্কার" হইতে সমুদ্ধুত নহে, উহাও প্রাণাদির স্থান ভৌতিক বা ভূতাত্মক, ইহাই স্তুকার মহর্ষির তাৎপর্যা। তাৎপর্যা-টাকাকার বলিয়াছেন যে, আকাশ এক হুইলেও কর্ণগোলকের সহিত বিলক্ষণ সংযোগ-বিশিষ্ট আকাশই প্রবণেজিয়। ভিন্ন ভিন্ন কর্ণ-গোলক-সংযোগরূপ উপাবিগুলি জন্ম পদার্থ বলিয়া এবং তাহাদিগের ভেদবশতঃ প্রবণেক্রিয়গুলিও প্রস্তু ও ভিন্ন বলিনা বাবহার-সিদ্ধ। ঐ ব্যবহারিক ভেদ ধরিনাই মহর্ষি প্রবণেজ্ঞিনের পক্ষেও "ভূতেভাঃ" এইরূপ প্রয়োগ করিয়াছেন। বস্ততঃ প্রবণেদ্রির আকাশজন্ম নহে, উহা আকাশই। ইন্দ্রিয়-সূত্রে মনের উরেথ নাই কেন ? ইহা প্রতাগ্য-স্ত্রভাষোই ভাষাকার বলিয়া আদিবাছেন।

ভাষ্য। কানি পুনরিন্দ্রিয়কারণানি ? অনুবাদ। ইন্দ্রিয়-কারণ সর্থাৎ আণাদি ইন্দ্রিয়ের উপাদান ভূতবর্গ কোন্গুলি ?

# সূত্র। পৃথিব্যাপত্তেজো রায়ুরাকাশমিতি ভূতানি ॥১৩॥

অনুবাদ। ক্ষিতি, জল, তেজ, বায়ু, আকাশ, এইগুলি ( এই পাঁচটি ) ভূতবর্গ।
ভাষ্য। সংজ্ঞাশকৈঃ পৃথগুপদেশো ভূতানাং বিভক্তানাং স্থবচং
কার্য্যং ভবিষ্যতীতি।

অমুবাদ। বিভক্ত ভূতবর্গের কার্য্য স্থবচ হইবে, অর্থাৎ সহজ্ঞে বলা যাইবে, এ জন্ম সংজ্ঞা শব্দগুলির দারা (ভূতবর্গের) পৃথক্ উপদেশ করিয়াছেন।

টিগ্ননী। পূর্বাহরে ইক্রিয়ের কারণরূপে ভ্তবর্গের উপদেশ করিয়াছেন; কিন্তু তাহাতে ভ্তবর্গের বিশেষ সংজ্ঞাঞ্জলি বলা হয় নাই। মহর্ষি পরে ভ্তবর্গের বিশেষ বিশেষ কার্য্য যাহা বলিবেন, তাহা স্থাবোধ্য করিবার জন্ত এই প্রমেয়-লক্ষণ-প্রকরণেও ভ্তবর্গের সংজ্ঞাঞ্জলি বলিয়া গিয়াছেন। আয়-বার্ত্তিকবার এই হাত্তের ও ভাষ্যের কোন উরেখ না করায় অনেকে বলেন, এইটি হত্ত নহে। "কানি প্নরিক্রিয়কারণানি" এইরূপ প্রশ্ন করিয়া ভাষ্যকার নিজেই তাহার উত্তর-বাক্য লিখিয়া গিয়াছেন। অর্থাং ঐ অংশ সমস্তই ভাষ্য।

কিন্তু শ্রীমন্বাচম্পতি মিশ্র তাহার "ভারস্থানিবন্ধ" প্রান্থে এইটিকে স্ত্রমধ্যেই গণ্য করিয়া ভার-স্বত্রের ৫২৮ সংখ্যা লিখিয়া গিয়াছেন। স্বতরাং ইহা স্ত্রেরপেই গৃহীত হইল। "সংজ্ঞানকৈঃ পৃথগুপদেশঃ" ইত্যাদি ভাষ্যের ভাষেও ভাষ্যকারের মতে এইটি স্ত্র বলিয়াই বুঝা ধায়। বৃত্তিকার বিশ্বনাথও এইটিকে স্ত্রেরপে গ্রহণ করিয়াছেন। ১৩।

ভাষ্য। ইমে তু খলু। অনুবাদ। এইগুলিই কিন্তু—

#### সূত্র। গন্ধরসরপস্পর্শশকাঃ পৃথিব্যাদি-গুণা-স্তদর্থাঃ ॥১৪॥

অনুবাদ। পৃথিব্যাদির গুণ (পূর্বেবাক্ত পঞ্চ ভূতের গুণ) গদ্ধ, রস, রূপ, স্পর্শ, শব্দ, ( এই পাঁচটি ) "তদর্থ" (ইন্দ্রিয়ার্থ )।

ভাষ্য। পৃথিব্যাদীনাং যথাবিনিযোগং গুণা ইন্দ্রিয়াণাং যথাক্রমমর্থা বিষয়া ইতি।

অমুবাদ। পৃথিবা প্রভৃতির ব্যবস্থানুসারে গুণগুলি অর্থাৎ পঞ্চভূতের মধ্যে বাহার বে গুণ ব্যবস্থিত আছে, সেই গুণগুলি (গন্ধ, রস, রূপ, স্পর্শ, শব্দ) বধাক্রমে ইন্দ্রিয়বর্গের অর্থ—কি না বিষয়।

টিপ্লনী। পৃথিব্যাদি পঞ্চ ভূতের প্রত্যেকেই গন্ধাদি সমস্ত গুণ নাই; তাই বলিয়াছেন, — "বথাবিনিয়োগম্"। অর্থাৎ পরে মহরি যে ভূতের বে গুণ ব্যবস্থা করিয়াছেন, তদমুদারেই এথানে
"পৃথিব্যাদিগুণাং," এই কথার অর্থ বৃত্তিতে হইবে। ঐ গন্ধাদি পাচটি গুণই "অর্থ" নামক
প্রেমেয়। উহারা যথাক্রমে আণাদি ইন্দ্রিয়ের অর্থ অর্থাৎ বিষয়, ইহা জানাইবার জন্মই স্বত্তে
বলিয়াছেন, — "তদর্থাঃ।" তদর্থক অর্থাৎ ইন্দ্রিয়ার্থক্ই ঐ অর্থ নামক প্রমেরের লক্ষণ। তাই
ভাষ্যকার ঐ লক্ষণেরই ব্যাখ্যা করিয়াছেন, — "ইন্দ্রিয়াণাং যথাক্রমমর্থা বিষয়াঃ"।

বৃত্তিকার বিশ্বনাথ বলিয়াছেন যে, স্তত্ত্ব "পৃথিব্যাদিওণাঃ" এই স্থলে বন্ধীতংপুরুষ সমাসই ভাষাাদি-সম্মত। পৃথিব্যাদি গুণী ও তাহার গুণগুলি অভিন্ন পদার্থ নহে; ইহাই ঐ বঞ্চী-তংপুক্ষ সমাদের দ্বারা মহর্বি জানাইয়াছেন। কিন্তু ভায়-বার্ত্তিককার বহু বিচার পূর্ব্বক সিদ্ধান্ত করিয়াছেন বে, ঐ হলে इन्द-সমাসই মহর্বির অভিপ্রেত। পৃথিব্যাদি বলিতে ক্ষিতি, জল, তেজঃ, এই তিনটি ইক্সি-গ্রাফ দ্রব্য এবং গুণ বলিতে গদ্ধাদি-ভিন্ন ইক্রিগুগ্রাফ সমস্ত গুণ-কর্মাদি বুরিতে হইবে। কারণ, দেগুলিও ইন্দ্রিয়গ্রাহা বিষয় বলিয়া ইন্দ্রিয়ার্থ। কেবল গন্ধাদি পাচটি গুণকেই মহর্ষি ইন্দ্রিয়ার্থ বলিতে পারেন না। মহর্ষি ততীলখালের প্রথম স্থাত্তেও দর্শন ও স্পর্শনযোগ্য ঘট-পটাদি পদার্থকৈ "অর্থ" শব্দের দারা প্রকাশ করিয়াছেন। স্তায়বার্তিকব্যাখ্যায় তাৎপর্যাটীকাকার বলিয়াছেন যে, "পুথিব্যাদীনাং" এই ভাষ্য ষদ্ধীতংপুরুষের জ্ঞাপক নহে। উহা অর্থকথন মাত্র। বস্তুতঃ ভাষ্য পাঠ করিলে এখানে বিশ্বনাথের কথাই মনে আসে। তাৎপর্য্যটাকাকারের নিজের মতেও এখানে ষষ্ঠীতৎপুরুষ সমাসই ভাষ্যসন্মত বলিয়া বুঝা যায়। কারণ, পূর্ব্বোক্ত 'ইমে তু ধনু" এই ভাষ্য-ব্যাখ্যার তাৎপর্যাটীকাকার বলিয়াছেন বে, "তু" শব্দের দ্বারা অন্তান্ত ইন্দ্রিয়ার্থ হইতে ব্যবচ্ছেদ করিয়াছেন। অর্গাৎ ইন্দ্রিয়ার্থ আরও অনেক থাকিলেও দেগুলিকে মহিদ্ ইন্দ্রিয়ার্থের মধ্যে উরেখ করেন নাই। ইন্দ্রিয়ার্থের মধ্যে গদ্ধাদি ইন্দ্রিয়ার্থের তত্তভান নিঃশ্রেয়দসাধক এবং উহাদিগেরই মিথ্যাজ্ঞান সংসারের নিদান; তাই মহর্ষি ঐ পাঁচটিকেই বিশেষ করিয়া প্রমেনমধ্যে "অর্থ" নামে উল্লেখ করিয়াছেন। তাৎপর্যাটীকাকারের এই কথার বারা বুঝা যায় যে, পৃথিব্যাদি তিনটি এবং অক্তান্ত ইক্তিরগ্রাহ্ গুণাদি ইক্তিরার্থ হইলেও মহর্ষি তাহা বলেন নাই। স্থতরাং হন্দ্দমাদের দারা তাহাদিগের সংগ্রহ নিশুরোজন। পরস্ত তৃতীয়াধারে ইন্দ্রিয়ার্থ-পরীকাছলে গন্ধাদি পাচটি ইন্দ্রিয়ার্থেরই পরীকা করা হইয়াছে। দেখানে ভাব্যকারের কথায় "পৃথিব্যাদিগুণাঃ" এই স্থনে বন্ধীতংপুরুষ সমাস্ট স্পষ্ট প্রতিপন হয়। স্নতরাং বার্ত্তিককারের নিজের মত ভাষ্য-ব্যাখ্যায় প্রহণ করা যায় না । ১৪ ।

ভাষ্য ৷ অচেতনস্ত করণস্তা বুদ্ধেজানিং রুত্তিং, চেতনস্তাকর্ত্ত রুপ-লব্ধিরিতি যুক্তিবিরুদ্ধমর্থং প্রত্যাচক্ষাণক ইবেদমাহ ৷

অনুবাদ। অচেতন, করণ বুদ্ধির অর্থাৎ জড় অস্তঃকরণের বৃত্তি ( পরিণাম-বিশেষ ) জ্ঞান, অকর্ত্তা চেতনের অর্থাৎ পুরুষের উপলব্ধি, অর্থাৎ অস্তঃকরণের জ্ঞান হয়, পুরুষের উপলব্ধি হয়, জ্ঞান ও উপলব্ধি ভিন্ন পদার্থ, এই যুক্তিবিরুদ্ধ অর্থ অর্থাৎ সাংখ্যসিদ্ধান্ত প্রত্যাখ্যানকারীর ভায় ( মহবি ) এই সূত্রটি বলিয়াছেন।

# সূত্র। বুদ্ধিরুপলিরিজ্ঞানমিত্যনর্থান্তরম্॥১৫॥

অমুবাদ। বৃদ্ধি, উপলব্ধি, জ্ঞান, ইহারা অর্থাৎ এই তিনটি শব্দ একার্থবাধক —এ তিনটি একই পদার্থ।

ভাষ্য। নাচেতনস্য করণস্য বুদ্ধের্জ্ঞানং ভবিতুমইতি, তদ্ধি চেতনং স্যাৎ, একশ্চারং চেতনো দেহেন্দ্রিরসংঘাতব্যতিরিক্ত ইতি। প্রমের-লক্ষণার্থস্য বাক্যস্যান্থার্থপ্রকাশনমূপপত্তিসামর্থ্যাদিতি।

অনুবাদ। "অচেতন" "করণ" বুদ্ধির অর্থাৎ সাংখ্যসম্মত অন্তঃকরণের জ্ঞান হইতে পারে না। যেহেতু তাহা (অন্তঃকরণ) চেতন হইয়া পড়ে। দেহেন্দ্রিয়-সংঘাত হইতে অর্থাৎ দেহাদি মিলিত সমষ্টি হইতে ভিন্ন এই চেতন একমাত্র। প্রমেয় লক্ষণার্থ বাক্যের ( অর্থাৎ বুদ্ধি নামক প্রমেয়ের লক্ষণোদ্দেশ্যে কথিত সৃত্রের ) অন্যার্থ প্রকাশন ( সাংখ্যমত নিষেধরূপ অন্যার্থের সূচনা ) উপপত্তি সামর্থ্য প্রযুক্ত অর্থাৎ সূত্রে "বুদ্ধি," "উপলব্ধি" ও "জ্ঞান" এই তিনটিকে একার্থক পর্য্যায় শব্দ বলিয়া প্রকাশ করায় উহার দারা সাংখ্যমত নিষেধরূপ অন্যার্থেরও প্রকাশ হইয়া গিয়াছে।

টিগ্ননী। বৃদ্ধির কতিপর কারণ (আয়াদি) নিরপণ পূর্ব্ধক উদ্দেশায়সারে বৃদ্ধির লক্ষণস্থান বিলাছেন। স্ত্রে "বৃদ্ধি," "উপলন্ধি" ও "জ্ঞান" এই তিনটি একার্থক শব্দ—ইহা বলাতেই
"বৃদ্ধির" লক্ষণ বলা হইয়ছে। অর্থাৎ য়াহাকে "উপলন্ধি" বলে এবং "জ্ঞান" বলে, তাহাই
"বৃদ্ধি"। বৃদ্ধি, উপলন্ধি ও জ্ঞান একই পদার্থ। প্রাসিদ্ধ পর্যায় শব্দ অর্থাৎ একার্থক শব্দের
দারাও পদার্থের লক্ষণ বলা য়াইতে পারে। মহর্ষি এখানে তাহাই বলিয়ছেন। জ্ঞান পদার্থ
সকলেরই অমুভব-নিদ্ধ ; ঐ জ্ঞান ও বৃদ্ধি একই পদার্থ—ইহা বলিলে "বৃদ্ধি" কাহাকে বলে, তাহা
সকলেই বৃদ্ধিতে পারেন। "জ্ঞা" বাতু ও "বৃধ্ব" ধাতুর সর্পাত্র এক অর্থাই প্রন্থাোগ দেখা বার। পরস্ত
ঐ ভাবে বৃদ্ধি পদার্থের লক্ষণ বলায় অর্থাৎ বৃদ্ধি, উপলব্ধি ও জ্ঞান এই তিনটকে একই পদার্থ বলায়
সাংখ্যার মতও নিরাক্তত হইয়ছে। অবগ্রু সাংখ্যমত নিরাকরণোদ্ধের্গে এই স্ত্রে বলা হয় নাই,
তৃতীয়াখ্যায়ে "বৃদ্ধি"পরীক্ষা—প্রকরণেই মহর্ষি সাংখ্যমত নিরাকরণ করিয়াছেন। কিন্তু এথানে
বৃদ্ধির লক্ষণ বলিতে য়াইয়া স্থাক্রর য়াহা বলিয়াছেন, তাহাতে সাংখ্যমত নিরাকরণকারীর স্তায়ই
এই স্থাটি বলা ইইয়াছে; তাই ভায়াকার পূর্ব্ধভায়ো "প্রতাচক্ষণক ইব" এই স্থলে "ইব" শব্দের
দারা ইহাই স্থচনা করিয়াছেন। সাংখ্যমতে "বৃদ্ধি" বলিতে অস্তঃকরণ। ঐ বৃদ্ধির বৃদ্ধি অর্থাৎ
কোন পদার্থাকারে পরিধামবিশেষই "জ্ঞান"। উহা বৃদ্ধিরই বর্ষা, আয়ায় বর্ষা নহে। কারণ,
আয়ায় অপনিগামী। চৈতস্তর্থকণ আয়া চেতন ও অক্স্তা। চন্তমণ্ডনের স্তায়্য লমং জ্ঞাকাশ

জড় বৃদ্ধিতত্ব ( অন্তঃকরণ ) চৈতজন্ধ মার্লগুমগুলের ছায়াপাতেই প্রকাশিত হয় এবং পদার্থকে প্রকাশ করে। ঐ বুদ্ধিতে প্রতিবিশ্বিত আত্মার সহিত পূর্ব্বোক্ত বুদ্ধিবৃত্তিরূপ জ্ঞানের যে অবাস্তব সম্বন্ধ, তাহার নাম "উপলব্ধি।" উহাই অপরিণামী আন্তার বৃতি। বৃদ্ধির পরিণাম-বিশেষ জ্ঞান বুদ্ধিরই বৃত্তি। ফলতঃ সাংখ্যমতে "বুদ্ধি", "জ্ঞান", "উপলব্ধি"—এই তিনটি ভিন্ন ভিন্ন পদার্থ। ভাষ্যকার এই সাংখ্যমতের সামান্ততঃ উল্লেখ করিয়া সামান্ততঃ তাহার অধৌলিকতাও সমর্থন করিয়াছেন। ভাষাকারের কথা এই বে, জড় অন্তঃকরণের জ্ঞান হইতে পারে না। তাহা হইলে তাহা চেতন পদার্থ হইরা পড়ে। দেহাদি হইতে ভিন্ন চেতন পদার্থ একদেহে একমাত্র, ইহা সাংখ্যের ও দিলান্ত। অন্তঃকরণকে চেতন পদার্থ বলিয়া স্বাকার করিলে এক দেহে ছুইটি চেতন পদার্থ মানা হয়,—তাহ। হইলে অন্তঃকরণের জ্ঞাত পদার্থ আত্মা উপলব্ধি করিতে পারেন না। কারণ, এক চেতনের জ্ঞাত পদার্থ অন্ত চেতন উপলব্ধি করিতে পারে না। জড় অস্ত:করণে জ্ঞান হইলেও তাহা বস্তুতঃ চেতন পদার্থ হয় না-কিন্ত চক্রমণ্ডলে স্থামণ্ডলের ভায় অন্তঃকরণে চেতন আত্মার প্রতিবিশ্বপাত হয় বলিয়াই, অস্তঃকরণ চেতনের স্থায় হইয়া থাকে এবং ভক্ষস্তই জভ হইয়াও পদার্থকে প্রকাশ করিয়া থাকে, এই সাংখ্য-সিদ্ধান্তও যুক্তিসহ নহে। কারণ, আত্মা স্থামগুলের ভার পরিণামী পদার্থ নহে, অন্তঃকরণে তাহার প্রতিবিহুপাত বাস্তব হইতে পারে না। নিরাকার নির্মিকার আত্মার প্রতিবিদ্বপাত অসম্ভব। ফুতরাং অন্তঃকরণে জ্ঞান স্বীকার করিলে ভাহার স্বাভাবিক চৈত্ত স্বীকার করিতেই হইবে। আত্মা ও অস্তঃকরণ এই উভয়কে চেতন পদার্থ বিনয়া বদিলে দে দোষ হয়, তাহা পুর্নেই উক্ত হইয়াছে। স্থতরাং এক আত্মাকেই চেতন প্লার্থ বলিতে হইবে। জ্ঞান তাহারই ধর্মা; বৃদ্ধি ও উপলব্ধি ঐ জ্ঞানেরই নামাস্কর। উহারা সাংখ্যসন্মত ভিন্ন ভিন্ন পদার্থ নহে। ইহাই ভাষ্যকারের গৃঢ় তাৎপর্য্য।

ভাষ্য। স্মৃত্যকুমানাগম-সংশয়-প্রতিভা-স্বপ্নজ্ঞানোহাঃ স্থাদিপ্রত্যক্ষ-মিচ্ছানয়শ্চ মনসো লিঙ্গানি তেযু সংস্থ ইয়মপি।

অনুবাদ। "শ্বৃতি", "অনুমান", "আগম" ( শাব্দবোধ ), "সংশয়", "প্রতিভা" ( ইন্দ্রিয়াদিনিরপেক্ষ মানস জ্ঞানবিশেষ ), "প্রথজ্ঞান", "উহ" ("আপত্তি" নামক মানস প্রত্যক্ষবিশেষ অথবা সম্ভাবনা-জ্ঞানরপ তর্ক ), স্থুখাদির প্রত্যক্ষ এবং ইচ্ছাদি, মনের ( মন নামক অন্তরিন্দ্রিয়ের ) "লিঙ্গ" ( অনুমাপক )। সেগুলি অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত শ্বৃতি প্রভৃতি মনের লিঙ্গগুলি থাকিতে ইহাও ( অর্থাৎ সূত্রোক্ত যুগপৎ জ্ঞানের অনুৎপত্তিও মনের লিঙ্গ )।

সূত্র। যুগপজ্জানার্ৎপতির্মনসো লিক্সম্॥১৩॥ অনুবাদ। একই সময়ে জ্ঞানের অর্থাৎ বিজাতীয় নানা প্রত্যক্ষের অনুৎপত্তি, মনের লিক্ত (অনুমাপক)। ভাষ্য। অনিস্রিয়নিমিন্তাঃ স্মৃত্যাদয়ঃ করণান্তরনিমিন্তা ভবিত্মই-স্তীতি। যুগপচ্চ থলু আণাদানাং গদ্ধাদানাঞ্চ সন্ধিকর্ষেয় সংস্থ যুগপজ্-জ্ঞানানি নোৎপদ্যন্তে। তেনানুমায়তে অন্তি তত্তদিন্দ্রিয়সংযোগি সহ-কারি নিমিত্তান্তরমব্যাপি, যত্তাহ্দনিধের্নোৎপদ্যতে জ্ঞানং সন্ধিধেশ্চাৎ-পদ্যত ইতি। মনঃ সংযোগানপেকস্থ হীন্দ্রিয়ার্থ-সন্ধিকর্মস্ত জ্ঞানহেতুত্বে যুগপত্বৎপদ্যেরন্ জ্ঞানানীতি।

অনুবাদ। "অনিন্দ্রিয় নিমিত্ত" অর্থাৎ প্রাণাদি বহিরিন্দ্রিয় যাহাদিগের নিমিত্ত নহে, এমন "সৃতি" প্রভৃতি (পূর্বেরাক্ত সৃতি প্রভৃতি জ্ঞান এবং ইচ্ছাদি) "করণাস্তর্বনিমিত্ত" অর্থাৎ বহিরিন্দ্রিয় ভিন্ন কোন একটি করণনিমিত্তক হইবার যোগ্য। এবং একই সময়ে প্রাণ প্রভৃতির ও গন্ধ প্রভৃতির সন্নিকর্ব হইলে একই সময়ে নিশ্চয়ই অনেক জ্ঞান (অনেক ইন্দ্রিয়জন্ম বিজ্ঞাতীয় অনেক প্রত্যক্ষ) উৎপন্ন হয় না; তদ্বারা অনুমিত হয়, সেই সেই ইন্দ্রিয় সংযুক্ত, অব্যাপক অর্থাৎ অনুপরিমাণ (প্রত্যক্ষের) সহকারী কারণান্তর আছে, যাহার অসনিধিবশতঃ (সেই ইন্দ্রিয়ের সহিত অসংযোগবশতঃ) "জ্ঞান" (সেই ইন্দ্রিয়-জন্ম প্রত্যক্ষ) উৎপন্ন হয় না এবং সন্নিধিবশতঃ (সেই ইন্দ্রিয়ের সহিত সংযোগবশতঃ) উৎপন্ন হয় না এবং সন্নিধিবশতঃ (সেই ইন্দ্রিয়ের সহিত সংযোগবশতঃ) উৎপন্ন হয় আর্থাৎ সেই ইন্দ্রিয়জন্ম প্রত্যক্ষ উৎপন্ন হয়। মনঃসংযোগ-নিরপেক্ষ ইন্দ্রিয়ার্থ-সন্নিকর্যের প্রত্যক্ষ বৈত্র হইলে অর্থাৎ মনঃসংযোগ-শৃন্ম ইন্দ্রিয়ের সহিত বিষয়ের সন্নিকর্ষ প্রত্যক্ষের কারণ হইলে, একই সময়ে অনেক জ্ঞান অর্থাৎ অনেক ইন্দ্রিয়জন্ম অত্যক্ষ উৎপন্ন হউক।

টিখনী। বৃদ্ধির পরে ক্রমপ্রাপ্ত মনের লক্ষণ-স্থা বলিয়াছেন। মনের অনুমাপক বলাতেই মনের লক্ষণ বলা হইয়াছে। ভাষাকার স্থাতি প্রভৃতি মনের অনুমাপকগুলি বলিয়া "ইয়মপি" এই কথার দ্বারা স্থাতাক্ত "য়্গগৎজানান্থংপত্তি"রূপ মনের অনুমাপককে প্রহণ করিয়াছেন। অর্থাং স্থাতি প্রভৃতি মনের লিঙ্গ থাকিলেও এই "য়্গগং-জানান্থংপত্তি"ও মনের লিঙ্গ, ইহাই স্থাকারের তাংপর্যা। স্থাতি প্রস্থৃতি মনের লিঙ্গ কেন 
থ এতজ্তরে উদ্যোতকর-প্রদর্শিত অনুমানে দোব দেখিয়া তাংপর্যা-টীকাকার বলিয়াছেন যে, গন্ধাদির প্রতাক্ষরণ আত্মবিশেবগুণ ইন্দ্রিজন্ম, তন্ত প্রাপ্তে ঐক্ষপ আত্মবিশেবগুণ মাত্রই ইন্দ্রিয়জন্ম, ইহা অনুমানসিদ্ধ। স্থাতি প্রস্থৃতি আত্মবিশেবগুণগুলি মধন বহিরিজিয়-জন্ম হয় না, তথন উহানিগের করণ একটি অন্তরিক্রিয় আছেই, তাহার নাম "মন"। স্পতরাং (ভাষোক্ত) স্থৃতি প্রভৃতি মনের অনুমাপক। বহিরিজিয় ও অনুমানাদি প্রমাণ-নিরপেক্ত মনের দ্বারা যে এক প্রকার মুখার্থ জ্ঞান হয়, তাহার

নাম "প্রতিভা"। উহা "প্রাতিভ" নামেও অনেক স্থানে অভিহিত হইরাছে। বৈশেষিকাচার্য্য প্রশন্তপান "পদার্থবিশ্বসংগ্রহে" "আর্ব" জ্ঞানকে "প্রাতিভ" বলিয়াছেন। দেখানে "স্থারকলনী"কার আর্বার "প্রতিভা"কেই "প্রাতিভ" বলিয়া ব্যাখা। করিয়াছেন। যোগদর্শনভাব্য প্রস্তৃতি বছ প্রামাণিক প্রস্থে এই "প্রাতিভ" জ্ঞানের উল্লেখ আছে। বাংভায়নও পরে "প্রাতিভ" জ্ঞানের কথা বলিয়াছেন। প্রশন্তপাদ শেষে বলিয়াছেন বে, এই "প্রাতিভ" জ্ঞান বহু পরিমাণে দেবগণও থাবিগণেরই জন্মে, কলাচিং লৌকিকদিগেরও জন্মে। যেমন—"কল্ফা বলিতেছে, কল্ফা ল্রাতা আসিবে, ইহা আমার মন বলিতেছে।" কল্ফার ঐরপ জ্ঞান ভ্রম না হইলে উহা ভাহার "প্রতিভা"। যদি উহা ভ্রম বলিয়া শেষে বুঝা বায়, তাহা হইলে উহা "প্রতিভা" নহে। যাহারা এই "প্রতিভার" দোহাই দিয়া, নিজের মন যাহা বলে অর্থাং নিজের যাহা ভাল লাগে, তাহাই অভ্রান্ত মনে করেন, "বিবেকের বিকল্ক" বলিয়া বৈদিক মতকেও ভ্রান্ত বলেন, তাহারা এই "প্রতিভার" সহিত পরিচিত হইলে অভ্রান্ত হইতে পারেন। ভাষো "স্থখাদি প্রত্যক্ষং" এই স্থলে "আদি" শব্দের হারা ইজ্ঞা প্রভৃতি খণগুলি বুঝিতে হইবে। "ইজ্ঞাদয়শ্চ" এই স্থলে "আদি" শব্দের হারা স্থাপ-ভ্রমণ প্রভৃতি গণগুলি বুঝিতে হইবে।

গন্ধজান, রদজান প্রভৃতি নানাজাতীয় প্রতাক একই সময়ে হয় ন। ইহা মহর্ষি গোতমের অন্তব্যক্তি নিদ্ধান্ত। তাই ভাষাকার "বৃগপচ্চ থলু" এই স্থানে নিশ্চরার্থ "থলু" শব্দের প্রয়োগ করির। ঐ সিদ্ধান্তের দৃঢ়তা প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। মহর্ষি যথাস্থানে তাঁহার ঐ দিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়াছেন। ঐ দিল্লান্তান্থদারে বুঝা যায়, বাহু প্রত্যক্ষে এমন একটি দহকারী কারণান্তর আৰক্ষক, যাহার অভাবে একই সময়ে ঘ্রাণাদি অনেক ইন্দ্রিয়ের গন্ধাদি অনেক বিষয়ের সহিত স্ত্রিকর্গ হইলেও একই সময়ে গন্ধাদি নানা বিষয়ের নানা প্রত্যক্ষ হয় না। এ জন্ত মহর্ষি গোতম পরমাণুর স্থায় অতি স্কু "মন" নামক পদার্থ স্বীকার করিয়া ইন্সিয়ের সহিত ঐ মনের সংযোগকে বাহু প্রত্যক্ষে কারণ বলিয়াছেন। মন পরমাণ্র ভাষ স্ক্র বলিয়া একই সময়ে কোন এক ইক্রিয় ভিন্ন অনেক ইন্দ্রিয়ের সহিত সংযুক্ত থাকিতে পারে না ; ক্ষণবিলকে ক্রত বেগবশতঃ এক ইন্দ্রিয় হইতে অন্ত ইক্রিনে নাইতে পারে। এ জন্ত একই সমরে ঐরপ নানা প্রত্যক্ষ হয় না, ভিন্ন ভিন্ন ক্ষণে ভিন্ন প্রত্যক্ষ হইরা থাকে। এইরূপে এক সমরে নানা জ্বাতীয় নানা প্রত্যকের অনুংপত্তিবশতঃ বেরূপ লক্ষণাক্রান্ত মন নামক পদার্থ সিদ্ধ হয়, ভাষ্যকার তাহাই বলিয়া-ছেন, —"ত্ত্তদিন্দ্রিশ্বনংবোগি সহকারি নিমিত্রাস্তরমব্যাপি"। ইন্দ্রিশ্বগত রূপাদি মন নহে, এ জন্ত বলিয়াছেন —"ইন্দ্রিসংযোগি"। আকাশাদি মন নছে, এ জন্ত বলিয়াছেন—"স্হকারি"। আলোক মন নহে, এ জন্ম বলিয়াছেন — 'নিমিত্রান্তরং" অর্থাৎ আলোক প্রভৃতি প্রত্যক্ষের সাধারণ কারণ হইতে ভিন্ন কারণ। আত্মা মন নহে, এ জন্ত বলিগ্নছেন,—"অব্যাপি"। আত্মা বিশ্ববাপী। মন অণুপরিমাণ। মহর্ষি মনের অনুমাপক বলিয়াই মনের এইরূপ লক্ষণ স্কুনা করিয়াছেন।

ভাষা। জমপ্রাপ্তা তু।

অরবাদ। ক্রমপ্রাপ্ত কিন্তু, অর্থাৎ প্রমেয়সূত্রে উদ্দেশের ক্রমানুসারে মনের পরে প্রাপ্ত "প্রবৃত্তি" কিন্তু—

## সূত্র। প্রবৃত্তির্বাগ্রুদ্ধিশরীরারন্তঃ ॥১৭॥

অনুবাদ। "বাগারন্ত" (বাক্যের ছারা নিষ্পন্ন ধর্মা ও অধর্মজনক কার্য্য), "বুদ্মারন্ত" (মনের ছারা নিষ্পান্ন ধর্মা ও অধর্মজনক কার্য্য), "শরীরারন্ত" (শরীরের ছারা নিষ্পান্ন ধর্মা ও অধর্মা-জনক কার্য্য) "প্রবৃত্তি"।

ভাষ্য। মনোহত্র বৃদ্ধিরিত্যভিপ্রেত্য। বৃধ্যতেহনেনেতি বৃদ্ধি:। সোহয়মারস্তঃ শরীরেণ বাচা মনসা চ পুণ্যঃ পাপশ্চ দশবিধ:। তদেতৎ কৃতভাষ্যং দ্বিতীয়সূত্র ইতি।

অনুবাদ। এই সূত্রে "বুদ্ধি" এই শব্দের দ্বারা "মন" অভিপ্রেত। ইহার দ্বারা (মনের দ্বারা) বুঝা যায়, এ জন্ম "বুদ্ধি"। (অর্থাৎ ভাবার্থ-নিম্পন্ন "বুদ্ধি" শব্দের "জ্ঞান" অর্থ হইলেও "বুধ্যতেহনেন" এই ব্যুৎপত্তিতে করণার্থ-নিম্পন্ন "বুদ্ধি" শব্দের মন অর্থ হইতে পারে, মহন্দির এখানে তাহাই অভিপ্রেত)। শরীরের দ্বারা, বাক্যের দ্বারা এবং মনের দ্বারা পুণ্য ও পাপ অর্থাৎ ধর্মাজনক ও অধর্মাজনক সেই এই আরম্ভ ("প্রবৃত্তি") দশ প্রকার। ইহা দ্বিতীয় সূত্রে কৃত-ভাষ্য হইয়াছে (অর্থাৎ শুভ্রু ও অশুভ দশ প্রকার প্রবৃত্তি দ্বিতীয় সূত্র-ভাষ্যেই বলা হইয়াছে)।

টিপ্লনী। প্রবৃত্তির লক্ষণ বলিতে মনোজন্ত প্রবৃত্তিও বলিতে হইবে। মন নির্মাণিত না হইবে তাহা বলা বার না,—এ জন্ত মহর্ষি মনের নির্মাণের পরে ক্রমপ্রাপ্ত "প্রবৃত্তি"র নির্মাণ করিরাছেন। তাবাকার "ক্রমপ্রাপ্তা তু" এই কথার হারা হত্তের অবতারণা করিয়া ইহাই জানাইরাছেন। ধর্মাও অধর্মজনক গুভাগুভ কর্মাই মহর্ষির "প্রবৃত্তি" নামক প্রমোয়। তাই হত্তে "আরম্ভ" শব্দের হারা মহর্ষি তাহা জানাইরাছেন। এই প্রবৃত্তি-সাধ্য ধর্মাও অধর্মকেও মহর্ষি "প্রবৃত্তি" শব্দের হারা স্থলবিশেষে প্রকাশ করিয়াছেন।

তাংগর্যা-চীকাকার বলিয়াছেন বে, "আরম্ভ" অর্থাৎ কম্মই "প্রবৃত্তি"। উহা দিবিধ.—
ক্রানজনক এবং ক্রিয়াজনক। তন্মধ্যে ধাহা ক্রানোৎপত্তির ছারা পূণ্য বা পাপের কারণ, তাহা
"বাক্-প্রবৃত্তি"। স্তর্ম্ব "বাচ্" শব্দের ছারা ক্রানজনক পণার্থমাত্রই গ্রহণ করিতে হইবে।
স্থতরাং মনের ছারা ইউদেবতাদির চিন্তা ও চক্ষুরাদির ছারা সাধু ও অসাধু পদার্থের ক্রান প্রভৃতিও
"বাক্পর্বৃত্তির" মধ্যে গণ্য। ক্রিয়াজনক প্রবৃত্তি ছিবিধ,—'শরীরজন্ত' এবং 'মনোজন্ত'; শরীরের
ছারা পরিত্রাণ, পরিচর্যা এবং দান; বাক্যের ছারা দত্তা, হিত, প্রিয় ও স্বাধ্যায়। মনের ছারা
দয়া, অশ্বহা ও শ্রদ্ধা, এই দশ প্রকার প্রথাপ্রবৃত্তি অর্থাৎ পুণাজনক প্রবৃত্তি। এইরূপ

উত্তলির বিপরীত ভাবে পাপ-প্রবৃত্তিও দশ প্রকার। তাষ্যকার ছিতীয় স্বতায়ো দশ প্রকার পূণ্য ও পাপ-প্রবৃত্তির বর্ণনা করিয়া আদিয়াছেন। তাই এথানে আর তাহার প্নক্ষক্তি করেন নাই। ছিতীয় স্বত্তে 'প্রবৃত্তি' শব্দ প্রবৃত্তিমাধ্য ধর্ম ও অধন্য অর্থেই প্রবৃত্ত ইইয়াছে। কারণ, কর্মাফল ধর্ম ও অধন্যই জন্মের কারণ। অস্থায়ী কর্মা জন্মের মাক্ষাৎকারণ হইতে পারে না। কর্মবোধক শব্দের কর্মাফল ধর্মাধর্ম অর্থেও গৌণ প্রয়োগ আছে। বেমন,—"জ্ঞানাগ্রিঃ সর্ব্বকর্মাণি জ্মানাৎ কুরতে।"—(গীতা)।

প্রচলিত পুরুকগুলিতে এই স্থান্তর শেষে "ইতি" শব্দ আছে। কিন্তু "তাৎপর্যাচীকা" ও "আয়স্চীনিবদ্ধ" এছে ইতি-শব্দুক স্থান্তর উরেথ নাই। স্থাতরাং "ইতি" শব্দ থাকিলে তাহা ভাষ্যকারের প্রযুক্তই বৃষিতে হইবে।

### সূত্র। প্রবর্তনা-লক্ষণা দোষাঃ॥ ১৮॥

অমুবাদ। দোষগুলি (রাগ, দ্বেষ ও মোহ) "প্রবর্ত্তনালক্ষণ" অর্থাৎ প্রবৃত্তি-জনকত্ব তাহাদিগের লক্ষণ এবং অমুমাপক।

ভাষা। প্রবর্তনা প্রবৃত্তিহেতুক্বং, জ্ঞাতারং হি রাগাদয়ঃ প্রবর্ত্তরন্তি
পুণো পাপে বা, যত্র মিথাজ্ঞানং তত্র রাগদ্বেঘাবিতি। প্রত্যাত্মবেদনীয়া
হীমে দোষাঃ কুস্মালক্ষণতো নির্দিশান্ত ইতি। কুর্মালক্ষণাঃ খলু রক্তদিক্ষমূচাঃ, রক্তো হি তৎকর্ম কুরুতে যেন কর্মণা স্থং ছঃখং বা লভতে
তথা দিক্ষপ্রথা মৃচ্ ইতি। রাগদ্বেঘমোহা ইত্যাচ্যমানে বহু নোক্তং
ভবতীতি।

অনুবাদ। "প্রবর্ত্তনা" বলিতে "প্রবৃত্তি"জনকয়। রাগাদি (রাগ, বেষ ও মোহ) আত্মাকে পুণ্য বা পাপ কর্ম্মে প্রবৃত্ত করে। যেখানে (যে আত্মাতে) মিখ্যাজ্ঞান (মোহ) আছে, সেখানে (সেই আত্মাতে) রাগ (বিষয়ে অভিলাষ) ও বেষ আছে। (পূর্ববপক্ষ) "প্রত্যাত্মবেদনীয়" অর্থাৎ সর্ববজীবের মানস-প্রত্যক্ষ-সিদ্ধ এই দোষগুলি (রাগ, দ্বেষ ও মোহ) লক্ষণের হারা অর্থাৎ অনুমানের হারা কেন নিন্ধিষ্ট হইতেছে ? (উত্তর) যেহেতু "রক্ত" (অনুবক্ত), "বিষ্ট" (বেষযুক্ত) এবং মৃঢ় (ভাল্ড) জীবগণ "কর্ম্মলক্ষণ" অর্থাৎ কর্মাই তাহাদিগের সেইরূপে অনুমাপক। রক্ত ব্যক্তিই সেই কর্ম্ম করে, যে কর্ম্মের হারা মুখ বা ছঃখ লাভ করে। সেইরূপ দ্বিষ্ট ব্যক্তিই সেই কর্ম্ম করে, যে কর্ম্মের হারা মুখ বা ছঃখ লাভ করে। তদ্ধপ মৃঢ় ব্যক্তিই সেই কর্ম্ম করে, যে কর্ম্মের হারা মুখ বা ছঃখ লাভ করে।

"রাগদেষমোহাঃ" এই কথাটি মাত্র বলিলে অর্থাৎ "প্রবর্ত্তনালক্ষণাঃ" এই কথাটি না বলিয়া "দোষা রাগদেষমোহাঃ" এইরূপ সূত্র বলিলে অধিক বলা হয় না।

টিপ্পনী। "রাগ", "হেষ" ও "নোহ" এই তিনটির নাম "নোষ"। উহা পূর্কোক্ত "প্রবৃত্তি"র প্রোজক, এ জন্ম "প্রবৃত্তি"র পরে "দোষ" নিরূপণ করিয়াছেন। 'দোষের' মধ্যে মোহই প্রধান। কারণ, মোহশতইে রাগ ও ধেষ জন্মে। ঐ রাগ ও দেবই জীবকে সাফাৎ কর্মে প্রবৃত্ত করে। "মোহ"শ্রু বা মিথাজানশ্রু জীবের পুণাজনক বা পাপজনক কার্ম্যে প্রবৃত্তি হব না—অর্গাৎ তাহার অন্তৃত্তিত কর্ম ধর্মা বা অধর্ম জন্মায় না। বত দিন মোহ থাকিবে, তত দিন জীব রাগ-বেবের বশবর্তী হইয়া পুণা বা পাপজনক কর্মে প্রবৃত্ত হইবেই। স্মৃতরাং প্রবর্তনাই দোষের লক্ষণ; অর্গাৎ ধর্মাধর্মজনক কর্মে প্রবৃত্তি বখন দোষ ব্যতীত হয় না, তখন তাদুশ প্রবৃত্তিজনকত্মই দোষের লক্ষণ। আর ঐ প্রবর্তনাই দোষের অন্ত্রমাপক। স্থন্ম 'লক্ষণ' শক্ষের এক পক্ষে লিক্ষ বা অন্ত্রমাপক অর্থ বৃথিতে হইবে। রাগ, ঘেষ ও মোহ মনোগ্রাহ্ম আন্ত্রাধ্য বিশেষগুণ, স্থতরাং উহারা সর্ক্ষজীবের মানসপ্রত্যক্ষসিত্ত। প্রত্যক্ষ বিবন্ধে অন্ত্রমান প্রদর্শন কেন ? এতত্বতরে ভাষ্যকার তাহার হেতু প্রদর্শন করিয়াছেন। ভাষ্যে 'কর্মলক্ষণাঃ খনু" এই স্থলে "থলু" শক্ষটি হেন্ত্রগণ।

ভাষাকারের উত্তরপক্ষের তাৎপর্যা এই বে, রাগ, দেষ ও মোহ নিজ আল্লাতে প্রতাক্ষমির হইলেও অন্ত আত্মাতে তাহা অন্তমেয়। কোন ব্যক্তি হৃথ বা ছংগজনক কার্যা করিলে এ কর্ম দারাই তাহাকে রক্ত, বিষ্ট ও মৃঢ় বলিয়া নিশ্চয় করা যায়। কারণ, মোহ ব্যতীত কাহারও রাগ বা বেষ হয় না। রাগ, দেষ ব্যতীত ও কাহারও হৃথ বা ছংগজনক কর্মে প্রবৃত্তি হয় না। ফলতঃ রাগ, বেষ ও মোহযুক্ত ব্যক্তিই হৃথ বা ছংগজনক কর্ম্ম করিয়া থাকে এবং দে, প্রবর্তনাবশতঃ জীব বাধা হইয়া কর্মে প্রবৃত্ত হইতেছে, সেই প্রবর্তনার আশ্রম "দোম"গুলিও জীবে আছে, এইরূপে "প্রবর্তনা"ও অন্ত জীবে দোবের অনুমাণক হয়। পরন্ত রাগ, দ্বের ও মোহ নিজ আল্লাতে সর্ক্ম জীবের প্রত্যক্ষমিত্ব হইলেও ঐগুলি প্রবর্তনাবিশিষ্ট বলিয়া সকলের জ্ঞাত নহে। উহাদিগকে ঐরূপে জানিলে নির্দেশ জন্মিবে, এই অভিপ্রায়েও মহ্যি ঐ রূপেই উহাদিগের পরিচয় দিয়াছেন। "দোষা রাগছেন্বমোহাঃ" এইরূপ হৃত্ত বলিলে কেবল দোষগুলির স্কর্পশাত্রই বলা হয়, তাহাতে বেণী কিছু বলা হয় না।

## সূত্র। পুনরুৎপত্তিঃ প্রেত্যভাবঃ॥১৯॥

অমুবাদ। "পুনরুৎপত্তি" অর্থাৎ মরণের পরে পুনর্জন্ম "প্রেত্যভাব"।

ভাষ্য। উৎপদ্মশু কচিৎসত্ত্বনিকায়ে মৃত্যা যা পুনরুৎপত্তিঃ স প্রেত্য-ভাষঃ। উৎপদ্মশু সম্বন্ধশু। সম্বন্ধশু দেহেন্দ্রিয়বুদ্ধিবেদনাভিঃ। পুন-রুৎপত্তিঃ পুনর্দ্বোদিভিঃ সম্বন্ধঃ। পুনরিত্যভ্যাসাভিধানম্। যত্র ক্রচিৎ প্রাণভূমিকায়ে বর্ত্তমানঃ পূর্ব্বোপাত্তান্ দেহাদীন্ জহাতি তং প্রৈতি।
যত্ত্রান্তত্র বা দেহাদীনন্তানুপাদত্তে তদ্ভবতি। প্রেত্যভাবো মৃত্বা পুনর্জন্ম। সোহয়ং জন্মমরণপ্রবন্ধাভ্যাসোহনাদিরপবর্গান্তঃ প্রেত্যভাবো
বেদিতব্য ইতি।

অনুবাদ। কোন প্রাণি-নিকায়ে অর্থাৎ মনুষ্য, পশু প্রভৃতি কোন একজাতীয় জীবকুলে উৎপল্লের মরণের পরে যে পুনরুৎপত্তি, তাহা "প্রেত্যভাব"।
উৎপল্লের কি না,—সম্বন্ধ-বিশিষ্টের। সম্বন্ধ কিন্তু দেহ, ইন্দ্রিয়, মন, বুদ্ধি ও বেদনার
অর্থাৎ স্থুখ-ছুঃথের সহিত। "পুনরুৎপত্তি" বলিতে পুনর্বনার দেহাদির সহিত সম্বন্ধ।
"পুনঃ" এই শব্দের দ্বারা অভ্যাসের অর্থাৎ জন্মের পৌনঃপুত্যের কথন হইয়াছে।
যে কোনও প্রাণিনিকায়ে ( একজাতীয় জীবকুলে ) বর্ত্তমান হইয়া (জীব) পূর্ববপরিগৃহীত দেহাদিকে বে ত্যাগ করে, তাহা প্রেত হয়, অর্থাৎ সেই পূর্ববগৃহীত দেহাদির
ত্যাগই জীবের প্রেতত্ব বা মরণ। সেই প্রাণিনিকায়ে অথবা অন্য প্রাণিনিকায়ে
যে অন্য দেহাদিকে গ্রহণ করে, তাহা উৎপন্ন হয় অর্থাৎ সেই অভিনব দেহাদির
গ্রহণই জীবের উৎপত্তি বা জন্ম। কলিতার্থ- ন্মরণোত্তর পুনর্জন্মই প্রেত্যভাব।
সেই এই জন্ম-মরণ-প্রবাহের অভ্যাস অর্থাৎ পুনঃ পুনঃ জন্ম-মরণ-রূপ প্রেত্যভাব
অনাদি ( এবং ) মোক্ষান্ত জানিবে।

টিগ্রনী। প্রপূর্ব্বক "ইণ্," বাতুর উত্তর ক্রাচ্ প্রত্যর বোগে "প্রেত্য" শব্দ এবং "ভূ" বাতু হইতে "ভাব" শব্দ নিষ্পন্ন। প্রপূর্ব্বক "ইণ্," বাতুর অর্থ এখানে মরণ। ভূবাতুর অর্থ উৎপত্তি। তাহা হইলে "প্রেত্য" অর্থাৎ মরিয়া "ভাব" অর্থাৎ উৎপত্তি, ইহাই "প্রেত্যভাব" কথার দ্বারা বুঝা বার। তাই ভাষ্যকার শেষে ফণিতার্থ বিশ্বাছেন—"প্রেত্যভাবো মৃষা পুনর্জন্ম"। "নিকায়" শক্ষের অর্থ এখানে সমানগর্মবিশিষ্ট অর্থাৎ একঞ্জাতীর জীবন্দর্মই। (স্থার্মিলাং স্থানিকায়:)। আয়া নিজের কর্মাছলে মন্ত্রাদি কোন একজাতীর জীবকুলে উৎপন্ন হর। নিত্য আয়ার উৎপত্তি নাই, তাই ভাষ্যকার "উৎপন্নত্ত সম্বন্ধত্ত" এই কথার বারা স্থান বর্বন করিয়াছেন। পূর্ব্বপরিগৃহীত দেহাদির পরিত্যাগ অর্থাৎ ঐ দেহাদির সহিত আয়ার সম্বন্ধন বাম মরণ। পূর্ব্বশঙ্কাতীর জীবকুলে অথবা অন্ত জাতীর জীবকুলে অভিনব দেহাদির গ্রহণ অর্থাৎ অভিনব দেহাদির সহিত আয়ার সম্বন্ধের নাম উৎপত্তি বা জন্ম। উৎপত্তি মাত্র না বলিয়া "পুনরুৎপত্তি" শক্ষের দ্বারা মহর্ষি এবানে "প্রেত্যভাবের" অনাদিন্ধ হুচনা করিয়া গিয়াছেন। তৃত্তীয়ায়্যায়ে পরীক্ষা প্রকরণে ইহা যুক্তির দ্বারা সমর্পন করিবেন।

## সূত্র। প্রবৃত্তিদোষজনিতোইর্থঃ ফলম্॥২০॥

অনুবাদ। "প্রবৃত্তি" (ধর্মাধর্ম ) এবং "দোব"-জনিত পদার্থ "কল"।
ভাষ্য। স্থপত্ঃখসংবেদনং ফলম্। স্থধবিপাকং কর্ম ছঃখবিপাকঞ্চ। তৎ পুনর্দেহেন্দ্রিয়বিষয়বৃদ্ধিয় সতীয়ু ভবতীতি সহ দেহাদিভিঃ
ফলমভিপ্রেতম্। তথাহি প্রস্তুদোষজনিতোহর্থঃ ফলমেতৎ সর্ববং
ভবতি। তদেতৎ ফলমুপাত্তমুপাতঃ হেয়ং, ত্যক্তং ত্যক্তমুপাদেয়মিতি।
নাস্ত হানোপাদানয়োনিষ্ঠা পর্যাবসানং বাহন্তি। স খল্লয়ং ফলস্ত হানোপাদানস্রোত্বগাহতে লোক ইতি।

অমুবাদ। সুথ ও তুঃখের অনুভব ফল। কর্ম্ম সুখফলক এবং তুঃখ-ফলক।
তাহা অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত সুখ-তুঃখ ভোগ আবার দেহ, ইন্দ্রিয়, বিষয় ও বুদ্ধি থাকিলে
হয়, এ জয় দেহাদির সহিত "ফল" অভিপ্রেত, অর্থাৎ মহর্মি দেহাদিকেও "ফল"
বলিয়াছেন। ফলিতার্থ এই য়ে, প্রবৃত্তি ও দোষজনিত পদার্থ—এই সমস্ত ( সুখছঃখভোগ এবং তাহার সাধন দেহাদি সমস্ত ) "ফল" হয়। সেই এই ফল গৃহীত
হইয়া গৃহীত হইয়া আজ্ঞা হয়, তাক্ত হইয়া তাক্ত হইয়া গ্রাহ্ম হয়। ইহার অর্থাৎ
ফলের ত্যাগ ও গ্রহণের "নিষ্ঠা" অর্থাৎ সমাপ্তি অথবা "পর্যাবসান" অর্থাৎ সর্ববতোভাবে অবসান নাই। ফলের ত্যাগ ও গ্রহণরূপ প্রোত অর্থাৎ ভোগের য়ায়া এক
ফলের ত্যাগ এবং কর্ম্মের য়ায়া অয়্য ফলের গ্রহণ, এই ভাবে অবিশ্রাস্ত ফল-ত্যাগ ও
ফল-গ্রহণের প্রবাহ সেই এই লোককে ( জ্রীবকুলকে ) বহন করিতেছে। অর্থাৎ
জীবকুল ফলের ত্যাগ ও গ্রহণরূপ স্রোতে নিরস্তর ভাসিতেছে।

টিগ্ননী। ফল ছিবিব,—মুখ্য ও গৌণ। স্থ ছংথের উপভোগই মুখ্য ফল। দেহ, ইন্দ্রিয় প্রভৃতি তাহার সাধনগুলি গৌণ ফল। ছিবিধ ফলই মহর্ষির বিবফিত। স্থানে অতিরিক্ত "অর্প" শক্ষের প্ররোগ করিয়া মহর্ষি তাহার ঐ অভিপ্রায় স্চনা করিয়াছেন। যদিও "ফল" পদার্থগুলির ব্যাসন্তব পরিচয় পূর্বেই প্রদন্ত হইরাছে, তথাপি ফলমাত্রই "প্রবৃত্তি-দোব-জনিত", ইহা জানিলে নির্কোদ লাভ হয়। তাই মহর্ষি "প্রবৃত্তি-দোবজনিত" বলিয়া ফলের বিশেষ পরিচয় দিয়াছেন। প্রবৃত্তি বলিতে এখানে পূর্বেলিক্ত প্রবৃত্তি-দাব্য ধর্মা ও অধর্মা। দোবজনিত ঐ ধর্মাধর্ম্ম ফলমাত্রের জনক; স্থতরাং ফলমাত্রই প্রবৃত্তি ও দোব-জনিত। তাৎপর্যাচীকাকার বলিয়াছেন যে, কেবল প্রবৃত্তির প্রতিই দোব কারণ নহে, প্রবৃত্তির কার্য্য স্থও ছঃখের প্রতিও দোব কারণ, ইহা জানাইবার জন্মই মহর্ষি "প্রবৃত্তি-জনিত" না বলিয়া "প্রবৃত্তি-দোব-জনিত" এইরূপ বলিয়াছেন। দোবরূপ জনের হারা দিক্ত আয়ুভূমিতেই ধর্ম্ম ও স্বধ্যুরূপ বীক্ত স্থাত্য জন্মায়।

প্রলয়কালেও ফলের ত্যাগ ও প্রহণের সমাপ্তি হয়, তাই আবার বলিয়াছেন,—"পর্যাবদানং বা"।
অর্থাৎ প্রলয়কালে ঐ ফলত্যাগ ও ফলগ্রহণের অবদান-মাত্র হইলেও তত্বজ্ঞান না হওয়া পর্যান্ত
তাহার সর্মতোভাবে অবদান হয় না। প্রলয়কালেও জীবের ধর্মাধর্ম প্রভৃতি থাকায় পুনঃ স্টেতে
আবার ঐ ফলের ত্যাগ ও প্রহণ হইরা থাকে।

ভাষ্য। অথৈতদেব।

অমুবাদ। অনন্তর ইহাই অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত সর্ববিধ ফলই—

সূত্র। বাধনালকণৎ ছঃখম্ ॥২১॥

অনুবাদ। "বাধনালক্ষণ" অর্থাৎ দু:খানুষক্ত বলিয়া "দু:খ"।

ভাষ্য। বাধনা পীড়া তাপ ইতি। তয়াঽনুবিদ্ধমনুষজ্মবিনি-ভাগেণ বর্ত্তমানং তঃখবোগাদ্তঃখমিতি। সোহয়ং দর্বং তঃখেনানু-বিদ্ধমিতি পশ্যন্ তঃখং জিহাস্কভ্লমনি তঃখদশী নির্বিদ্যতে নির্বিধো বিরজ্যতে বিরজো বিমুচ্যতে।

অসুবাদ। "বাধনা" বলিতে পীড়া, তাপ (অর্থাৎ যাহাকে পীড়া বলে, তাপ বলে, তাহাই বাধনা)। তাহার সহিত অর্থাৎ বাধনার সহিত অমুবিদ্ধ অনুষক্ত (সম্বন্ধবিশিষ্ট) অবিচ্ছিন্নভাবে বর্ত্তমান (পূর্বেবাক্ত সমস্ত ফল) ছঃখবোগবশতঃ (ছঃখের সহিত নিয়ত সম্বন্ধবশতঃ) ছঃখ। সেই এই আত্মা (ছখানুবিদ্ধ জন্ম-বিশিষ্ট আত্মা) সমস্ত অর্থাৎ সুখ ও সুখসাধন দেহাদি ছঃখের সহিত অমুবিদ্ধ (নিয়ত সম্বন্ধ যুক্ত), ইহা দর্শন করতঃ (বোধ করতঃ) ছঃখ পরিহার করিতে ইচ্ছুক্ হইয়া, জন্ম ছঃখদশী হইয়া নির্বেদ প্রাপ্ত হন, নির্বিক্ষ হইয়া বিরক্ত (বৈরাগ্য-সম্পন্ধ) হন, বিরক্ত হইয়া বিমুক্ত হন।

টিগলী। ছংগ না পাইলে, ছংগ না বুঝিলে, পরম পুরুষার্থ অপবর্গ লাভের অধিকারই হয় না এবং শরীরাদি নিরপন না করিয়া তাহাদিগকে ছংগ বলা বায় না। এ জন্ত অপবর্গের পুর্বেই এবং শরীরাদির পরেই ছংগের লক্ষণভূত্র বলিয়াছেন। ছংগ সকল জীবের স্পরিচত পদার্থ। "বায়না", "পীছো", "তাপ"—এগুলি ছংগ বোষক পর্যায়শবা। ছত্রে "বায়না" শব্দের প্রয়োগেই ছংগের লক্ষণ ব্যক্ত হইয়াছে। বায়না যাহার লক্ষণ অর্থাৎ অরূপ, তাহাই ছংগ, এইরূপ স্থার্থ সহজ-বুছিগমা হইলেও ভায়াকার সেরপ ব্যাথ্যা করেন নাই। ভায়াকারের কথা এই বে, মুগ ও স্থান্যামন জন্মানি ফল-মাত্রই ছংগান্থবিদ্ধ বলিয়া ছংগ—ইহাই মহর্ষির বিবঞ্জিত। তাই ভায়াকারে প্রথমে "অইগতদেব" এই কথার পূরণ করিয়া মহর্ষির স্ত্রের অবতারণা করিয়াছেন। ভায়াকারের ঐ কথার সহিত স্ত্রের যোজনা বুঝিতে হইবে।

সূত্রে "ল্ফণ" শব্দের অর্থ অনুষয় । অনুষয় বলিতে সম্বন্ধ । সূথে চাথের "অবিনাভাব" সহদ । বেগানে প্রথ আছে, দেখানে ছঃথ আছেই। শরীরে ছঃথের নিমিত্তা সহদ। ইক্রিয়, বিষয় ও বুদ্ধিতে গুংশের সাধনত্ব সহস্ক, উদ্যোতকরের "অনুষদ্ধ" ব্যাখ্যা এখানে এইরূপ। তাহার অন্তবিধ ব্যাখ্যাও দ্বিতীয় সূত্র-ভাষা ব্যাখ্যার উক্ত ইইরাছে। ভাষো "অন্তবিদ্ধং" ইহার ব্যাখ্যা "অন্তৰক্তম"। তাহার বাাধ্যা "অবিনির্ভাগেণ বর্ত্তমানম।" অর্গাৎ ছংখের সহিত পুখক ভাবে (বিযুক্তভাবে) বর্ত্তমান কোন স্থাদি নাই। একেবারে ছঃখসম্বন্ধ নাই, এমন স্থ্ ও স্থা-সাধন শরীরাদি হইতেই পারে না; এই জন্ত স্থাদি ফলে ছঃখ শব্দের গৌণ প্রয়োগ করিয়া স্থাদি ফলমাত্রকেই গৌণ ছঃথ বলা হইয়াছে। তাংপর্যাটীকাকার বলিয়াছেন যে, স্থত্তে "বাধনা" শব্দের দারা বাধনাবৃদ্ধি অর্থাৎ ছঃখবৃদ্ধি পর্যান্ত বৃত্তিতে হইবে। যাহা ছঃখবৃদ্ধি-লক্ষণ, অর্থাৎ বাহাতে ছঃথ বলিয়া বৃদ্ধি হয়, তাহাই ছঃথ। তাহা হইলে মুখ্য গৌণ উভয়বিধ ছঃখই পুত্রের দারা লক্ষিত হইল। "প্রতিকূলবেদনীয়" অর্থাৎ ধাহা প্রতিকূলভাবে ( অপ্রিয়ভাবে, ভাল লাগে না- এই ভাবে ) বুদ্ধির বিষয় হর, এমন আত্মবিশেষ গুণই মুখা ছংখ। তাহাতে মুখা ছংখ বৃদ্ধি হয়। সেই মুখ্য জঃখানুষক্ত সুখাদি ফলমাত্রেই গৌণ জঃখবৃদ্ধি হয়। কারণ, দেগুলি সমস্তই ছংখাত্বক। স্থাদি ফলমাত্রই ছংগ, ইহা বুঝিলে, এরপ ভাবনা করিলে নির্মেদ লাভ করতঃ বৈরাগ্য লাভ করিয়া আত্মা মুক্তিলাভ করেন, এ জন্ম স্থাও সুখদাধন শরীরাদি ফলমাত্রেই চঃথ-ভাবনার উপদেশ করা হইয়াছে।

শ্বিদিগের পরীক্ষিত এই বৈরাগ্যের উপায় কাহারও ছঃগ বাড়াইয়া দিবে না। প্রস্ত বৈরাগ্যসাধন করিরা ছঃথ ব্রাসই করিবে। বৈরাগ্যের সাধন ছঃখও ভয়ের সাধন করে না, ছঃখ সহিষ্কৃতার মুলোছেনও করে না। পরস্ত ছঃখ সহিষ্কৃতার মূল বন্ধনই করিয়া থাকে। ছঃখ স্বভাবতই অপ্রির পদার্থ, ইহা দতা। শ্রুতিও "অপ্রিয়" শব্দের ছারা ভ্রুথের পরিচর দিয়াছেন ( "প্রিয়াপ্রিয়ে ন স্পৃশতঃ" )। স্থধ বা ছঃধনিবৃত্তির অভিসন্ধি বাতীত ছঃধকে কেহই প্রিয় পদার্থ বলিয়া আলিজন করে না। ভাবুকতার আবরণে সত্য গোপন করা ধায় না। তাই ভারতীয় দর্শনকার শ্ববিগণ ছঃবের বীজনাশের উপায় বর্ণনা করিয়া গিয়াছেন। তাই 'বৈরাগ্য-মেবাভাং" বলিয়া ভারতগুরু ভাবুকতা ছাড়িয়া বাস্তবতত্ত্বের উপদেশ করিয়া গিয়াছেন। বৈরাগ্য ব্যতীত কে কৰে কোন বিষয়ে নির্ভয় হইতে পারিয়াছেন ? কে কবে হুংখের ভীষণ মূর্তি ভূলিতে পারিয়াছেন ? কে কবে বিষয়-মুখের ছংশ্ছদ্য মমতা-বন্ধন ছেদ ক্ষিয়া "অভয়পদ" লাভের জ্ঞা উথিত হইতে পারিয়াছেন ? বৈরাগ্য বহু সাধনার ফল। বহু ছঃথ না পাইলে—বহু কর্ম না করিলে বৈরাগ্য সাধন হয় না। ছঃখ ব্যতীত ছঃখের নির্তি হয় না, তাই ভাষ্যকার বাংস্থায়ন ভাষাারন্তে ছংথকেও "অর্গ" বলিয়া আসিয়াছেন। ছংখ পরিহারের জন্তই ছংখ অর্গামান। হতরাং পূর্বোক্ত বৈরাগ্যের উপদেশ কাহাকেও ছংগভীক বা অকর্মণ্য করে না। প্রস্ত প্রকৃত বোনা বৈরাগ্যের তত্ত্ব বুবিলা বৈরাগ্য-সাধনের জন্ত বহু ক্লেশসাধ্য কঠোর পুরুষকারেই ব্রতী হইয়া থাকেন।

স্থুথ এবং স্থুখনাধন জন্মাদি প্রয়োজন নাই, এইরূপ বৃদ্ধি এখানে নির্কোদ। স্বন্ধং উপস্থিত সর্কবিষয়েই বিত্ঞাতা বা উপেক্ষা-বৃদ্ধিই এখানে বৈরাগ্য।

প্রচলিত অনেক পুস্তকেই এই স্ত্রের শেষে "ইতি" শব্দ দৃষ্ট হয়। কিন্তু "তাৎপর্য্যটীকা" ও "ক্যায়স্থতীনিবন্ধে" ইতিশলান্ত স্ত্রের উল্লেখ নাই; ইতি শব্দের এখানে কোন প্রয়োজনও নাই।

#### ভাষ্য। যত্র তু নিষ্ঠ। যত্র তু পর্য্যবসানং সোহয়ং।

অমুবাদ। বেখানে কিন্তু নিষ্ঠা (সমাপ্তি), বেখানে কিন্তু সর্ববতোভাবে অবসান, সেই এই—

## সূত্র। তদত্যন্তবিমোকোইপবর্গঃ॥২২॥

সমুবাদ। তাহার সহিত (পূর্বেবাক্ত মুখ্য গৌণ সর্ববিধ হুংখের সহিত) অত্যন্ত বিয়োগ অপবর্গ।

ভাষ্য। তেন ছঃখেন জন্মনাহত্যন্তং বিমৃক্তিরপবর্গঃ। কথম ? উপাত্তস্ত জন্মনো হানমন্তস্ত চানুপাদানম্। এতামবস্থামপর্যান্তামপবর্গং বেদয়ন্তেহপর্গবিদঃ। তদ্ভর্মজরমমূত্যুপদং ব্রহ্ম ক্ষেমপ্রাপ্তিরিতি।

অনুবাদ। সেই জন্মরূপ ছঃখের সহিত অর্থাৎ জায়মান শরীরাদি সর্ববৃহঃখের সহিত অত্যন্ত বিয়োগ "অপবর্গ"। (প্রশ্ন) কি প্রকার ? অর্থাৎ জন্মরূপ ছঃখের সহিত অত্যন্ত বিয়োগ কি প্রকার ? (উত্তর) গৃহীত জন্মের ত্যাগ এবং অপর জন্মের অগ্রহণ। অবধিশূল অর্থাৎ চিরস্থায়ী এই অবস্থাকে (আত্মার শরীরাদি সর্ববৃহঃখশূল কৈবল্যাবস্থাকে) অপবর্গবিদ্গণ অপবর্গ বলিয়া জানেন। তাহা অভয়,
অজয়য়, অমৃত্যুপদ, ব্রহ্ম, ক্ষেমপ্রাপ্তি। (অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত অবস্থাই শাস্ত্রে অনেক
স্থানে ব্রহ্ম প্রভৃতি নামে কীর্ত্তিত হইয়াছে)।

টিপ্পনী। ছংখের পরে মৃক্তি। ইহাই মহর্বিক্থিত চরম প্রমের। ইহাই জীবের চরম উন্নতি। পূর্ব্বোক্ত কলগ্রহণ ও কলতাগের ইহাতেই সমাপ্তি, ইহাতেই পর্যাবদান। স্থান্ত শব্দের লারা পূর্বক্রোক্ত ছংখই বোদ্য, তাই বাখ্যা করিয়াছেন — "তেন ছংখেন"। কেবল মুখ্য ছংখই উহার লারা বিবক্ষিত — এরূপ দ্রম না হয়, তাই আবার বলিয়াছেন — "জন্মনা"। জর্মাং "জান্নতে বং" এইরূপ বৃংপতিদিন্ধ "জন্মন্" শব্দের প্রয়োগ করিয়া ভাষ্যকার এখানে "ছংখ" শব্দের লারা জান্মান শরীরাদি গোণ মুখ্য সর্ববিধ ছংখই বৃষ্ণিতে হইবে, ইহা স্ক্রনা করিয়াছেন। জীবগণ জন্মদিকাল হইতে জন্মপ্রবাহে ভানিরা নানা ছংখের বিচিত্র তরঙ্গে হাবুড়বু থাইতেছে। ঐ জন্মপ্রবাহের আত্যস্তিক নিবৃত্তি ব্যতীত ছংখের আত্যন্তিক নিবৃত্তি কখনই সম্ভব নহে। সামন্ত্রিক

রোগ নিবৃত্তির ভার প্রলয়কালে জীবের সাময়িক তৃঃখনিবৃত্তি আত্যস্তিক তৃঃখনিবৃত্তি নহে, তাই উহা মুক্তি নহে; তাই বলিয়াছেন—"অত্যস্তং বিমুক্তি". এবং "অপর্যান্তাম্"। কলতঃ চিরকালের জল্প আত্মার জন্মাদি সর্ব্বাহুংখণ্ডাবিহাই কৈবল্যাবহা। উহাই মুক্তির প্রকৃত স্থানপ। ঐ মুক্তি হইলে আর সংসার-ভর থাকে না (ন চ পুনরাবর্ত্ততে)। মুক্তি অভয়। শ্রুতিও ব্রহ্মকে পুনঃ পুনঃ "অভয়" বলিয়া কীর্ত্তন করিয়াছেন—তাই শাস্ত্র অনেক স্থানে মুক্তিকে ব্রহ্ম এবং মুক্তিলাভকে ব্রহ্মলাভ বলিয়াছেন। এরূপ গৌণপ্রয়োগ ভাষার প্রচুর পাওয়া যায়।

যাহার। ব্রহ্মপরিণামবাদী অর্থাৎ ব্রহ্মই জগদাকারে পরিণাম প্রাপ্ত হইয়াছেন, ইহা যাহাদিগের মত, তাহাদিগকে লক্ষ্য করিয়া বলিয়াছেন - "অজবং" অর্থাৎ ব্রহ্ম নির্জিকার, তাহার কোনরপেই পরিণাম বা পরিবর্ত্তন হইতে পারে না।

ব্রন্ধের স্থায় মুক্তিরও কোন দিন কিছুমাত্র পরিবর্তন নাই; তাই মুক্তি অজর ব্রহ্মসদৃশ ৷ এইরপ তাৎপর্য্যেই শাঙ্কে অনেক হানে মুক্তিকে "ব্রন্ধভাব" বলা হইরাছে। "নিরঞ্জনঃ ... পরমং সামানুগৈতি" এই শ্রুতিতে মুক্ত ব্যক্তির ব্রহ্মসামালাভের কথা স্পষ্ট থাকার অস্তান্ত শ্রুতি ও শ্বতিতে লক্ষণার সাহাব্যে সেইরপ অর্থই গ্রহণ করিতে হইবে। পরস্ত্র "ইদং জ্ঞানমুপাশ্রিতা মম সাধর্ম্মামাগতাঃ। দর্গেছপি নোপজায়ন্তে প্রলবে ন বাগন্তি চ ॥" এই ভগবদগীতাবাকো মুক্ত ব্যক্তির ত্রন্দাদৃশুলা ভই স্পষ্ট প্রকটিত আছে। দেই ত্রন্দাদৃশ্র কি ? তাহা বলিবার জন্তই ঐ শ্লোকের পরার্দ্ধ বলা ইইয়াছে। নচেং ঐ পরার্দ্ধের উত্থাপক কোন আকাজ্ঞা বা প্রয়োজন থাকে না। "দাধর্ম্মা" শব্দেরও প্রদিদ্ধার্থ বা মুখ্যার্থ পরিত্যাগ করিতে হয়। বিশিষ্ট দাদুগুবোধের জন্ম কাহাকে "একা" বলিলে লক্ষণার হারা "এক্ষসদৃশ" এই অর্থ গ্রহণ করা যায়। কিন্তু "এক্সসাম্য", "ব্রদ্দাধর্ম্মা" প্রভৃতি শব্দ প্রয়োগ করিলে লক্ষণার দারা তাহার ব্রহ্মরূপতা অর্থ গ্রহণ করা যায় না। তাহাতে "দামা", "দাধর্ম্মা" প্রভৃতি শব্দের প্রয়োগ নিক্ষল হয়। বিশিষ্ট দাদৃশু বোধের জন্ম রাজসদৃশ ব্যক্তিকে "রাজা" বলা যায়। কিন্তু প্রাকৃত রাজাকে "রাজসদৃশ" বলিয়া লক্ষণার হারা তাহার "রাজা" এই অর্থের কেহ ব্যাখ্যা করে না। ঐরপ লক্ষণা নিপ্রমাণ। উহা অপ্রদিদ্ধ ও নিপ্রব্যোজন। প্রচলিত ভাগ-মতানুসারে শ্রুতি স্মৃতির ব্যাখ্যা করিতে অনেক স্থলে লক্ষণার আশ্রম গ্রহণ করিতে হর, ইহা সতা; কিন্তু তাই বলিয়া অসংগত অপ্রসিদ্ধ লক্ষণার আশ্রম করা যার না। "দান্য", "দাব্দ্ম্য" প্রভৃতি শব্দের অদংগত লক্ষণার আশ্রর না করিয়া অক্তান্ত বহু শব্দের সংগত ও প্রসিদ্ধ লক্ষণার আশ্রন্থ করাই সমীচীন; ইহাই ন্তারাচার্য্যগণের স্থপক সমর্থনের যুক্তি।

বুছদেবের প্রকৃত মত বাহাই হউক, বৈনাশিক বৌদ্ধ সম্প্রদায় বলিতেন, প্রদীপের ন্তায় চিত্র বা আন্থার চিন্তনির্মাণই মৃক্তি । তাহাদিগকে লক্ষ্য করিয়া ভাষ্যকার বলিয়াছেন—"অমৃত্যুপদম"। অর্গাৎ পূর্কোক্ত কৈবল্যাবস্থারপ মৃক্তিকে "অমৃত্যুপদ" বলে। উহা আন্থার মৃত্যু নহে। আন্থার মৃত্যু অসম্ভব। পরস্ত আন্থার অত্যন্ত বিনাশ কথনও পরম পুরুষার্থ হইতে পারে না। কোন বৃদ্ধিমান্ই উহা আকাক্ষা করেন না। আন্থার কৈবল্যাবস্থারপ মৃক্তি হইলে, আর মরিতে হয় না। "তমেব বিদিশ্বাহতিমৃত্যুমেতি" (শ্রুতি)। "জন্মসৃত্যুজরাজ্ঃবৈর্মিম্ক্রোহমুত্যমন্ত"—

( গীতা ) এবং উহাই আশ্বার প্রকৃত কেমপ্রাপ্তি বা নম্পলপ্রাপ্তি । উহা নরণ নহে, উহা ভীবণ নহে—উহাই প্রকৃত শান্তি।

ভাষা। নিতাং স্থধনাত্মনো মহত্ত্বন্দোক্ষে ব্যজ্যতে, তেনাভি-বাক্তেনাত্যন্তং বিমূক্তঃ স্থা ভবতীতি কেচিন্দ্রতান্তে। তেষাং প্রমাণা-ভাবাদনুপপত্তিঃ। ন প্রত্যক্ষং নানুমানং নাগমো বা বিদ্যুতে নিতাং স্থ্যাত্মনো মহত্ত্বন্দোক্ষেহভিব্যজ্যত ইতি।

অনুবাদ। মহরের তার অর্থাৎ আত্মার পরম মহৎ-পরিমাণের তার মোক্ষে
আত্মার নিত্যস্থ অভিব্যক্ত (অনুভূত) হয়। সেই অভিব্যক্ত নিত্যস্থার দারা
বিমুক্ত হইয়া (আত্মা) অত্যন্ত সুখী হন, ইহা কেহ কেহ মনে করেন অর্থাৎ ইহা
এক সম্প্রদারের মত। প্রমাণাভাববশতঃ তাহাদিগের উপপত্তি নাই। বিশদার্থ
এই বে, মহরের তার মোক্ষে আত্মার নিত্য সুখ অভিব্যক্ত হয়, এ বিষয়ে প্রত্যক্ষ
প্রমাণ নাই, অনুমান প্রমাণ নাই, আগম প্রমাণও নাই।

চিপ্পনী। আন্থার মহত্ব অর্থাৎ পরমণহং পরিমাণ আন্থাতে নিতাসিত্ব থাকিলেও সংসারাবস্থার শরীরাদি প্রতিবন্ধক বশতঃ বেমন তাহার অনুভূতি হয় না, কিন্তু মোলে শরীরাদি প্রতিবন্ধক না থাকায় তাহার অনুভূতি হয়, তজ্ঞপ আন্থাতে নিতাস্থধ থাকিলেও মিথ্যাক্সানবশতঃ সংসারাবস্থার ঐ নিতাস্থধের অনুভূতি হয় না, মোলে তাহার অনুভূতি হয়। ঐ নিতাস্থধের অভিব্যক্তিই মুক্তি। এই মতাট নবা ভারপ্রছে ভট্টমত বলিয়া উলিপিত ইয়াছে। এবং নবাভায়াচার্য্য রবুনাথ শিরোমণি এই ভট্টমতের পরিকার করিয়াছেন,— ইয়াও অনুমিতি প্রছে গদাধর ভট্টাচার্য্য লিখিয়াছেন। মুক্তিবাদপ্রছে গদাধর ভট্টাচার্য্য ভট্টমত বলিয়া এই মতের পরিকার করিয়া শেষে কেবল কয়নাগোরব বলিয়াই এই মত মনোরম নহে, ইয়া বলিয়াছেন।

তাৎপর্য্যটাকাকার শ্রীমন্বাচম্পতি নিত্র কিন্ত এখানে ভাষ্যকারের উনিধিত মতাটকে শুদ্ধা-কৈতবাদী বেদান্ত মতানুসারেই ব্যাখ্যা করিয়া সেই মতের বিক্লছেই পরবর্ত্তী ভাষ্যসন্দর্ভের তাৎপর্য্য বর্ণন করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন যে, "বিজ্ঞানমানন্দং ত্রদ্ধা" এই শ্রুতিতে ত্রদ্ধ স্থপস্করূপ

১। নবানৈরাধিক গলাবর অভূতি "নিতা হথের অভিবাজি নোক" ইহা ভট্টমত বলিয়া উলেব করায়, উহা ভট্ট কুমারিলের মত বলিয়াই মনেকের দৃঢ় সংকার আছে। কিব্ত ভট্টকুমারিল লোকবার্ত্তিকে "মথজাকেগপরিহার-প্রকরণে" (১০৫ লোকে) হথমজোগ মুক্তি হইতে পারে মা, এই মতই সমর্থন করিয়াছেন। নবানৈয়ায়িকগণ ভট্ট বলিয়া কাহাকে লক্ষা করিয়াছেন, ইহা অনুসন্ধেয়। নিতানিরতিশর হথের মতিবাজি মুক্তি, ইহা তৃতাত ভট্টের মত বলিয়া উলয়নাচার্যের কিরবাবলী প্রছে গেবা বায়। উলয়ন লিবিয়াছেন—"তৌতাতিতাত অকার্যানপি ঈবরজানং পরীরম্ভবেশনিক্তঃ কার্যানের হথজাননপ্রত্তিতি বর্ধঃ" ইত্যালি (কির্যাবলী, প্রথম ভাগ্ন)। সেবানে প্রকাশনিক্তঃ কার্যানের ইপাধার লিবিয়াছেন,—"হংবসাধনপরীরনাশে নিতানিরতিশর হথাতিবাজিশ্বজিতি ভাটি মতং নিরাকরোতি তৌতাতিতাতিতি"। বর্ধমানত ঐ মতকে কেবল ভাটি মত বলিয়াই উল্লেখ করিয়াছেন।

বলিয়া কথিত হইয়াছেন। ব্রহ্ম নিত্য, স্থতরাং ঐ স্থণও নিত্য। ঐ নিত্য স্থপস্বরূপ ব্রহ্ম আরা হইতে অভিন। ভাষো "আয়নং" এই স্থলে "রাহোঃ শিরঃ" এই স্থলের ন্তায় অভেনে বর্টা। ফলিতার্থ এই নে, মোক্তে আয়্রাস্কর্প নিতাস্থণ অভিবাক্ত হয় অর্থাং মোক্ষ নিতাস্থপস্বরূপ। মিশ্র মহোদ্যের উদ্ধৃত ভাষাসন্দর্ভে "মহর্বং" এই কথাটি নাই। কিন্তু প্রচলিত সমস্ত ভাষোই "মহর্বং" এই কথাটি আছে। মিশ্র মহোদ্যের বাখার মহর্দ্দুটান্ত সংগত হয় না। ভাষো "মহর্বং" এই কথাটি না থাকিলেও পূর্বোক্ত ভাষাসন্দর্ভ এবং পরবর্ত্তী ভাষাসমূহের হারা ভাষাকার এই মতের বে অন্থপপত্তি প্রদর্শন করিয়াছেন, তাহার প্রতি মনোযোগ করিলে গুদ্ধাবিত বাদি-সক্ষত মুক্তিই এখানে ভাষাকারের সমালোচিত, ইহা মনে আসে না। মুক্তিতে নিতানন্দের অন্থভৃতি হয়, তাহার হারা তংকালে আয়া অত্যন্ত স্থুখী হন, ইহাই মতবিশেষ বলিয়া ভাষাকার সরল ভাষায় লিখিয়াছেন। মুক্তি নিতানন্দস্করূপ, ভাষাকার এই মতের উল্লেখ করিয়াছেন বলিয়া গ্রহাভাবে ব্রা বায় না। পরবর্তী ভাষাসমূহের হারা ভাষাকার তাহার উল্লিখিত মতেরই সমালোচনাপূর্ক্কে খণ্ডন করিয়াছেন—সেই কথাগুলির পর্য্যালোচনা করিয়াই ভাষাকার কোন্ মতের উল্লেখ বরিয়াছেন, তাহা স্থাগণ চিন্তা করিয়া থির করিবনে।

্ ত্ৰ চ্বা

ভাষ্য। নিত্যস্যাভিব্যক্তিঃ সংবেদনং তস্য হেতুবচনম্।
নিত্যস্তাভিব্যক্তিঃ সংবেদনং জানমিতি তন্ত হেতুর্বাচ্যো যতন্তহংপদ্যত
ইতি। সুখবন্নিত্যমিতি চেৎ সংসারস্থস্য মুক্তেনাবিশেষঃ।
যথা মুক্তঃ স্থান তৎ সংবেদনেন চ সন্ নিত্যেনোপপন্নস্তথা সংসারস্থোহপি প্রসজ্যত ইতি উভয়স্ত নিত্যহাৎ।

অভ্যন্ধজানে চ ধর্মাধর্মফলেন সাহচর্যাং যৌগপদ্যং গৃহৈত। যদিদমুৎপত্তিস্থানের ধর্মাধর্মফলং স্থাং জঃখং বা সংবেদ্যতে পর্যায়েণ, তম্ম চ নিত্যসংবেদনম্ম চ সহভাবো যৌগপদ্যং গৃহেত ন স্থাভাবো নানভিব্যক্তিরন্তি, উভয়ম্ম নিত্যস্থাৎ।

অমুবাদ। নিত্যের অর্থাৎ নিত্যস্থাধের অভিব্যক্তি কি না সংবেদন (জ্ঞান), তাহার হেতু বলিতে হইবে।

বিশদার্থ এই যে,—নিত্যের (নিত্যস্থাধের) অভিব্যক্তি বলিতে (তাহার) সংবেদন কি না জ্ঞান, তাহার (সেই নিত্যস্থাজ্ঞানের) হেতু বলিতে হইবে—যাহা ইইতে তাহা উৎপন্ন হয়।

স্থাের ভার (তাহা ) নিতা, অর্থাৎ ঐ নিতাস্থাধের অভিব্যক্তিও নিতা পদার্থ, তাহার কোন কারণ নাই, ইহা যদি বল, (তাহা হইলে) মুক্ত ব্যক্তির সহিত সংসারীর অবিশেষ হয়। বিশদার্থ এই যে,—যেমন মুক্ত ব্যক্তি নিত্যস্থ এবং তাহার নিতাাসু-ভূতির দ্বারা উপপন্ন আছেন—উভয়ের ( সুথ ও সুধানুভবের ) নিত্যতাবশতঃ সংসারী ব্যক্তিও তত্রপ ( সতত নিত্যস্থ-সম্ভোগী ) হইয়া পড়ে।

স্বীকার করিলে অর্থাৎ স্বমত রক্ষার্থ সংসারী ব্যক্তিও নিতাস্থ্য সম্ভোগ করে, ইহা বলিয়া বসিলে, ধর্মা ও অধর্মের কলের সহিত অর্থাৎ সাংসারিক স্থা-তুঃখের সহিত সহভাব কি না যৌগপদ্য গৃহীত হউক ? বিশদার্থ এই যে—উৎপত্তিস্থানসমূহে (চতুর্দ্দশ ভুবনে) এই যে ধর্মা ও অধর্মের কল স্থাও তুঃখ যথাক্রমে (সংসারিগণ কর্ত্বক) অনুভূত হইতেছে, তাহার অর্থাৎ সেই সাংসারিক স্থাত্বঃখামুভবের এবং নিতাসংবেদনের অর্থাৎ নিতাস্থাথের নিতাামুভবের সহভাব কি না যৌগপদ্য বুঝা যাউক ?—(অর্থাৎ সাংসারিক স্থাত্বঃখ ভোগের সহিত এক সময়েই নিতাস্থাভোগ হউক), উভয়ের (সুখ ও তাহার অভিব্যক্তির) নিতাতাবশতঃ স্থাবের অভাব নাই, অভিব্যক্তিরও অর্থাৎ ঐ নিতামুখের অনুভূতিরও অভাব নাই।

ভাষ্য। অনিত্যারে হেতুবচনম্। স্থা মোক্ষে নিত্যস্য স্থাস্থ্য সংবেদনমনিতাং যত উৎপদ্যতে স হেতুর্বাচ্যঃ আত্মনঃসংযোগস্য নিমিত্তান্তরসহিত্য্য হেতুত্বম্। আত্মনঃসংযোগো হেতুরিতি চেৎ এবমপি তথ্য সহকারিনিমিত্তান্তরং বচনীয়মিতি।

ধর্মস্য কারণবচনম্। যদি ধর্মো নিমিতান্তরং তম্ম হেতুর্কাচ্যো যত উৎপদ্যত ইতি।

যোগসমাধিজন্য কার্য্যাবসায়বিরোধাৎ প্রক্রমে সংবেদন-নির্বৃত্তিঃ। যদি যোগসমাধিজো ধর্মো হেতৃত্তক্ত কার্য্যাবসায়বিরোধাৎ প্রলয়ে সংবেদনমত্যক্তং নিবর্তেত।

অসংবেদনে চাবিদ্যমানেনাবিশেষঃ। যদি ধর্মকয়াৎ
সংবেদনো পরমো নিত্যং স্থাং ন সংবেদ্যত ইতি কিং বিদ্যমানং ন
সংবেদ্যতেহথাবিদ্যমানমিতি নাতুমানং বিশিষ্টেইস্তীতি।

অমুবাদ। অনিতাক হইলে হেতু বলিতে হইবে। বিশদার্থ এই যে—ধদি মোক্ষে নিতা সুখের অনুভব অনিতা হয়, ( তাহা হইলে ) যাহা হইতে তাহা উৎপদ্ম হয়, সেই হেতু বলিতে হইবে।

নিমিত্তান্তর সহিত আজ্মনঃসংযোগেরই হেতুর হয়। বিশদার্থ এই যে,

আত্মনঃসংযোগ (নিতা স্থামুভবে) হেতু, ইহা যদি বল, এইরূপ হইলেও তাহার সহকারী কারণান্তর বলিতে হইবে।

ধর্মের কারণ বলিতে হইবে। বিশাদার্থ এই যে, যদি ধর্মা নিমিন্তান্তর হয় অর্থাৎ সংসারাবস্থায় স্থানুভবে যথন ধর্মই আক্মনঃসংযোগের সহকারী কারণ, তথন ঐ দৃষ্টান্তে মোক্ষে নিত্যস্থানুভবেও ধর্মই যদি সহকারী কারণ বল, (তাহা হইলে) তাহার (সেই ধর্মের) কারণ বলিতে হইবে, যাহা হইতে (সেই ধর্ম্ম) উৎপন্ন হয়। যোগসমাধি-জাত ধর্মের কার্য্য সমাপ্তির সহিত বিরোধবশতঃ বিনাশ হইলে সংবেদনের (নিত্যস্থানুভ্তির) নির্ত্তি হয়। বিশাদার্থ এই যে, যদি যোগ-সমাধিজাত ধর্ম্ম (মোক্ষে নিত্যস্থানুভবের) কারণ হয় অর্থাৎ সহকারী কারণ হয়, তাহা হইলে, তাহার (ঐ ধর্ম্মের) কার্য্য সমাপ্তির সহিত বিরোধবশতঃ অর্থাৎ ধর্ম্ম মাত্রই তাহার চরম কার্য্য বা চরম ফল নাশ্য, ধর্মের কার্য্য বা ফলের সমাপ্তি হইলে ধর্ম্ম থাকে না, এ জন্য, প্রলয় হইলে অর্থাৎ ঐ ধর্মের বিনাশ হইলে সংবেদন (নিত্য স্থানুভব) অত্যন্ত নির্ত্ত হইয়া পড়ে।

সংবেদন না হইলে আবার অবিদ্যমানের সহিত অবিশেষ হয়। বিশাদার্থ এই বে, যদি ধর্ম ক্ষয়বশতঃ সংবেদনের (নিত্যস্থান্তবের) নিবৃত্তি হয়, নিত্য স্থুখ অনুভূত না হয়, তাহা হইলে কি বিদ্যমান (স্থুখ) অনুভূত হইতেছে না ? অথবা অবিদ্যমান (স্থুখ) অনুভূত হইতেছে না ? বিশিষ্টে অর্থাই একতর বিশেষ পক্ষে অনুমান প্রমাণ (যুক্তি) নাই।

ভাষ্য। অপ্রক্ষয়শ্চ ধর্মাস্য নিরমুমানমুৎপত্তিধর্মকত্বাৎ।
যোগদমাধিজা ধর্মোন ক্ষীয়ত ইতি নাস্ত্যকুমানমুৎপত্তিধর্মকমনিত্যমিতি
বিপর্যয়স্থ জ্মুমানম্। যস্ত তু সংবেদনোপরমো নাস্তি তেন সংবেদনহেতুর্নিত্য ইত্যকুমেয়ম্। নিত্যে চ মুক্তসংদারস্থয়োরবিশেষ ইত্যক্তম্।
যথা মুক্তস্থ নিত্যং স্থাং তৎসংবেদনহেতুশ্চ, সংবেদনস্থ তুপরমো নাস্তি
কারণস্য নিত্যত্বাৎ তথা সংদারস্থ্যাপীতি। এবঞ্চ সতি ধর্মাধর্মকলেন
স্থাত্থসংবেদনেন সাহচর্য্যং গৃহেতেতি।

শরীরাদিসত্বন্ধঃ প্রতিবন্ধহেতুরিতি চেৎ, ন, শরীরাদীনা-মুপভোগার্থহাৎ বিপর্যায়স্য চানমুমানাৎ।

স্থান্মতং, সংসারাবস্থ্য শরীরাদিসম্বন্ধো নিত্যস্থসংবেদনহেতোঃ

প্রতিবন্ধকন্তেনাবিশেষো নাস্তীতি। এতচ্চাযুক্তং, শরীরাদয় উপ-ভোগার্থান্তে ভোগপ্রতিবন্ধং করিষাস্তীত্যমূপপন্ম। ন চাস্তানুমানমশরীর-স্থাত্মনো ভোগঃ কশ্চিদস্তীতি।

অমুবাদ। ধর্ম্মের (পূর্বেবাক্ত বোগসমাধিজাত ধর্ম্মের) অত্যন্ত বিনাশ নাই, (এ বিষয়ে) অমুমান প্রমাণের অভাব। কারণ, ধর্ম্মের উৎপত্তিধর্ম্মকত্ব আছে। বিশদার্থ এই বে—বোগসমাধিজাত ধর্ম্ম বিনষ্ট হয় না অর্থাৎ নিত্য, এই বিষয়ে অমুমান প্রমাণ নাই; পরস্ত উৎপত্তিধর্ম্মক অর্থাৎ উৎপন্ন ভাব পদার্থ মাত্রই অনিত্য, এইরূপে বিপর্যায়ের (নিত্যত্বের বিপর্যায় অনিত্যত্বের) অমুমান আছে।

যাহার (মতে) কিন্তু সংবেদনের (নিত্য স্থামুভবের) নিবৃত্তি নাই, তিনি সংবেদনের হেতু নিতা, ইহা অনুমান করিবেন। নিতা হইলে অর্থাৎ নিতা স্থামুভবের কারণ নিতা পদার্থ হইলে আবার মুক্ত ও সংসারীর অবিশেষ হয়, ইহা বলিয়াছি। বিশদার্থ এই যে —যেমন মুক্ত ব্যক্তির স্থখ এবং তাহার সংবেদনের (অনুভবের) হেতু নিতা, কারণের নিতাববশতঃ সংবেদনেরও (নিতা স্থামুভবেরও) নিবৃত্তি নাই, সংসারী ব্যক্তিরও তত্রপ হইয়া পড়ে। এইরূপ হইলে আবার ধর্ম্ম ও অধর্মের কল স্থামুখামুভবের সহিত সহভাব (যোগপদা) গৃহীত হইয়া পড়ে।

শরীরাদি সম্বন্ধ প্রতিবন্ধের হেতু, ইহা যদি বল, তাহা নহে অর্থাৎ তাহা বলিতে পার না। কারণ, শরীরাদি উপভোগার্থ এবং বিপর্যায়ের অর্থাৎ অশরীর আত্মার ভোগের অনুমান নাই। বিশাদার্থ এই যে—( পূর্ববপক্ষ ) সংসারীর শরীরাদি সম্বন্ধ নিত্যস্থানুভবের কারণের প্রতিবন্ধক, তজ্জন্য ( সংসারীর মুক্ত ব্যক্তির সহিত ) অবিশেষ নাই, ইহা মত হইবে অর্থাৎ ইহাই সমাধান করিব। ( উত্তর ) ইহাও অযুক্ত। ( কারণ ), শরীরাদি উপভোগার্থ; তাহারা ভোগের প্রতিবন্ধ করিবে, ইহা উপপন্ন হয় না এবং অশরীর আত্মার কোন ভোগে আছে, এ বিষয়ে অনুমান নাই।

ভাষা। ইষ্টাধিগমার্থা প্রবৃত্তিরিতি চেৎ, ন অনিষ্ঠো-প্রমার্থবাৎ। ইদমনুমানং ইন্টাধিগমার্থে। মোক্ষোপদেশঃ প্রবৃত্তিশ্চ মুমুক্ষূণাং নোভয়মনর্থকমিতি। এতচাযুক্তং অনিন্টোপরমার্থে। মোক্ষো-পদেশঃ প্রবৃত্তিশ্চ মুমুক্ষ্ণামিতি, নেইমনিন্টেনাননুবিদ্ধং সম্ভবতীতি ইন্টমপ্যনিন্টং সম্পদ্যতে। অনিন্টহানায় ঘটমান ইন্টমপি জহাতি। বিবেকহানস্যাশক্যবাদিতি। দৃষ্ঠাতিক্রমশ্চ দেহাদিষু তুলাও। যথা দৃষ্ঠমনিতাং স্থং পরিতাজা নিতাস্থং কাময়তে এবং দেহেন্দ্রয়বুদ্ধারনিতাা দৃষ্টা অতি-ক্রমা মুক্তদা নিতাা দেহেন্দ্রয়বুদ্ধয়ঃ কল্লয়িতবাাঃ, দাধায়শৈচবং মুক্তদা হৈকাজাং কল্লিতং ভবতীতি।

উপপত্তিবিরুদ্ধমিতি চেৎ সমানম্। দেহাদীনাং নিত্যত্বং প্রমাণবিরুদ্ধং ক্লারিভুমশক্যমিতি সমানং স্থপ্যাপি নিত্যত্বং প্রমাণবিরুদ্ধং ক্লারিভুমশক্যমিতি।

অমুবাদ। প্রবৃত্তি ইন্টলাভার্থ, ইহা যদি বল, তাহা নহে। কারণ, (প্রবৃত্তির)
অনিষ্ট নির্ভার্থতা আছে। বিশদার্থ এই যে—(পূর্বপক্ষ) মোক্ষের উপদেশ ও
মুমুক্লুদিগের প্রবৃত্তি ইন্ট লাভার্থ, (স্থখ লাভের জন্ম)। উভয় অর্থাৎ মোক্ষের
উপদেশ ও মুমুক্লুদিগের প্রবৃত্তি নিরর্থক নহে, এই অনুমান আছে অর্থাৎ উপদেশ
মাত্র এবং প্রবৃত্তি মাত্রই যখন স্থখলাভার্থ, তখন মোক্ষের উপদেশ এবং মুমুক্লুদিগের
প্রবৃত্তিও স্থখ লাভার্থ; স্থতরাং মোক্ষে নিতাস্থখের অভিব্যক্তি হয়, এ বিষয়ে
পূর্বোক্ত প্রকার অনুমান-প্রমাণই আছে, উহা নিপ্রমাণ হইবে কেন १ (উত্তর)
ইহাও অযুক্ত। মোক্ষের উপদেশ ও মুমুক্লুদিগের প্রবৃত্তি অনিন্টানিবৃত্যুর্থ (ছঃখ
নির্ত্তির জন্ম)। অনিন্টের সহিত (ছঃখের সহিত) অননুবিক (সম্বন্ধহান) ইন্ট (স্থখ) সম্ভব নহে; এ জন্ম ইন্টও (স্থখও) অনিন্ট (ছঃখ) হইয়া পড়ে। ছঃখ
পরিহারের জন্ম প্রবর্তিমান হইয়া স্থখও ত্যাগ করে; কারণ, বিবেক পূর্ববক ত্যাগ করা
বায় না অর্থাৎ ছঃখ-সংবলিত স্থখের স্থখ মাত্র গ্রহণ করিয়া, কেবল ছঃখাংশকে ত্যাগ
করা বায় না; ছঃখ-পরিহার করিতে হইলে একেবারে স্থখকেও পরিত্যাগ করিতে হয়।

দৃষ্টের অভিক্রমণ্ড দেখাদিবিষয়ে তুলা। বিশাদার্থ এই বে, বেমন দৃষ্ট অনিভা স্থা পরিত্যাগ করিয়া (মুম্কু ) নিভা স্থা কামনা করে, এইরূপ দৃষ্ট অনিভা দেহ, ইন্দ্রিয় ও বুদ্ধিকে অভিক্রম করিয়া মুক্ত ব্যক্তির নিভা দেহ, ইন্দ্রিয় ও বুদ্ধি কপ্লনা করিতে হয় অর্থাৎ মুক্ত ব্যক্তি যদি নিভা স্থাভাগ করেন, তাহা হইলে ভাঁহার নিভা দেহাদিও কল্লনা করিতে হইবে। এইরূপ হইলে মুক্ত ব্যক্তির ঐকাক্ষ্যও অর্থাৎ কৈবলাও সাধুতররূপেই কল্লিভ হয়। উপপত্তি বিরুদ্ধ ইহা যদি বল (ভাহা) সমান। বিশাদার্থ এই বে, দেহাদির প্রমাণবিরুদ্ধ নিভান্থ কল্লনা করা যায় না, স্থাবেরও প্রমাণবিরুদ্ধ নিভান্থ কল্লনা করা যায় না, স্থাবেরও প্রমাণবিরুদ্ধ নিভান্থ কল্লনা করা যায় না,

ভাষ্য। আত্যন্তিকে চ সংসারত্বঃখাভাবে সুখবচনাদাগ-মেংপি সত্যবিরোধঃ।

ষদ্যপি কশ্চিদাগমঃ স্থাৎ মুক্তস্থাত্যন্তিকং স্থমিতি। স্থশন্দ আত্যন্তিকে ছংথাভাবে প্রযুক্ত ইত্যেবমুপপদ্যতে, দৃষ্টো হি ছংখাভাবে স্থশন্দপ্রয়োগো বহুলং লোক ইতি।

নিত্যসূখরাগস্যাপ্রহাণে মোক্ষাধিগমাভাবে। রাগস্য বন্ধনসমাজ্ঞানাৎ।

যদ্য মোক্ষে নিতাং স্থমভিব্যজ্যতে ইতি নিতা স্থরাগেণ মোক্ষার ঘটমানো ন মোক্ষমধিগজ্ঞ মাধিগজ্ঞ মাধিগজ্ঞ বিজ্ঞান কৰিব হৈ বিজ্ঞান কৰিব দত্য কি কি কি কুল ইত্যুপপদ্যত ইতি। প্রহীণনিত্য সুখনরাগন্য প্রতিকূল কুম্। অথাত্য নিতা স্থবাগঃ প্রহীয়তে তামিন্ প্রহীণে নাত্য নিতা স্থবাগঃ প্রতিকূলে ভবতি।

যদ্যেবং মুক্তস্য নিত্যং স্থাং ভবতি অথাপি ন ভবতি নাস্যোভয়োঃ পক্ষয়োমে ক্লিধিগমো বিকল্পত ইতি।

বিরোধ নাই। বিশ্বনার্থ এই যে, বদিও "মৃক্ত ব্যক্তির আত্যন্তিক স্থুখ" এইরপ অর্থাৎ আপাততঃ ঐরপ অর্থের প্রতিপাদক কোনও আগম থাকে, (তাহাতে) "স্থুখ" শব্দ অর্থাৎ সেই আগমন্থ স্থুখনাচক শব্দ আত্যন্তিক হুঃখাভাবে অর্থাৎ আত্যন্তিক হুঃখাভাব অর্থে প্রযুক্ত, এই প্রকার উপপন্ন হয়। কারণ, লোকে হুঃখাভাবে অর্থাৎ হুঃখাভাব অর্থে স্থুখ শব্দের প্রয়োগ (স্থুখনাচক শব্দের প্রয়োগ) বহু দেখা যায়। পরস্তু নিত্য স্থুখাভিলাবের অপরিত্যাগে মোক্ষ লাভ হয় না; কারণ, রাগের বন্ধন সমাজ্ঞান আছে। বিশ্বনার্থ এই যে, যদি এই ব্যক্তি (মুমুক্ত্ ব্যক্তি) মোক্ষে নিত্য স্থুখ অভিব্যক্ত হয়, এ জন্ম নিত্য স্থুখে অভিলাধনশতঃ মুক্তির জন্ম প্রবর্ত্তমান হয়, তাহা হইলে মুক্তি লাভ করে না; করিতে পারে না। থেহেতু, রাগ (বিষয়ে অভিলাধ বা আসক্তি) বন্ধন-সমাজ্ঞাত অর্থাৎ বন্ধন বলিয়াই সর্ববসম্মত। বন্ধন থাকিলেও কেহ মুক্ত হয়, ইহা উপপন্ন হয় না।

পরিত্যক্ত নিত্য-স্থপাভিলাষের প্রতিকূলত্ব নাই। বিশদার্থ এই যে—যদি ইহার

(মুমুক্র) নিতা স্থা অভিলাষ পরিত্যক্ত হয়, অর্থাৎ উৎকট বৈরাগ্যবশতঃ নিত্য স্থাভিলাষ স্বয়ংই মুমুক্ত্রক পরিত্যাগ করে, সেই নিত্য-স্থাভিলাষ পরিত্যক্ত হইলে, এই মুমুক্ত্র নিত্য-স্থাভিলাষ ( মোক্ষলাভের ) প্রতিকূল হয় না।

এইরূপ হইলে, অর্থাৎ সর্বাবিষয়ে বৈরাগ্যবশতঃই মুমুক্ষুর মোক্ষ-প্রাবৃত্তি হইলে, বদি মুক্ত ব্যক্তির নিতা তথ হয় অথবা নাও হয়, উভয় পক্ষেই ইহার (মুমুক্ষুর) মোক্ষলাভ সন্দিশ্ধ হয় না, (অর্থাৎ নিত্য স্থাধের কামনা না থাকায় নিত্য স্থাধের অনুভূতি না হইলেও তাহাকে নিঃসন্দেহে মুক্ত বলা ষাইতে পারে)।

টিগ্নী। ভাষাকার পূর্ব্বোক্ত মতের নিশুমাণ্ড সমর্গনের জ্বভা বলিরাছেন যে, নিতা পদার্থের অভিব্যক্তি তাহার অহতেতি ভিন্ন আর কিছুই নহে। ঐ অহতেতি নিতা পদার্থ হইলে সংসারী আস্থারও ঐ নিতা স্থারভূতি আছে বলিতে হয়। যদি বল, সংসারীর ঐ নিতা স্থারভূতি থাকিলেও তাহার ছঃধামুভূতিও আছে, স্নতরাং মুক্ত ব্যক্তির সহিত তাহার বিশেষ আছে এবং অক্তান্ত বিশেষও অনেক আছে। এই কথা মনে করিয়া ভাষ্যকার দোষান্তর প্রদর্শন করিয়াছেন বে, সংসারীর ধর্মাধর্মের ফল হব ও ছবে বথাক্রমেই অমূতৃত হইয়া থাকে। ছবেভাগের সময়ে মুখভোগ হর না, ইহা সর্বাহ্মভব-সিদ্ধ। যদি সংসারী আত্মারও নিতামুখারুভূতি থাকে, তাহা হইলে, উহা তাহার ছংখাত্তবের সমকালীন হইয়া পড়ে। একই সময়ে স্থা ও ছঃখের অভ্রত সর্বান্তত্তব-বিকল্ক। যদি বল, নিতাপ্রথের অন্তভূতি নিতা পদার্থ হইবে কেন ? উহা পূর্বের থাকে না ; নিতাত্বথ পূর্বে থাকিলেও তাহার অহভূতি মোকেই উৎপন্ন হইয়া থাকে, ইহাই আমাদিগের দিছাত। এতহত্তরে বলিয়াছেন বে, তাহা হইলে ঐ অমুভূতির উৎপাদক কারণ বলিতে হইবে। আত্মনঃসংবোগ না থাকিলে কোন জ্ঞানই উৎপন্ন হর না। মূক্তাবস্থার আত্মাতে মনের সংবোগ থাকে, বলিলে তথন আস্থাকে "কেবল" বলা বায় না। মনঃসংযুক্ত আস্থা "কেবল" আস্থা নহে। যদিও তাহা স্বীকার করিয়া লওয়া বার, তাহা হইলেও ঐ আস্মনঃসংবোগ সহকারী কারণ বাতীত স্থানুভবের কারণ হয় না। সংসারাবস্থায় স্থানুভবে যখন ধর্মাই তাহার সহকারী কারণ, তখন মুক্তাবস্থার স্থারভবেও ধর্মকেই সহকারী কারণ বলিতে হইবে।

সংসারাবস্থার কারণগুলি মুক্তাবস্থার আবগ্রাক হর না বলিলে মুক্তাবস্থার চক্ষরাদির অভাবেও রূপদর্শনাদি হইতে পারিত। ধর্মকে সহকারী কারণ বলিলে এ ধর্মের কারণ বলিতে হইবে। যদি বল, বোগসমাধিজাত ধর্মাই তথন সহকারী কারণ হয়, এতছত্তরে বলিয়াছেন বে, তাহা হইলে এ ধর্মের কয় হইলে কারণের অভাবে তথন নিত্যস্থামূভবের নিবৃত্তি হইয়া পড়ে। ধর্ম্মাত্রই কলনাগ্র, কলসমাপ্তি হইলে ধর্মা থাকে না। যদি বল, নিত্যস্থামূভবরূপ কলের যখন সমাপ্তি নাই, তথন তাহার কারণ ধর্মাও কোনও দিন বিনঠ হয় না; এতছত্তরে বলিয়াছেন বে, বোগসমাধিজ্ঞাত ধর্মের কয় নাই, এ বিষরে অনুমান নাই। পরস্ত উৎপন্ন ভাবপদার্থমাত্রই বিনাশী, ইহা অনুমানপ্রমাণ-দিন্ধ। এই কথার ঘারা তত্ত্বজানাদিরপ কারণও খণ্ডিত হইয়াছে; কারণ, তব্ত্বজানাদিও বিনাশী।

তাহাদিগের অভাবে নিত্যস্থান্থভবেরও নিবৃত্তি হইরা পড়ে। যদি বল যে, মোলে নিত্য স্থাপের অন্নভৃতির কথনও অত্যন্ত নিবৃত্তি হয় না, ঐ অন্নভৃতির প্রবাহ চিরকালই থাকে; স্থাতরাং উহার কারণটি কোন নিতা পদার্থ, ইহা অনুমান করিব। এতহ ত্তরে বলিয়াছেন বে, নিতা স্থাপ্তবের কারণ নিতা পদার্থ হইলে সংসারী জীবেরও নিতা স্থাপর অন্নভৃতি হইতেছে, ইহা স্বীকার করিতে হয়, তাহা হইলে জীবের ছঃখ-ভোগের সহিত এক সম্পেই স্থপভোগ হইতেছে, ইহাও স্বীকার করিতে হয়। বস্তুতঃ ইহা অনুভব-বিরুদ্ধ অদিদ্ধান্ত, ইহা পুর্বেই বলা হইয়াছে। যদি বল যে, কারণ থাকিলেও সংসারী জীবের শরীরাদি সম্বন্ধ প্রতিবন্ধক থাকার নিতা স্থথের অনুভৃতি হয় না, এতহত্তরে বলিয়াছেন যে, শরীরাদি ভোগের সহায়, তাহায়া ভোগের প্রতিবন্ধক হইবে, ইহা অনুক্ত। পরস্ক শরীরাদিশূন্ত আত্মার কোন ভোগ হইতে পারে, এ বিষয়ে কোন অনুমান ( যুক্তি ) নাই।

যদি বল যে, প্রবৃত্তি মাত্র এবং উপদেশ সাত্রই স্থবভোগার্থ; স্থতরাং মোক্লে উপদেশও মুমুক্লুর প্রবৃত্তি অবশ্র স্থবভোগার্থ, এই অনুমান হারাই মোক্লে নিতাস্থবসন্তোগ হয়, ইহা নির্ধন্ন করা যায়, উহা নিপ্রাধ্যা, উহা নিপ্রাধ্যা হইলেও কেবল হংখ-নির্ভির জন্ত প্রবৃত্তি হয়, তখন মোক্লের উপারাস্থানেই বা তাহা হইবে না কেন গু—বিরক্ত ব্যক্তির তাহা হইয়া থাকে। হংখ-সহদ্ধ-শৃত্ত স্থা অসম্ভব; স্থতরাং বিরক্ত ব্যক্তির নিকটে স্থাও হংখ হইয়া পড়ে, তিনি হংখ পরিহারের জন্ত প্রবৃত্ত হইয়া স্থাকেও পরিতাগ করেন। স্থাবের মধ্যাও হংখভাগ পরিতাগ করিয়া স্থা ভোগ করা যায় না। স্থাভোগ করিতে হইলে ঐ হংখভাগও করিতে হয়। আর হংখকে একেবারে পরিহার করিতে হয়ল স্থাকেও একেবারে পরিহার করিতে হয়। বিরক্ত মুমুক্ল তাহাই করিয়া থাকেন। হঃখের আত্যন্তিক নির্ভির জন্তই তিনি মোক্লের উপায়ায়্যন্তানে প্রবৃত্ত হইয়া থাকেন। যিনি স্থাবের লালসা ছাড়িতে পারেন না, তিনি মোক্লে অনবিহারী,—হাই তিনি এ কথা বুরিতেও পারেন না।

পরস্ত মৃনুক্র যদি দৃষ্ট অনিতা স্থপ ত্যাগ করিয়া নিতা স্থপের কামনাই করেন, অর্থাৎ নিতা স্থপভোগই তাঁহার উদ্দেশ্য হয়, তাহা হইলে তক্রপ দৃষ্ট অনিতা দেহাদি ত্যাগ করিয়া তিনি নিতা দেহাদিও কামনা করিবেন। নিতা স্থপ-সন্তোগের জন্ম মুক্ত ব্যক্তির নিতা-দেহাদিও কর্মনা করিতে হইবে। আন্ধার কেবল-ভাবরূপ প্রক্রত কৈবল্য ত্যাগ করিয়া নিতাস্থপ-সন্তোগরূপ নৃত্ন কৈবল্যের কর্মনা করিলে – দেহাদি-শৃল্প আত্মার নিত্য-স্থপ-সন্তোগরূপ করিত কৈবল্যের অপেকায়—দেহাদিযুক্ত আত্মার নিত্য-স্থপ-সন্তোগরূপ করিত কৈবল্যই সাধুতর হয়। কারণ, দেহাদিযুক্ত আত্মাতেই স্থপসন্তোগ দৃষ্ট হইরা থাকে। দৃষ্টানুসারেই কর্মনা করিতে হয়। দেহাদির ভার স্থপও জন্ম প্রমাণ-বিকল্প বলিলে, স্থপের নিতাক্ষও প্রমাণ-বিকল্প বলিতে পারি। দেহাদির ভার স্থপও জন্ম ভাব-পদার্থ; স্থতরাং স্থপাত্রই দেহাদির ভার বিনাশী, এইরূপ অনুমান করা বাইতে পারে।

ধদি বল, মুক্ত ব্যক্তির নিত্য-প্রথমস্ভোগ প্রতিসিদ্ধ। "আনলং এদ্ধণো রূপং তচ্চ মোক্ষে প্রতিষ্ঠিতম্"। "আনলং এদ্ধণো বিশ্বান্ ন বিভেতি কুতশ্চন"। "রপো বৈ সং রদং ছেবারং গব ধ্বানন্দীতবৃতি" ইত্যাদি শ্রতিতে নিত্যানন্দ-প্রাপ্তিই মোন্দের স্বরূপ বলিয়া কথিত হইয়ছে।
শতি-প্রমাণকে অগ্রান্থ করিবে কিরূপে ? এতহুত্বরে ভাষ্যকার বলিয়াছেন যে, শ্রতিতে আত্যন্তিক
ছংখাভাব অর্থেই আনন্দ শব্দের প্রয়ে গ হইয়াছে। ছংখাভাব অর্থে আনন্দ ও স্কথ প্রভৃতি শব্দের
গৌণ প্রয়োগ চিরকালই হইয়া আসিতেছে। লৌকিক ভাষাতেও উহা দেখা য়য়। শুরু ভার
নামাইয়া ভারবাহী "বাচিলাম," "স্থুখী হইলাম" এইরূপ কথা বলিয়া থাকে। সামন্ত্রিক জরবিরামে
রোগী "স্থুখী হইয়াছি" এইরূপ কথা বলিয়া থাকে। ফলতঃ ঐরূপ বহু স্থুলেই কেবল ছঃখনির্তিতেই স্থুখবাচক শব্দের প্রয়োগ হইয়া থাকে।

যদি বল, শ্রুতির মুখার্থ বাধ না হইলে গৌণার্থ বাখ্যা অসমত। পরস্ত কেবল ঐ নিজ সিদ্ধান্ত রক্ষার হল্প শ্রুতির অন্যান্ত বহু অংশেই লক্ষণার সাহাব্যে কোনরূপে নিজ মতানুসারে বাখ্যা করিতে হইবে, তাহা সমীলীন ব্যাখ্যা নহে,—এ জন্ত ভাষাকার শেষে একটি বিশেষ যুক্তির অবতারণা করিয়াছেন। ভাষাকার বলিয়াছেন যে, নিত্য প্রথের কামনা থাকিলে যুক্তিলাভ হইতে পারে না; কারণ, কামনা বা আসক্তি বন্ধন বলিয়াই স্ক্রিষিয় বন্ধন থাকিলে কি তাহাকে যুক্ত বলা যায় ? পরস্ত কামনার অবীনতায় কর্ম্ম করিয়াই জীব পুনঃ পুনঃ সংসারে আসিতেছে।

নিতা স্থের কামনার মোকে প্রবৃত্ত হইলে, কামনা-পিশাচী উপস্থিত বিষয়-স্থেপও মুমুল্পকে প্রবৃত্ত করাইলা মোক্ষ স্থান-পরাহত করিবে। অনেক পরম্যোগী শেষে কুদ্র কামনার অধীন হইয়া ৰোগভ্ৰষ্ট হইয়াছেন। তাঁহায়াই "ভচীনাং শ্ৰীমতাং গেহে ৰোগভ্ৰষ্টোহভিজায়তে"। অত এব মুমুকু কামনাকে কথন ও প্রদরে স্থান দিবেন না। রাগের ভার ছেবও বন্ধন, ছেবকেও পরিত্যাগ করিবেন। স্থের কামনা পরিত্যাগ করিলে স্থকে বেষ করা হর না। ছঃখগরিহারের ইচ্ছা হইলেও ছংখকে ছেব করা হয় না। বৈরাগাই মুমুগুতার মূল। মুমুগু ছংখকে বিছেব করেন না। বৈরাগ্য এবং বিবেষ এক পদার্থ নহে। জন্মান্তরের নিকাম সাধনার কলে ত্যাগপ্রিয় স্কৃতী মানব ইহা অবিলম্বে বুঞিতে পারেন। অন্তের এখানে বড় গোল। মূলকথা, নিত্য স্থাপের কামনা মোকের প্রতিকৃত্ন ; স্নতরাং শ্রুতিতে মোকে নিত্যস্থাকুত্তব হয়, এ কথা থাকিতে পারে না। মোকে নিত্য-স্থদভোগ হয়, ইহা জানিয়া মোকে প্রবৃত্ত হইলে, মুমুক্ স্থদভোগের কামনা কথনই ছাড়িতে পারেন না। গুতরাং মোকে নিত্য-সুখ-সম্ভোগ শ্রুতির প্রকৃতার্থ নহে। কলতঃ শান্ত্রীয় যুক্তি অনুসারে পূর্বোক্ত প্রতিত্ব "আনন্দ" শব্দের মুখ্যার্থ প্রহণ করা যার না। আতান্তিক ছঃখ নিবৃত্তিরূপ লক্ষ্যর্থই গ্রহণ করিতে হইবে। লক্ষণা-বীকার উভর পকেই আছে। কারণ, "অশরীরং বাবসতং প্রিরাপ্রিরে ন স্পুশতঃ" এই শতিতে মাকে স্থাভাব স্পষ্ট রহিয়াছে। মোক্ষে স্থগ-সম্ভোগবাদিগণ ঐ শতিতে স্থথমাত্র-বোধক "প্রিয়" শক্ষের অনিতা স্থাপে লক্ষণা স্বীকার করিবেন। নচেৎ তাঁহাদিগের দিন্ধান্ত শ্রতি-বাধিত হয়। "প্রিয়" শক্ষের ঐরপ লক্ষণার অপেকার "আনন", "মুখ" প্রভৃতি শক্ষের তৃঃখাভাবে লক্ষণা প্রসিদ্ধ। লৌকিক ভাষাতেও ঐরপ প্রয়োগ বহু দেখা যায়। তাই বলিয়াছেন —"বহুলং লোকে।"

যদি বল, প্রথমতঃ নিতা স্থথের কামনা থাকিলেও পরে সর্জ-বিষয়ে উৎকট বৈরাগ্য

উপস্থিত হওয়ায় মুমুকু সর্পা বিষয়ে নিহাম হইয়া পড়েন। স্বতরাং নিতাস্থথাভিলাযা পরিতাজ হওয়ায় তাহা নোক্ষণাভের প্রতিকৃল হয় না। সর্পা-বিষয়ে উৎকট বৈরাগাই মোক্ষে প্রবর্তক, ইয়া উভয় পক্ষেই স্মীকার্যা। এতহ্ ভরে ভাষাকার সর্পাশেরে বলিয়াছেন দে, য়দি সর্পা-বিষয়ে উৎকট বৈরাগাই মোক্ষের প্রকৃত প্রবর্তক, এই প্রকৃত সিদ্ধান্ত স্বীকার করিলে, তবে মৃক্ত ব্যক্তির নিতাস্থপ-সভ্যোগ না হইলেও তাহাকে মৃক্ত বলিবে না কেন ? নিতা স্থপ-সভ্যোগ যথন তায়ার কিছুমাত্র কামনা নাই, তথন উয়া না হইলেই বা তায়ার ক্ষতি কি ? স্থপ ও জঃথ মায়ার নিকটে সমান, তায়ার স্থপভোগ না হইলেও কোন ক্ষতি বুঝা য়ায় না। মুক্তিতে আতান্তিক ছায়নিবৃত্তি সর্পাস্থত। উয়া না হইলে আর কিছুতেই মৃক্ত বলা য়ায় না। কোন সম্প্রদান্তি তায়া বলেন না। ঐ আতান্তিক ছায়নিবৃত্তি হইলে তায়ার নিত্য স্থপসভ্যোগ য়উক বা না ইউক, উভয় পক্ষেই মুক্তিলাভের কোন সংশয় নাই। নিতা স্থপ-সভ্যোগের য়থন কোন কামনা নাই, তথন ছায়ের মুক্তলাভের বাকী থাকিল কি ? মোক্ষে নিতা স্থপ-সভ্যোগ না হইলেও য়িন তায়ার মুক্তলাভের বাকী থাকিল কি ? মোক্ষে নিতা স্থপ-সভ্যোগ না হইলেও য়িন তায়াকে মৃক্ত বলিয়া স্বীকার কর, তবে আর মোক্ষে নিতা স্থপ-সভ্যোগ হয়, উয়াই মৃক্তি, এই সিদ্ধান্ত রক্ষা হয় না।

পরস্ত নিতা-স্থণ-সভোগ যথন জন্ত ও ভাবপদার্থ, তথন তাহা অবশ্ব বিনাশী। স্কতরাং উহা চিরস্থায়ী হইতে পারে না এবং স্থপসভোগ "মৃচ" ধাতৃর অর্থ নহে; হংখ-নিবৃত্তিই উহার অর্থ। স্কতরাং উহার দারা আতান্তিক হংখনিবৃত্তি পর্যান্ত বুবা যাইতে পারে। উহা জন্ত হইগেও ভাবপদার্থ নহে। স্কতরাং বিনাশের আশকা নাই। "হংখেনাতান্তং বিমৃক্তশ্চরতি" এই শতিতে উহাই মৃক্তিক্রপে অভিহিত হইয়াছে। অন্তান্ত শতিত্ব "আনন্দ" প্রভৃতি শব্দেরও উহাই অর্থ। শাস্ত্র কথনও মৃথ্য মোলকে স্থাদির ন্তায় একটা অপূর্ব স্থা-সভোগ বলিতে পারেন না।

মোক্ষে নিত্য-স্থণসন্তোগবাদী কেহ কেহ বলেন বে, উৎপন্ন ভাবপদার্থ নাত্রই বিনাশী, এই

নিন্নম স্বীকার করি না। নৈন্নান্ত্রিক মতে ধ্বংস বেমন উৎপন্ন ইইনাও চিরস্থানী, সেইন্নপ

মুক্ত ব্যক্তির বিজ্ঞাতীর স্থণ-সন্তোগ উৎপন্ন ইইনাও চিরস্থানী ইইতে পারে। সাংসারিক স্থথসন্তোগের দৃষ্টান্তে ঐ বিজ্ঞাতীর নিত্য স্থথসন্তোগকে বিনাশী বলিয়া স্থির করা যায় না। কারণ,

উহা শ্রুতি-সিদ্ধ চিরস্থানী পদার্থ। আত্যন্তিক হংগের অভাব প্রস্তানিতেও আছে, তাহা কথনও

পরম প্র্যার্থ ইইতে পারে না এবং নিত্য স্থথ-সন্তোগের কামনা না থাকিলেও নিত্যস্থধ-সন্তোগ

ইইতে পারে। বেমন হংথভোগের কামনা না থাকিলেও জ্বরাদি পীড়া উপন্থিত হইলে হংথভোগ হয়, তজ্ঞপ নিত্য-স্থপসন্তোগের কামনা না থাকিলেও তাহার কারণ ঘটলে অবশ্র তাহা

হইবেই। গোপী-প্রেমের ব্যাখ্যাকার বলিয়াছেন বে, গোপীদিগের আয়্মন্তথের কিছুমাত্র কামনা

না থাকিলেও শ্রীক্রক-সমাগ্রমে তাহাদিগের শ্রীক্রক্ষ-স্থখাপেকাম কোটি গুল স্থুখ হইতে।

"গোপীগণ করে ববে ক্লফ দরশন। স্রথবাঞ্চা নাতি, স্থথ হর কোটগুণ।"

— হৈতভা-চরিতামৃত, আদিলীলা, ৪পঃ।

এ স্থ-সন্তোগ কিন্নপ, তাহা তাহারাই বুঝিতেন। সকলে ইহা বুঝিতে পারে না। তাই বলিয়া ইহা কবিকলিত নহে, ইহা অসম্ভব নহে।

বস্ততঃ মহর্ষি গোতম-কথিত মুক্তি-লক্ষণ কোন মতেরই বিরুদ্ধ নহে। আতান্তিক ছংখনির্ত্তি না ইইলে কোন মতেই মুক্তি হর না। স্কতরাং মহর্ষি ঐ সর্বাদ্ধত অবস্থাকেই মুক্তির
লক্ষণ বলিরা গিরাছেন। এ অবস্থার আনন্দাস্থতি থাকে কি না, তাহা বর্তমান গ্রায়স্ত্রে স্পষ্ট
কিছু পাওয়া বার না। অস্ততঃ পরম প্রাচীন ভাষ্যকার প্রভৃতি গোন স্থায়াচার্যাই তাহা স্বীকার
করেন নাই। সকলেই তাহার বিরুদ্ধনানী। মাধবাচার্যার "সংক্ষেপ শহরুদ্ধর" প্রস্তের শেষভাগে পাওয়া যায়, কোন নৈরায়িক গর্বের সহিত ভগবান্ শহরাচার্যাকে কণাদের মুক্তি হইতে
গোতমের মুক্তির বিশেষ কি, এই ছরুদ্ধর প্রথা করিরাছিলেন। তছ্তুরে ভগবান্ শহরাচার্যা
বলিরাছিলেন নে, কণাদের মতে আত্মার গুণ-সম্বন্ধর অত্যন্ত বিনাশে আকাশের গ্রায় হিতিই
মুক্তি। গোতমের মতে উক্ত অবস্থার "আনন্দ সংবিৎ" থাকে । মনে হয়, অতি প্রাচীন কালে
গোতমের মুক্তির উক্তর্নপই ব্যাখ্যা ছিল; ভাষ কার উক্ত প্রাচীন ব্যাখ্যার প্রতিবাদের জন্তই
এখানে উক্ত মতের সমবিক সমালোচনা করিয়াছেন। এ সকল অতি গুরুতর কথা। মুক্তিপরীক্ষা-প্রকরণে এ সকল কথার আলোচনা ক্রিয়াছেন।

ভাষ্য। স্থানবত এব তহি সংশয়স্ত লক্ষণং বাচ্যমিতি তছুচাতে। অনুবাদ। তৎকালে অর্থাৎ প্রথম সূত্রে পদার্থের উদ্দেশ-সময়ে ক্রম-প্রাপ্ত সংশয়েরই লক্ষণ ( এখন ) বক্তব্য, এ জন্ম তাহা ( সংশয়ের লক্ষণ ) বলিতেছেন।

#### সূত্ৰ। সমানানেকধৰ্মোপপতের্ব্বপ্রতিপত্তের্কপ-লব্ধ্যত্বপলব্ধ্যবস্থাতশ্চ বিশেষাপেক্ষো বিমর্শঃ সংশয়ঃ॥২৩॥

অমুবাদ। (১) সাধারণ ধর্ম-বিশিষ্ট ধর্মীর জ্ঞান জন্ম, (২) অসাধারণ ধর্ম-বিশিষ্ট ধর্মীর জ্ঞান জন্ম, (৩) বিপ্রতিপত্তি জন্ম অর্থাৎ বিরুদ্ধার্থ-প্রতিপাদক বাক্য জন্ম, (৪) উপলব্ধির অব্যবস্থা জন্ম এবং (৫) অনুপলব্ধির অব্যবস্থা জন্ম,—বিশেষাপেক্ষ ( বাহাতে বিশেষজ্ঞানের ইচ্ছা থাকে অর্থাৎ বিশেষ ধর্মোর উপলব্ধি থাকে না, কিন্তু বিশেষ ধর্মোর শুতি থাকে) "বিমর্শ" অর্থাৎ একই পদার্থে নানা বিরুদ্ধ পদার্থের জ্ঞান—"সংশয়"।

<sup>&</sup>gt;। ভাদক্ষে প্ৰীত "ভাষ্যার" গ্ৰেছেও এই মত পাওৱা বাব। "ভাষ্যারে তু পুনরেবং নিতাসংবেদানানেন কথেন বিশিষ্টাভাত্তিকী হংগনিবৃতিঃ পুক্ষত মোকঃ"।—বড় দুৰ্শনসমূচেয়ের গুণ্ডজীকাঃ

টিগ্ননী। প্রথম হুত্রে "প্রমেষ" পদার্থের পরেই "সংশর" পদার্থ উদ্দিষ্ট হইরাছে। স্থতরাং প্রমেয় লক্ষণের পরে এখন সংশারই ক্রমপ্রাপ্ত। এ জন্ত প্রমেয়-লক্ষণের পরে এখন সংশারেই লক্ষণ বলিতেছেন। ভাষ্যে "ভর্হি" ইয়ার ব্যাখ্যা—"তদানীং" (উদ্দেশসময়ে)। "স্থান" শব্দের কর্য ক্রম। "স্থানবতঃ" ইহার ব্যাখ্যা "ক্রম-প্রাপ্তক্ত"।

স্থাে "দংশয়ঃ" এই অংশ লক্ষানির্দেশ। "বিমর্নঃ" এই অংশের দারা সংশরের দারাত্ব লক্ষণ স্থাতিত। "বি" শব্দের অর্থ বিরোধ। "মৃশ" ধাতুর অর্থ জ্ঞান। তাৎপর্য্যাহদারে এখানে "বিমর্শ" শব্দের দারা বুঝিতে হইবে, একই পদার্থে নানা বিক্তন্ধ পদার্থের জ্ঞান। উহাই সংশরের দারাত্ব লক্ষণ। স্থাত্ব "বিশেষপেক্ষর" এই কথার দারা সংশর্মাত্রেই তৎকালে বিশেষধর্মের উপলব্ধি থাকিবে না, কিন্তু পূর্ব্ধ-দৃষ্ট সেই বিশেষ ধর্মের স্থাতি থাকা চাই, ইহাই স্থাতিত হইরাছে। স্থাত্রের অক্তাৎশের দারা পাচাট বিশেষ কারণের উল্লেখে পঞ্চবিধ বিশেষ দংশরের পাচাট বিশেষলক্ষণ স্থাতিত হইরাছে। এ পাচাট বিশেষ লক্ষণে স্থাের "বিমর্শ" শব্দের অনুসূত্তি করিতে হইবে এবং ঐ 'বিমর্শ' শব্দুই পাচাট বিশেষ লক্ষণের লক্ষ্য পদ। সে পক্ষে উহার অর্থ বিশিষ্ঠ সংশ্র।

বিষ্তি। সংশব্ধ এক প্রকার জ্ঞানবিশেষ। নিশ্চরের অভাবই সংশব্ধ নহে। যে বিষয়ে কোনরূপ জ্ঞান নাই, দে বিষয়েও নিশ্চরের অভাব আছে, কিন্তু সংশব্ধ নাই। মহর্ষি "বিমর্শ" শক্ষের হারা এই সংশব্ধ জ্ঞানের স্বরূপ বলিয়াছেন। "বিমর্শ" বলিতে বিরুদ্ধজ্ঞান অর্থাৎ বিরুদ্ধ পদার্থের জ্ঞান। একই কালে একই পদার্থে বৈ সকল ধর্মা থাকে না, থাকিতেই পারে না, দেই সকল ধর্মাকে সেই পদার্থে পরক্ষার বিরুদ্ধ পদার্থ বলে। বেমন একই সমরে একই মন্ত্রেরা পরিণীতত্ত্ব, অপরিণীতত্ব, প্রেবর, প্রেবীনতা, এইরূপ ধর্মাগুলি থাকে না, থাকিতেই পারে না; স্কুতরাং ঐ ধর্মাগুলি একই সমরে একই মন্ত্রের পরেই মন্ত্রের পরক্ষানতা, এইরূপ ধর্মাগুলি থাকে না, থাকিতেই পারে না; স্কুতরাং ঐ ধর্মাগুলি একই সমরে একই মন্ত্রের পরক্ষানতা, এইরূপ রব্দার বিরুদ্ধ একই মন্ত্রের ইনি পরিণীত, অথবা অপরিণীত, ইনি প্রেবান্ অথবা অপ্রেক, এই প্রকার কোন জ্ঞান জ্মিলে ঐ জ্ঞান সংশব্ধ। ফলতঃ একই ধর্মাতে একই সমরে পরক্ষার বিরুদ্ধ একারিক ধর্মাের জ্ঞানকেই সংশার বলে। এই সংশ্বর সর্বান্ধ পর্যান্তর বান্ধ কারণ আছে, দেখানেই সংশব্ধ হয়। সংশ্বরের বিশেষ কারণের ভেদেই সংশ্বরের ভেদ। ভাষ্যকার পঞ্চবিধ বিশেষ কারণজ্ঞ পঞ্চবিধ সংশ্বরের বাাখা৷ করিয়াছেন। তন্মধ্যে সাধারণ ধর্মা জ্ঞান জ্ঞা একপ্রকার সংশ্বর হয়। অধিকাংশ সংশ্বর এই প্রকার, তাই এই প্রকারটিকেই সর্কাপ্রের বলা ইইয়াছে।

(>) পথের ধারে একটি শাধাপরবশূন্ত বৃক্ষ (স্থাণু) নিশ্চলভাবে দণ্ডায়মান রহিরাছে।
সন্ধাকালে ক্রভবেগে গৃহাভিম্থে ধাবমান পথিক উহাতে স্থাণু ও পুক্ষের কোন বিশেষ ধর্মা
দেখিতে পাইল না, কিন্ত স্থাণু ও পুক্ষের সমান ধর্ম বা সাধারণ ধর্মা দৈব্য ও বিস্তৃতি এবং
সেইরপ দণ্ডায়মান ভাব প্রভৃতি দেখিয়া পথিকের সংশয় হইল, এইটি কি স্থাণু ৪ অর্থাৎ
মুড়ো গাছ ? অথবা পক্ষ, অর্থাৎ কোন মনুষ্য, এই সংশয় সাধারণ ধর্মাঞ্জান জন্ত। পথিক

নেই সন্মুখবর্ত্তী পদার্থকৈ স্থাপু ও পুরুষের সাধারণ ধর্মবিশিষ্ট বলিয়া বুঝিয়াছে। তাই তাহার জ্রুল সংশয় হইয়াছে।

- (২) এইরূপ কোন হলে অসাধারণ ধর্মজ্ঞান-জন্ত ও সংশয় জয়ে। যে ধর্মীতে সংশয় হয়, কেবল সেই ধর্মীতেই বে ধর্মীট থাকে, তাহার সজাতীয় এবং বিজ্ঞাতীয় আর কোন পদার্থে থাকে না, সেই ধর্মীটিকে সেই ধর্মীর অসাধারণ ধর্ম বলে। যেমন শক্তের ধর্ম শক্তম, উহা শক্ত তির আর কোন পদার্থে থাকে না, হতরাং উহা শক্তের অসাধারণ ধর্মা। শক্তে যদি নিত্য পদার্থের কোন বিশেষ ধর্মা এবং অনিত্য পদার্থের কোন বিশেষ ধর্মা নিশ্চয় না থাকে, তাহা হইলে সেখানে ঐ শক্তরেপ অসাধারণ ধর্মাজ্ঞানজন্তও "শক্ত নিত্য অথবা অনিত্য ?" এইরূপে জারমান শক্ত ধর্মীটির শক্তে জান হইলে তাহাতে ঐরূপ সংশব্ধ জয়ে।
- (৩) এইরপ বাদী ও প্রতিবাদীর বিজ্ঞ্জার্থপ্রতিপাদক বাক্যবর-প্রযুক্তও সংশয় জয়ে। একজন বলিলেন —"জগৎ মিথা।" একজন বলিলেন—"জগৎ সত্য"। এই ছইটি বাক্য শুনিয়। মধ্যস্থ ব্যক্তির সংশয় হয়। এই প্রকার সংশয়কে বিপ্রতিপত্রিপ্রযুক্ত সংশয় বলা হইয়াছে।
- (৪) এইরপ উপলব্ধির অনিয়ম প্রযুক্তও সংশয় জন্ম। পদার্থ থাকিলেও উপলব্ধি হয়
  এবং না থাকিলেও অনেক হলে আছে বলিয়া ত্রম উপলব্ধি হয়, স্কৃতরাং উপলব্ধির নিয়ম নাই।
  এ জন্ম কোন পদার্থ উপলব্ধি করিলে "ইহা বিদ্যামান, কি অবিদ্যামান" এইরূপ সংশয়ও অনেক
  স্থলে হয়। এইরূপ সংশয়কে উপলব্ধির অব্যবস্থা প্রযুক্ত সংশয় বলা হইয়াছে।
- (c) এইরূপ অন্থপলন্ধির অব্যবস্থা প্রযুক্তও এক প্রকার সংশার জন্ম। ভূগর্জে কত পদার্থ থাকিলেও উপলন্ধি ইইতেছে না, আবার যাহার উৎপত্তি হয় নাই, অথবা যাহা বিনষ্ট হইয়া গিয়াছে, তাহারও উপলন্ধি হয় না, স্ততরাং অন্থপলন্ধিরও নিয়ম নাই, তজ্জয় কোন পদার্থ উপলব্ধি না করিলে তাহা বিদামান, অথবা অবিদামান, এইরূপ সংশার জন্মিতে পারে। তবে বিশেষ ধর্মের নিশ্চয় থাকিলে এবং বিশেষ ধর্মের স্মৃতি না থাকিলে কোন স্থলেই কোন প্রকার সংশার জন্মে না। তাই মহর্ষি সংশার মাত্রকেই বিদিয়াছেন—"বিশেষাপেক্ষ"।

ভাষ্য। সমানধর্মোপপত্তের্বিশেষাপেকো বিমর্শঃ সংশয় ইতি। স্থাপুরুষয়োঃ সমানং ধর্মমারোহপরিণাহে পশুন্ পূর্বদৃষ্টঞ্চ তয়ো-বিশেষং বুভূৎসমানঃ কিং স্থিদিত্যন্তরং নাবধারয়তি, তদনবধারণং জ্ঞানং সংশয়ঃ। সমানমনয়োর্দ্ময়্পলভে, বিশেষমন্তরস্থা নোপলভে ইত্যেষা বুদ্ধিরপেকা সংশয়ন্ত প্রবর্তিকা বর্ততে, তেন বিশেষাপেকো বিমর্শঃ সংশয়ঃ।

অনুবাদ। (১) সাধারণ ধর্ম্মবিশিষ্ট ধর্মীর জ্ঞান জন্ম বিশেষাপেক অর্থাৎ

বেখানে বিশেষ ধর্ম্মের উপলব্ধি থাকিবে না, কিন্তু বিশেষ ধর্ম্মের স্মৃতি থাকিবেই, এমন "বিমর্শ" অর্থাৎ এতাদৃশ যে একই ধর্ম্মীতে অনেক বিরুদ্ধ ধর্মের জ্ঞান, তাহা সংশয়, অর্থাৎ তাহাই প্রথম প্রকার সংশয়বিশেষ।

[ উদাহরণ প্রদর্শনের সহিত পূর্বেবাক্ত ভাষ্যের বিশদার্থ বর্ণন করিতেছেন ]

স্থান্ ও পুরুষের অর্থাৎ শাখা-পল্লবহীন রক্ষ এবং মনুষ্যের সমান ধর্মা আরোহ এবং পরিণাহকে অর্থাৎ তুলারূপ দৈর্ঘ্য ও বিস্তৃতিকে দর্শন করতঃ এবং সেই স্থান্ পুরুষের পূর্ববৃদ্ধী বিশেষ ধর্মা বুঝিতে ইচ্ছা করতঃ অর্থাৎ স্থান্ ও পুরুষের ষে বিশেষ ধর্মা পূর্বের দেখিয়াছে, তাহার উপলব্ধি না করিয়া কেবল তাহার স্মরণ করতঃ ইহা কি ? অর্থাৎ ইহা স্থান্ ? অথবা পুরুষ ? এইরূপে একতরকে অর্থাৎ স্থান্ ও পুরুষ অথবা স্থান্ ও পুরুষ ক্ষর ধর্মা, ইহার মধ্যে কোন একটিকে অবধারণ করে না অর্থাৎ ঐ উভয় বিষয়েই অনবধারণ করে, সেই অনবধারণরূপ জ্ঞান (ঐ স্থলে) সংশয়।

[ সূত্রোক্ত 'বিশেষাপেক্ষ' এই কথার এই স্থলে ব্যাখ্যা করিতেছেন ]

এই পদার্থবিয়ের অর্থাৎ বুদ্ধিস্থ বা স্মৃতিবিষয়ীভূত এই ছুইটি পদার্থের সমান ধর্ম উপলব্ধি করিতেছি, একতরের বিশেষ ধর্ম উপলব্ধি করিতেছি না, এই বুদ্ধি সংশয়ের সম্বন্ধে অপেকা কি না জনিকা আছে অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত স্থলে সংশয়ের পূর্বেব ঐরপ জ্ঞান হয়, ঐরপ জ্ঞান ঐ প্রকার সংশয়ের পূর্বেব আবশ্যক, স্কুতরাং "বিশেষাপেক্ষ" হইয়া বিমশটি অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত স্থলে অনবধারণ জ্ঞানটি "সংশয়" হইয়াছে।

টিপ্লনী। হতে "সমানানেকধর্মোপপতে:" এই অংশের বারা বিবিধ সংশরের ছাইটি বিশেষ লক্ষণ হৃচিত হইরাছে। তন্মধ্যে প্রথমটি সমান ধর্মের উপপত্তিজ্ঞ, বিতীয়টি অনেক ধর্মের উপপত্তিজ্ঞ। হৃত্যেই একই "ধর্মা" শব্দের উভর হলে সম্বন্ধ বৃদ্ধিয়া ঐক্লপ অর্থ বৃদ্ধিতে হইবে। তন্মধ্যে "সমান ধর্মা" বলিতে বৃদ্ধিতে হইবে—সাধারণ ধর্ম্ম। "উপপত্তি" শব্দের হারা বৃদ্ধিতে হইবে জান। সমান ধর্মের উপপত্তি কি না—সাধারণ ধর্মের জান। যে কোন হানে সাধারণ ধর্মের জান হইলে যে কোন হানে সংশর জয়ে না। যে ধর্ম্মীতে সংশর হইবে, সেই ধর্ম্মীকেই সাধারণ ধর্ম্মবিশিষ্ট বলিয়া বৃদ্ধিতে হইবে। এইরূপ জানই ভাষ্যকারোক্ত সমান ধর্ম্মজ্ঞান। উদ্যোত্তকর শেষে বলিয়াছেন বে, 'সমান হইয়াছে ধর্ম্ম বাহার", এইরূপে বছত্রীহি সমাসই হৃত্যেক্ষারের অভিপ্রেত, কর্ম্মধারয় সমাস অভিপ্রেত নহে। তাহা হইলে সমান ধর্মবিশিষ্ট ধর্ম্মীর জানই হৃত্যোক্ত ''সমানধর্মোপপত্তি'। এইরূপ ব্যাখ্যায় কোন আপত্তি না থাকিলেও ভাষ্যকার এখানে বছত্রীহি সমাস সঙ্গত বোধ করেন নাই। কারণ, স্কুত্রন্থ একই "ধর্মা" শব্দের উভয়ত্র সম্বন্ধ

মহর্বির অভিপ্রেত বহিরাছে। ভাষ্যকার স্ত্রকারোক্ত "অনেকধর্মোপপত্তি"র বেরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন, তাহাতে এখানে বছত্রীহি সমাস সঞ্চত হয় না। পরে ইহা ব্যক্ত হইবে।

সংশার জ্ঞানে যে সকল বিকল্প ধর্মা মুখ্য বিশেষণ হয়, তাহাকে সংশরের "কোটি" বলে। বেমন "ইহা কি স্থাণ্ y অথবা প্ৰুষ ?" এইরূপ সংশবে স্থাণ্ অথবা স্থাণ্ড একটি কোটি এবং পুরুষ অথবা প্রথম্ব একটি কোটি। নবা নৈয়ায়িকদিগের মতে ঐ ভ্লে ইহা স্থাপু কি না ? ( স্বাণ্ন্ বা ) ইত্যাদি প্রকারে সংশয় হয়, ওাঁহারা ভাব ও অভাবরূপ বিশ্বদ্ধকোটি ভিন্ন কেবল বিরুদ্ধ ভাব পদার্থ বিষয়ে সংশর স্বীকার করেন নাই। কিন্তু প্রাচীন নৈয়ারিকগণ বিরুদ্ধ ভাব পদার্থমাত্র লইয়াও সংশয় স্বীকার করিয়াছেন এবং প্রাচীন মতে একই সংশয় ছুইটি বিরুদ্ধ কোটির স্থায় বছ বিক্ল কোটি গইয়াও হইতে পারে। ভাষ্যকার বাৎস্থায়ন শব্দে দ্রব্য, গুণ ও কর্ম-এই তিন কোটি লইয়া সংশয় দেখাইয়াছেন এবং কেবল বিকল্প ভাব পদার্থ লইয়া সংশয় দেখাইয়াছেন। ইহার ছারাই পুর্বোক্ত মত তাঁহার সমত, ইহা নিঃসংশহে বুঝা যায়। বস্ততঃ "স্বাণুব্রা প্রয়ো বা" ইত্যাদি প্রকার বাক্যের দারাও দখন সংশয়কারী তাহার সংশয়কে প্রকাশ করে, ইহা অস্বীকার করিবার উপায় নাই, দর্কত্র "নঞ্" শব্দের প্রয়োগ করিবাই দকলে দংশর প্রকাশ করিবে, এইরূপ রাজাক্তাও নাই, তথন কেবল বিরুদ্ধভাব পদার্থ বিষয়েও যে সংশয় জন্মে, ইহা অবগ্র স্থীকার্য্য। "স্থাগুৰ্মা, পুৰুৰো বা" ইত্যাদি স্থলে নব্য নৈয়ায়িকগণ "বা" শব্দের অভাব অৰ্থ বলিতে পারেন না, কারণ, তাহা হইলে তাঁহাদিগের "পর্বতো বহিমানু ন বা" এইরপ বাকো "নঞ্" শক্ষাট নির্থক হইরা পড়ে। তাঁহারা "পর্কতো বহিমান্ বা" এইরূপ বাকোর ঘারাই দংশয় প্রকাশ করেন নাই কেন ? এইরূপ বহু কোটি লইরাও একটি সংশর হইতে পারে। ঐরূপ সংশরের কারণ উপস্থিত इहेटन दकन छेहां इहेटव ना १३

তাৎপর্যাটী কাকার বলিয়াছেন বে, ভাষো "বিশেষং বৃত্ৎসমানঃ" এই কথার ছারা ভাষ্যকার স্থান্ত্রাক্ত "বিশেষপেক্ষঃ" এই কথার বিবরণ করিয়াছেন। "অপেফা" শব্দের ইচ্ছা অর্থ গ্রহণ করিয়া তাৎপর্যাবল উহার ছারা জ্ঞানের ইচ্ছা পর্যান্ত বুঝিতে হইবে। কিন্ত বিশেষ জ্ঞানের ইচ্ছা সংশ্রের পরেই জন্মে, উহা সংশ্রের কারণ হইতে পারে না, এ জ্ঞ ভাষ্যকার বলিয়াছেন, "সমানমনগ্রোর্যমুপ্লতে" ইত্যাদি। ভাষ্যকারের গুড় তাৎপর্যা এই বে, স্থাত্র "বিশেষপেক্ষঃ" এই কথার ছারা সংশ্রের পূর্ব্লে বিশেষ ধর্মের উপলব্ধি থাকিবে না, কিন্তু পূর্ব্লেষ্ট সেই বিশেষ

বিজনাবিতার নিকটে কালিবানের কথিত কবিতা বলিয়া বৃদ্ধ পশুত্রসনাথে এই কবিতাটি প্রানিক ছিল। ইহার চারি চরপে চারিট সংশ্ব প্রকৃতিত। এই চারিটি সংশ্বের প্রত্যেকটি চতুকোটিক এবং কেবল ভাবকোটিক। ইহার মধ্যে অভাব বুঝিলে কবিতার ভাব বুঝা হইবে না।

১। কিনিকু: কিং গল্পং কিনু মুত্রবিধাং কিনু মুখাং কিনক্তে কিং নীনৌ কিনু মধনবানৌ কিনু দুনৌ। নজৌ বা ঋজেই বা কনককলনৌ বা কিনু কুঠো তড়িবা তারা বা কনকলভিকা বা কিন্বলা।

ধর্মের শ্বৃতি থাকা চাই, ইহাই স্থাকার মহর্বির অভিপ্রেত। "অপেকা" শব্দের লক্ষণার দারা ঐরূপ অর্থই এথানে গ্রহণ করিতে হইবে এবং ইহাই স্পষ্ট করিয়া বলিয়া বাইবার অন্ত ভাষ্যকার সর্বাশেষে "বিশেষস্থাতাপেক্ষং" এই কথার দারা উহার ফলিতার্থ বর্ণন করিয়া পিয়াছেন। ফলতঃ সংশ্যুমাত্রেই পূর্ব্বে বিশেষ ধর্মের উপলব্ধি থাকিবে না। কিন্তু তাহার স্মরণ হওয়া চাই। বিশেষ জ্ঞান থাকিবে না, ইহা বলাতে সামান্ত জ্ঞান থাকা আবশ্যক, ইহা বলা হইয়াছে।

বস্তুতঃ স্থাণ্ অথবা প্রুবের বিশেষ ধর্মের উপলব্ধি হইলে পূর্বোক্ত প্রকার সংশয় হয় না এবং স্থাণ্ ও পুরুষ এবং তাহার বিশেষ ধর্মের কোন জ্ঞান না থাকিলেও ঐরূপ সংশয় হয় না।

ভাষ্য। অনেকধর্মোপপত্তেরিতি। সমানজাতীয়মসমানজাতীয়ঞ্চানেকম্। তস্থানেকস্থ ধর্মোপপত্তেঃ। বিশেষস্থ উভয়থা দৃষ্টত্বাৎ। সমানজাতীয়েভ্যাংসমানজাতীয়েভ্যাশ্চার্থা বিশিষ্যন্তে। গন্ধবন্তাং পৃথিব্যবাদিভ্যো বিশিষ্যতে গুণকর্মভ্যান্চ। অন্তি চ শব্দে বিভাগজত্বং বিশেষঃ, তত্মিন্ দ্রব্যং গুণঃ কর্মা বেতি সন্দেহঃ। বিশেষস্থ উভয়থাদ্যতাং কিং দ্রবৃত্থ সতো গুণকর্মভ্যো বিশেষঃ গুলাহোম্বিৎ গুণস্থ সত ইতি অথ কর্মাণঃ সত ইতি। বিশেষাপেকা—অন্তর্মস্থ ব্যবস্থাপকং ধর্মাং নোপলভে ইতি বৃদ্ধিরিতি।

সমানজাতীয় এবং অসমানজাতীয় "অনেক"। সেই অনেকের ধর্ম জ্ঞান জন্ত, অর্থাৎ অনেক ইতে বিশেষক যে ধর্ম (বাাবর্ত্তক অসাধারণ ধর্ম), তাহার জ্ঞান জন্ত। বেহেতু, উভয় প্রকারে বিশেষের দর্শন আছে, অর্থাৎ সজাতীয় ও বিজাতীয় হইতে পদার্থের বিশেষ বা বাার্ন্তি দেখা যায়। (উদাহরণ প্রদর্শনের সহিত এক কথার বিশার্থি বর্ণন করিতেছেন)—সমানজাতীয় পদার্থবর্গ হইতে এবং বিজাতীয় পদার্থবর্গ হইতে পদার্থসমূহ বিশিষ্ট হইয়। থাকে। (ইহার উদাহরণ) গন্ধবন্ধ-হেতুক পৃথিবী (দ্রব্যন্ধর্মপে সজাতীয়) জলাদি হইতে এবং (বিজাতীয়) গুণ ও কর্ম্মসমূহ হইতে বিশিষ্ট হইতেছে। (অসাধারণ ধর্ম্মজ্ঞান জন্ত দ্বিতীয় প্রকার সংশ্রের উদাহরণ প্রদর্শন করিতেছেন) শব্দে বিভাগজন্ত অর্থাৎ বিভাগজন্তবর্মপ বিশেষ (ব্যাবর্ত্তক বা অসাধারণ ধর্ম্ম) আছে। তাহাতে অর্থাৎ শব্দে (ঐ বিভাগজন্তবর্মপ অসাধারণ ধর্মের জ্ঞান জন্ত। প্রবার কর্মণ প্রবার করান প্রসার বিশেষর জ্ঞান জন্ত। প্রবার কর্মণ প্রবার করান প্রসার সংশ্রের জ্ঞান জন্ত। প্রবার বিশেষের দর্শন আছে। প্রকৃত স্থলে ইহার হয়। যেহেতু, উভয় প্রকারে বিশেষের দর্শন আছে। প্রকৃত স্থলে ইহার

প্রকার দেখাইতেছেন) কি দ্রব্য হইয়া শব্দের গুণ ও কর্ম্ম হইতে বিশেষ ? অথবা গুণ হইয়া দ্রব্য ও গুণ হইতে বিশেষ ? অথবা কর্ম্ম হইয়া দ্রব্য ও গুণ হইতে বিশেষ ? অথবা কর্ম্মছের ব্যবস্থাপক (নিশ্চায়ক) ধর্ম্ম উপলব্ধি করিতেছি না, এই বৃদ্ধি ( এখানে ) বিশেষাপেক্ষা, অর্থাৎ এক্সপ বৃদ্ধি এখানে থাকাতে এ সংশয় বিশেষাপেক্ষ হইয়াছে।

টিয়নী। স্ত্রে "অনেকধর্ম" বলিতে অসাধারণ ধর্ম। সজাতীয় ও বিজাতীয় পদার্থই এখানে "অনেক" শব্দের অর্থ। তাহার বিশেষক অর্থাৎ বে ধর্মের হারা ঐ সজাতীয় ও বিজাতীয় পদার্থগুলি হইতে ধর্মীর ভেদ বুরা বার, তাহাই "অনেকধর্ম"। তাহা হইলে উহার হারা বুরা বার—অসাধারণ ধর্ম। তাৎপর্যাচীকাকার বিলিয়াছেন যে, স্থ্রোক্ত "অনেক" শব্দের লক্ষণার হারা অনেক পদার্থ হইতে বিশেষক, এই পর্যান্ত অর্থ বুরিতে হইবে এবং ভাষো "অনেকক্ত" এই স্থলে সম্বার্থ বন্ধীর হারা বিশেষকত্বরূপ সম্বন্ধ বুরিয়া অনেক হইতে বিশেষক বা ভেদক ধর্মই সেধানে বুরিতে হইবে। তাহা হইলে বুরা বার, অসাধারণ ধর্মই "অনেক ধর্ম"। কারণ, অসাধারণ ধর্মই পদার্থকে তাহার সভাতীয় ও বিজাতীয় পদার্থবর্গ হ'ইতে বিশিষ্ট করে অর্থাৎ ভিন্ন বলিয়া প্রতিপদ্ধ করে। বেমন গন্ধ পৃথিবী ভিন্ন আর কোন পদার্থে থাকে না, এ জন্ত উহা পৃথিবীর অসাধারণ বর্ম। ঐ গন্ধ পৃথিবীর তাহার সভাতীয় জল প্রভৃতি হইতে এবং বিজাতীয় গুণাদি পদার্থ হইতে বিশিষ্ট করে। গন্ধ পৃথিবীর অসাধারণ ধর্মা, ইহা নিশ্চিত থাকায় অর্থাৎ যে পদার্থে গন্ধ আছে, তাহা পৃথিবী ভিন্ন আর কিছুই নহে, ইহা নিশ্চিত থাকায় ঐ স্থলে অসাধারণ ধর্ম্ম্কান সংশ্ব জন্মান না। কারণ, বিশেষ ধর্ম্বের নিশ্চয় হইলে সেধানে সংশ্ব জন্মিতে পারে না। বিশেষ ধর্মের অন্তর্গন, ইহা মহর্ষি "বিশেষপেক্য" এই কথার বারাই স্থচনা করিরাছেন।

অসাধারণ ধর্মক্রানজন্ত দিতীর প্রকার সংশয় কোথার কিরপে হইরা থাকে ? ভাষাকার তাহার উনাহরণ বলিয়াছেন যে, শব্দে বিভাগজন্তবরূপ অসাধারণ বর্ম-ক্রান হইলে অন্তান্ত কারণ সত্তে "শব্দ কি দ্রবা ? অথবা ওপ ? অথবা কর্ম ?" এইরপ একটি সংশয় জন্মে। ভাষাকারের গৃত্ তাংপর্য্য এই বে, কোন বংশথণ্ডের অগ্রভাগ বিদীর্ণ করিয়া যখন উহার ছইটি অংশকে ছুই হত্তের দারা জোরে আকর্ষণ করা যায়, তখন বে শব্দ হয়, তাহা ঐ বংশথণ্ডের ছুই ভাগের বিভাগজন্ত এবং ঐ ছুই অংশের সহিত আকাশের যে বিভাগ হয়, তজ্জন্তা। ঐ হলে বে শব্দ জন্মে, তাহার প্রতি আকাশের সহিত পূর্ক্ষোক্ত বিভাগ অসমবার্মি কারণ। এইরূপ কোন বন্ত্রথণ্ডকে ছুই হত্তের দারা ছিড়িয়া ফেলিবার সম্বের বে শব্দ হয়, তাহাও পূর্ক্ষাক্ত প্রকার বিভাগজন্ত। ফলতঃ বিভাগ যাহার অসমবান্মি কারণ, তাহাই ভাষ্যোক্ত বিভাগজন্ত পদার্থ। এইরূপ বিভাগজন্তা শব্দ ভিন্ন আর কোন পদার্থে নাই, স্কুতরাং উহা শব্দের অনাধারণ বর্ম্ম। আপত্তি হইতে পারে যে, এক বিভাগ হইতে অপর বিভাগ উৎপন্ন হইরা থাকে, সেই দ্বিতীর বিভাগের প্রতিও

প্রথম বিভাগ অসমবায়ি কারণ, স্থতরাং পূর্বোক্ত বিভাগজন্তব যথন বিভাগেও থাকে, তথন উহা শব্দের অসাধানে ধর্ম হইবে বি রূপে ? এতজ্ভরে উদ্যোতকর প্রভৃতি বলিয়াছেন বে, এক বিভাগ হইতে অপর বিভাগ জন্মে, ইহা স্বীকার করি না। কোন বিভাগের প্রতি তাহার পূর্বজাত বিভাগ কারণ নহে, পূর্বজাত জিরাই বিভাগের কারণ। আর যদি বৈশেষিক মতামুদারে তাহা স্বীকারও করা বায়, অর্গাৎ বিভাগজন্ত বিভাগ স্বীকারও করা বায়, তাহা হইলেও সেই বিভাগজন্ম যে দ্বিতীয় বিভাগ, তাহা আর কোন বিভাগের অসমবান্তি কারণ নম্ন বলিয়া উহা কেবল শক্তেরই অসমবারি কারণ। অর্থাৎ বিভাগজন্ত যে বিভাগ, তজ্জন্তর ধর্মাট শব্দ ভিন্ন আর কোন পদার্থে না থাকার উহা শব্দের অসাধারণ ধর্ম। তাহা হইলে ভাষাকার যে "বিভাগজন্তত্ব"কে শব্দের অসাধারণ ধর্ম বলিয়াছেন, উহার অর্থ বিভাগজন্ত যে ছিতীয় বিভাগ, সেই বিভাগজন্তম বুরিতে হুইবে। স্থুতরাং বৈশেবিক মতেও ভাষ্যকারের কথা সংগত হুইয়াছে। মহর্ষি কণাদোক "দ্রবা", "গুণ" ও "কৰ্মোর" "সত্তা" প্রভৃতি সাধর্ম্মা শব্দে নিশ্চিত থাকায় শব্দ "দ্রব্য", "গুণ" ও "কর্ম্ম" হুইতে কোন অতিরিক্ত পদার্থ নহে, ইহা নিশ্চিত আছে। কিন্তু শঙ্গে "জ্রবা", "গুণ" অগ্রা "কর্মের" কোন বিশেষ ধর্ম নিশ্চয় না হওয়া পর্য্যস্ত তাহাতে পূর্ম্বোক্ত বিভাগজন্তক্ত্রপ অসাধারণ ধর্ম্মের জ্ঞানজন্ত "শব্দ কি দ্রবা ? অথবা গুণ ? অথবা কর্মা ?" এইরাগ সংশার জন্ম। শব্দ দ্রবা হইয়াও বিভাগজন্ত হইতে পারে, গুল হইয়া অথবা কর্মা হইয়াও বিভাগজন্ত হইতে পারে। সিদ্ধান্তে যেমন গুণের মধ্যে আর কোন গুণ বিভাগজন্ত না হইয়াও শক্তরপ গুণবিশেষ বিভাগজন্ত হইরাছে, তদ্রুপ দ্রব্যের মধ্যে আর কোন দ্রব্য অথবা কর্ম্মের মধ্যে আর কোন কর্ম্ম বিভাগজন্ত না হইলেও শব্দরপ দ্রব্য অথবা কর্মাও বিভাগজন্ত হইতে পারে, তাহাতেও বিভাগজন্তক্ষর অসাধারণ ধর্মটি শব্ধকে সজাতীয় ও বিজাতীয় পদার্থবর্গ হইতে বিশিষ্ট করিতে পারে। স্থতরাং পূর্ব্বোক্ত স্থলে বিভাগজন্তত্বরূপ অসাধারণ ধর্ম্মের জ্ঞান, শব্দবিষয়ে পূর্বোক্ত প্রকার সংশয় জনায়। পরিশেষাত্রমানের ছারা শব্দের গুণার নিশ্চয় হইলে ঐ সংশয়্ব নিবৃত হয় ( পঞ্চম স্থ্র-ভাষাটিয়নী দ্রষ্টবা।। পূর্কোক্ত "বিভাগজন্তত্ব" দ্রব্য, গুণ ও কর্মের সাধারণ ধর্ম নহে, এ জন্ত পূর্কোক্ত সংশয় সাধারণ ধর্মজ্ঞানজন্ত নহে। মহর্ষি এই জন্তই অসাধারণ ধর্মজ্ঞানজন্ত দিতীয় প্রকার সংশয় বলিয়াছেন। স্থাত্র "অনেক ধর্ম" বলিতে "অসাধারণ ধর্ম"। প্রথমে "সমান ধর্ম" বলাতেও ''অনেক দৰ্ম'' শব্দের দাবা অসাধারণ ধর্মত মহর্ষির অভিপ্রেত বর্বা বায়।

ভাষ্য। বিপ্রতিপত্তেরিতি। ব্যাহতমেকার্থদর্শনং বিপ্রতিপত্তিঃ। ব্যাঘাতো বিরোধোহসহভাব ইতি। অন্ত্যাক্সেত্যেকং দর্শনম্, নান্ত্যাক্সেত্যপরম্। ন চ সদ্ভাবাসম্ভাবে সহৈকত্র সম্ভবতঃ। ন চাত্যতরসাধকো হেতুরুপলভ্যতে তত্র তত্ত্বানবধারণং সংশয় ইতি।

অমুবাদ। (৩) "বিপ্রতিপত্তে:" এই কথাটি ( ব্যাখ্যা করিতেছি )। ব্যাঘাতযুক্ত "একার্থদর্শন" অর্থাৎ এক পদার্থে পরস্পর-বিরুদ্ধার্থ-প্রতিপাদক বাক্যন্বয় "বিপ্রতি- পত্তি"। ব্যাঘাত বলিতে বিরোধ কি না অসহভাব (একাধারে না থাকা)। ('বিপ্রতিপত্তি' জন্ম সংশয়ের উদাহরণ) আত্মা অর্থাৎ দেহাদি ভিন্ন নিত্য আত্মা আছে, ইহা এক দর্শন (বাক্য)। আত্মা নাই, ইহা অপর দর্শন (বাক্য)। অন্তিত্ব ও নান্তিক মিলিতভাবে একাধারে সম্ভব হয় না। অন্যতর সাধক অর্থাৎ নিত্য আত্মার অন্তিত্ব বা নান্তিত্বের নিশ্চায়ক হেতুও উপলব্ধ হইতেছে না। সেই শ্বলে তত্ত্বের অর্থাৎ নিত্য আত্মার অন্তিত্ব বা নান্তিত্বের অনবধারণক্রপ সংশয় হয়।

টিপ্ননী। "বিপ্রতিপত্তি" শব্দের মৃথ্যার্থ বিরুদ্ধজ্ঞান। কিন্ত উহা বাদী ও প্রতিবদীর জ্ঞান; স্কতরাং অন্তের সংশব্দের কারণ হইতে পারে না। এ জন্ত এখানে "বিপ্রতিপত্তি" শব্দের দ্বারা বুঝিতে হইবে, বাদী ও প্রতিবাদীর বিপ্রতিপত্তিজন্ত বাক্যছর। তাৎপর্যা-টীকাকারও পূর্ব্বোক্ত মুক্তির উপজ্ঞান করিয়া এখানে "বিপ্রতিপত্তি" শব্দের প্রক্তির পর্যাথ্যা করিয়াছেন। "ব্যাহতনকার্থনদর্শনং" এবং "অন্ত্যান্মেত্যেকং দর্শনং" এই ভাষ্যেও "দর্শন" শব্দের বাক্য-অর্থ প্রহণ করিতে হইবে। কারণ, পূর্বোক্ত মুক্তিতে এখানে বাক্যবিশেষকেই "বিপ্রতিপত্তি" শব্দের দ্বারা বুঝিতে হইরাছে। পরস্ক ভাষ্যকার সংশ্যপরীকান্তনে (২ জঃ, ১ জাঃ, ৬ ক্ত্রে) এই স্থানের "বিপ্রতিপত্তি" শব্দের অর্থ লগির কিন্ধা গিন্ধাছেন,—"সমানেহধিকরণে ব্যাহতার্থে। প্রবাদেশী বিপ্রতিপত্তি" শব্দের অর্থ। তাহা হইলে এখানেও "দর্শন" শব্দ —তিনি বাক্য অর্থেই প্রয়োক্ত "বিপ্রতিপত্তি" শব্দের অর্থ। তাহা হইলে এখানেও "দর্শন" শব্দ —তিনি বাক্য অর্থেই প্রয়োক করিয়াছেন, ইহা নিঃসংশন্ধে বুঝা যায়। "দৃগ্রতে জ্ঞান্নতেহনেন" এইরূপ বুংপত্তিকিন্ধ "দর্শন" শব্দের দ্বারা তাৎপর্য্যান্মনারে বাক্যও বুঝা যাইতে পারে। জ্ঞান্নদ্দ-সংশ্যজনক দাশনিক বিপ্রতিপত্তিভিত্তিই এখানে স্ক্রকারের বিব্নিক্ত, ইহা স্ক্রনা করিবার জন্তাই ভাষ্যকার বাক্য শব্দের প্রয়োগ না করিবার জন্তাই ভাষ্যকার বাক্য শব্দের প্ররোগ না করিয়া, "দর্শন" শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন, ইহা মনে হয়।

সাংখ্যাদি শান্তরূপ বাকাবিশেব অর্থে এবং তজ্জ্ঞ জ্ঞানবিশেব অর্থেও বছ কাল হইতে "দর্শন" শব্দের প্রস্তুক হইয়া আসিতেছে। মহাভারতের শান্তিপর্বেও এরপ অর্থে "দর্শন" শব্দের প্ররোগ দেবা বার। "সাংখ্যদর্শন," "বোগদর্শন" প্রভৃতি শব্দও সেধানে প্রযুক্ত হইয়াছে। ভাব্যকার পরমপ্রাচীন বাংখ্যারনও চতুর্থাধ্যায়ের শেষে বলিয়াছেন,—"অফ্রোক্তপ্রতানীকানি প্রবাদুকানাং দর্শনানি"। এবং "দর্শন" শব্দের প্রকৃতি দৃশ ধাতুকে প্রহণ করিয়া তৃতীয়াধ্যায়ের বিতীয়াহ্যিকের প্রথম স্ত্রভাষ্টো সাংখ্যদর্শন তাংপর্বের "দৃষ্টি" শব্দেরও প্রয়োগ করিয়াছেন। আমার মনে হয়, "আত্মা বাহরে দ্রান্তবিশ্রাশ এই শ্রুতিই পূর্বের্যক্ত অর্থে "দর্শন" শব্দপ্রাম্যোরের মূল। মোক্রের চরম কারণ আত্মদর্শন বা আত্মদাকাৎকারই সাংখ্যাদি শান্তের মূল লক্ষ্য। বিচার ছারা উহা প্রতিপন্ন করিবার জন্তাই এবং উহার উপান্ন বর্ণনের ক্রন্তই সাংখ্যাদি শান্তের স্বান্তি। ফল কথা, যে শান্ত আত্মধিচারের হারা পরম্পরান্ন আত্মদর্শনের সহান্তবা করে, তাহাকে "দর্শনশারে"

<sup>ा</sup> नाहिनते, व्याह्मक कार्यकार मात्रमा ।

বলা বাইতে পারে। "দৃশ" ধাতুর বারা প্রেনিক শতিপ্রতিপাদিত আত্মদর্শনরপ বিশেব অ প্রহন করিয়াই পূর্কোক অর্থে "দর্শন" শব্দ প্রযুক্ত হইয়াছে। যাহাতে আত্মদর্শনের কোন কথা নাই, তাহাতেও "দর্শনে"র সাদৃগু-প্রযুক্ত পরে "দর্শন" শব্দের গৌণ প্রয়োগ হইয়াছে। যাহাতে আত্মবিচার করিয়া, আত্মদর্শনের উপায় বর্ণিত হইয়াছে, পরম্পরায় যাহা পূর্কোক্ত শ্রুতি-প্রতিপাদিত আত্মদর্শনের সহায়তা করে, তাহাই মৃথ্য "দর্শন"।

দে বাহা হউক, মূলকথা এই বে, বাদী ও প্রতিবাদীর বিপ্রতিপত্তিবাক্য প্রবণ করিয়া মধ্যত্বের সংশর হইরা থাকে। আন্তিক বলিলেন,—"আআ্লা অন্তি"; নান্তিক বলিলেন,—"আ্লা নান্তি"। তাঁহাদিগের উভয়েরই একতর নিশ্চর আছে। কিন্তু দে মধ্যত্ব প্রোতা আ্লার অন্তিহ্ন বা নান্তিছের সাধক হেতু পাইলেন না, তাঁহার সংশর হইল – আ্লা অর্থাৎ নিত্য আ্লা আছে কি না ? এই সংশর বিপ্রতিপত্তিজ্ঞ । ক্রের তরে এইরপ অনেক বিপ্রতিপত্তি থাকার তর্বনির্ণায়্বিধেরর সংশর হইতেছে। সংশরের পরে জিজ্ঞাসা জন্মিতেছে। জিজ্ঞাসার ফলে বিচারপ্রবৃত্তি ইইতেছে। বিচারলারা অনেক স্থলে তত্ত্ব-নির্ণায় ইইতেছে এবং বিভিন্ন মতের সমন্ত্রনার ও ইইতেছে। জিজ্ঞাসা মানবের জ্ঞানের মূল। জিজ্ঞাসার মূল আবার সংশর। যে মানবের সংশর হয় না, তিনি জ্ঞানরাজ্যের বহু দূরে আছেন। ফলতঃ সংশর শান্তির চিরশক্র নহে; উহা চিরশান্তির মূল; উহা জ্ঞানমন্দিরের প্রথম সোপান। সংশর না ইলৈ নির্ণায়ের আশা থাকে না। গীতায় অর্জুনের সংশরে কত তত্ত্ব নির্ণাত ইইরাছে। স্কতরাং দার্শনিক নানাবিধ বিপ্রতিপত্তি অজ্ঞ মানবের সংশর জন্মাইয়া এক পক্ষে মঙ্গলই করিতেছে। সংশর যত স্থলুত ইইবে, ততই নির্ণয়ের পথে অঞ্জনর হওয়া যাইবে। শেবে প্রকৃত তত্ত্বসালাৎকার হইলেই সকল সংশর ছিল হইবে। ("ছিল্যন্তে সর্বনংশরাঃ")।

পক্ষান্তরে, শাস্ত্রে নানাবিধ বিপ্রতিপত্তি আছে বলিরাই শাস্ত্র ও তাহার চর্চ্চা এত দিন টিকিরা আছে। বিপ্রতিপত্তিমূলক সাম্প্রদায়িকতার দোব থাকিলেও উহার একটি মহাওণ আছে—নাহার ফলে এ পর্যান্ত অনেক তত্ত্ব একেবারে বিলীন হইয়া বায় নাই।

ভাষা। উপলব্ধাব্যবস্থাতঃ থল্পপি, সচ্চোদকমুপলভাতে তড়াগাদিয়ু মরীচিয়ু চাবিদ্যমানমূদকমিতি। অতঃ কচিছপলভামানে তত্ত্ববৃদ্থাপকস্থ প্রমাণস্থাসুপলব্ধেঃ কিং সন্থপলভাতে, অধাসদিতি সংশ্রো ভবতি।

অমুবাদ। (৪) উপলব্ধির অব্যবস্থাজন্য সংশয়ের উদাহরণ প্রদর্শন করিতেছি।
ভড়াগাদিতে বিদ্যমান জল উপলব্ধ হয় এবং মরীচিকায় অবিদ্যমান জল উপলব্ধ হয়;
অতএব উপলভ্যমান কোনও বিষয়ে তত্ত্ব-ব্যবস্থাপক (প্রকৃত-তত্ত্ব-নিশ্চায়ক)
প্রমাণের অমুপলব্ধিবশতঃ কি বিদ্যমান বস্তু উপলব্ধ হইতেছে ? অথবা অবিদ্যমান বস্তু
উপলব্ধ হইতেছে ? এইরূপ সংশয় হয়।

টিগ্ননী। উপলব্ধির অব্যবস্থা বলিতে উপলব্ধির অনিয়ম। বিদ্যমান পদার্থেরও উপলব্ধি হয়, আবার অবিদ্যমান পদার্থেরও উপলব্ধি হয়, আবার অবিদ্যমান পদার্থেরই উপলব্ধি হয়, এমন নিরম নাই। স্কুতরাং কোন স্থানে কোন পদার্থ উপলব্ধি করিলে তাহার বিদ্যমানত বা অবিদ্যমানত্বরূপ বিশেষ ধর্মের নিশ্চয় না হওয়া পর্যান্ত তাহাতে ভাব্যোক্ত প্রকার সংশ্র হয়। ইহাকেই মহর্ষি উপলব্ধির অব্যবস্থাজন্য চতুর্থ প্রকার সংশ্র বিদ্যান্ত্রন। ভাব্যো "ধ্বণি" এই শক্ষ্টিণ নিপাত। উহার অর্থ উদাহর্বণ-প্রদর্শন।

ভাষা। অনুপলকাব্যবস্থাতঃ—সচ্চ নোপলভাতে মূলকীলকোদ-কাদি, অসচ্চানুৎপন্নং নিরুদ্ধং বা, ততঃ কচিদনুপলভামানে সংশয়ং, কিং সন্মোপলভাতে ? উতাসনিতি সংশয়ো ভবতি। বিশেষাপেকা পূর্ববং।

অনুবাদ। (৫) অনুপলর্কির অব্যবস্থা জন্য সংশারের উদাহরণ প্রদর্শন করিতেছি। বিদ্যমান মূল, কীলক, জল প্রভৃতি (ভূগর্ভাদিস্থ) উপলব্ধ হয় না এবং অবিদ্যমান, অনুপ্রের বা বিনষ্ট বস্তু উপলব্ধ হয় না; তজ্জন্য অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত অনুপলব্ধির অব্যবস্থাজন্য অনুপলভাষান কোন পদার্থে সংশন্ন হয়। (সে কিরপ সংশন্ন, তাহা বলিতেছেন) কি, বিদ্যমান পদার্থ উপলব্ধ হইতেছে না ? অথবা অবিদ্যমান পদার্থ উপলব্ধ হইতেছে না ? এইরূপ সংশন্ন হয়। বিশেষাপেক্ষা পূর্ববং অর্থাৎ বিদ্যমানস্থ বা অবিদ্যমানস্থর বিশেষ ধর্ম্মনিশ্চান্নক হেতুর অথবা ঐ বিশেষ ধর্মের অনুপলব্ধি পূর্বেরাক্ত সংশন্নগুলির ন্থায় এই সংশারেও আবশ্যক।

টিগ্ননী। উপলব্ধির ন্তায় অন্থপলব্ধিরও নিয়ম নাই। ভূগর্ভ প্রভৃতিত্ব বিদামান পদার্থেরও উপলব্ধি হয় না। স্কুতরাং কোন পদার্থ উপলব্ধি হয় না। স্কুতরাং কোন পদার্থ উপলব্ধ না হইলে, তথন তাহাতে বিদামানত্ব বা অবিদামানত্বের নিশ্চয় না হংয়া পর্যান্ত ভাষ্যান্ত প্রকার সংশ্য হয়। মহর্ষি ইহাকেই অন্থপলব্ধির অব্যবহাজন্ত পঞ্চম প্রকার সংশ্য বিদ্যাহিন। ভাষ্যে "অন্থপলব্ধাবহাতঃ" এই কথার পরে পূর্বোক্ত "ধরপি" এই শব্দের গোগ করিতে হইবে। না করিলেও বাংগা হয়।

ভাষ্য। পূর্বঃ সমানোহনেকশ্চ ধর্ম্মো জ্যেক্ষঃ, উপলব্যানুপলব্ধী পুনজ্জাতগতে, এতাবতা বিশেষেণ পুনর্বচনম্। সমানধর্মাধিগমাৎ সমানধর্মোপপত্তেবিশেষস্মৃত্যপেকো বিমর্শ ইতি।

অনুবাদ। পূর্ব্ব অর্থাৎ সূত্রে পূর্ব্বোক্ত সমান-ধর্ম এবং অনেকধর্ম জ্যেরগত

<sup>&</sup>gt;। উৰয়নের নাায়কুফ্ৰাঞ্জির পক্ষ ভবকে "আহোলনাৎ থ্যাণি" এই কথার ব্যাধার প্রধানীকাকার বর্ত্তমান উপাধার লিখিরাছেন,—"ব্যাণীতি নিপাত্যমুদার: উবাভিয়তে ইতার্থে বর্ত্ততে ন সমুচ্চয়ার্থা"।

অর্থাৎ জ্ঞের বিষয়ের ধর্মা, উপলব্ধি ও অনুপলব্ধি কিন্তু জ্ঞাতৃগত অর্থাৎ জ্ঞানকর্ত্তা আত্মার ধর্মা, এইটুকু বিশেষবশতঃ পুনরুক্তি হইরাছে। সমান ধর্ম্মের উপপত্তিবশতঃ কি না—সমান-ধর্মের জ্ঞানবশতঃ বিশেষ-স্মৃত্যপেক্ষ অর্থাৎ যাহাতে বিশেষ ধর্মের উপলব্ধি না থাকিয়া বিশেষ ধর্মের স্মরণ আবশ্যক, এমন "বিমর্শ" (সংশয়) হয়।

টিপ্লনী। উপলব্ধির অব্যবহা ও অনুপল্কির অব্যবহাহলে যে সংশর, তাহা সাধারণ ধর্মাদি জ্ঞানবশতাই হইতে পারে, আবার তাহার জন্ম পৃথক করিণ বলা কেন ? পরবর্তী উদ্যোতকর প্রভৃতি তাহা বলেন নাই। ভাষ্যকার এই প্রশ্ন মনে করিয়া তহতরে বলিয়া গিয়াছেন যে, সাধারণ ধর্মা ও অসাধারণ ধর্মা জেরগত। অব্যবহিত উপলব্ধি ও অনুপল্ধি জ্ঞাতৃগত। এই বিশেষটুকু ধরিয়াই মহর্ষি উপলব্ধির অব্যবহা ও অনুপল্ধির অব্যবহাকে পৃথক্-ভাবে সংশরের বিশেষ কারণ বলিয়াছেন। অর্থাৎ সাধারণ ধর্মাদি জ্ঞান প্রযুক্ত দেখানে সংশয় হইতে পারিলেও, উপলব্ধির অব্যবহা ও অনুপল্ধির অব্যবহা প্রস্কৃত দেখানে বিশিষ্ট সংশয় হইয়া থাকে, ইহাই মহর্ষির মনের কথা। তজ্জ্ঞ তিনি পঞ্চবিধ বিশেষ সংশয়ই পঞ্চবিধ বিশেষ কারণের উল্লেখ পূর্কক প্রকাশ করিয়াছেন।

স্ত্রত্ব "উপপত্তি" শব্দের অর্থভ্রমে অনেক পূর্ব্বপক্ষ হইতে পারে। পরীকান্থনে দেগুলি দেখাইয়াছেন এবং "বিশেষাপেক্ষ" এই কথাটির তাৎপর্য্যার্থ স্পষ্ট করিয়া বলা আবগ্রক। এ জন্ত ভাষ্যকার উপসংহারে আবার স্ত্রোক্ত প্রথম প্রকার সংশ্যের ব্যাখ্যা করিয়া মহর্ষির তাৎপর্য্যার্থ প্রকাশ করিয়াছেন এবং এইয়পেই অন্ত চতুর্ব্বিধ সংশ্যালকণের ব্যাখ্যা করিতে হইবে, ইহাও উহার দ্বারা দেখাইয়া গিয়াছেন।

উদ্যোতকর স্থায়বার্ত্তিকে ভাষ্যকারের ব্যাখ্যার প্রতিবাদ পূর্বক স্বাধীনভাবে স্থায়ের ব্যাখ্যা করিয়া বলিয়াছেন যে, সংশয় ত্রিবিধ; পঞ্চবিধ নহে। উপলব্ধির অব্যবস্থা ও অর্পলব্ধির অব্যবস্থা কোন বিশেষ সংশয়ের বিশেষ কারণ নহে; উহা সংশয়মাত্রেরই কারণ। যে ছইটি পদার্থ-বিষয়ে সংশয় হয়, তাহার যে কোন একটির নিশ্চয়ের হেতু না থাকাই উপলব্ধির অব্যবস্থা এবং যে কোন একটির অভাবনিশ্চয়ের হেতু না থাকাই অয়পলব্ধির অব্যবস্থা। সংশয়মাত্রেই ঐ ছইটি আবঞ্চক। নচেৎ স্থাপুর বা পুয়য়হের নিশ্চয় হইলে অথবা উথার কোন একটির অভাবনিশ্চয় হইলে পূর্ব্বোক্ত সাধারণ ধর্মাদি-ক্রান-মন্ত তথনও পূর্ব্বোক্ত প্রকার সংশয় হয় না কেন ? স্থেতরাং ত্রিবিধ সংশয়েরই বিশেষ লক্ষণে উপলব্ধির অব্যবস্থা ও অয়্পলব্ধির অব্যবস্থা এই ছইটি সামান্ত কারণকেও নিবিষ্ট করিতে হইবে। তাহাই স্থাকারের অভিপ্রেত। আর যেথানে কিছু বুবিবার ইক্রাই নাই, দেখানে সংশয়ের অন্তান্ত কারণ থাকিলেও সংশয় হয় না; এ মন্তা বিলিয়াছেন —"বিশেষাপেক্ষঃ" অর্গাৎ বিশেষ জ্ঞানের ইক্রা থাকা চাই, তাহাও সংশয়মাত্রের কারণ। উহাও ত্রিবিধ সংশয়লক্ষণে নিবিষ্ট করিতে হইবে। বার্ত্তিকরাখ্যায় বাচম্পতি মিশ্রও

উদ্যোতকরের ব্যাখ্যা সমর্থন করিয়াছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ বলিয়াছেন,—বিপ্রতিপত্তি প্রভৃতি সংশরের প্রযোজক মাত্র। ঐ সব স্থলে পূর্কোক্ত সাধারণ ধর্মাদিজ্ঞানজন্তই সংশ্বর হয়। তাঁহার মতে সংশ্ব বিবিধ। মহর্ষি কণাদ কেবল সাধারণ-ধর্মজ্ঞান-জন্ত একবিধ সংশ্বরই বলিরাছেন। কণাদ-স্থতের উপস্থারকার শন্ধর মিশ্র বলিরাছেন বে, সমান-তন্ত্র গোতমদর্শনে অসাধারণ ধর্মজ্ঞানজন্ত বে সংশ্বের কথা আছে, মহর্ষি কণাদ তাহা বলেন নাই। কারণ, কণাদ সংশ্বের নাম "অনধ্যবসাম" নামক এক প্রকার জ্ঞান স্বীকার করিয়াছেন। তাঁহার মতে অসাধারণ ধর্মজ্ঞান তাহার প্রতিই কারণ। কণাদ-সম্মত ঐ জ্ঞানকে মহর্ষি গোতম সংশ্বই বলেন; এ জন্তু তিনি অসাধারণ-ধর্মজ্ঞানকে সংশ্বের কারণের মধ্যেই উল্লেখ করিয়াছেন।

পরবর্তী উদ্যোতকর প্রভৃতি কেহই ভাষ্যকারের পঞ্চবিধ সংশ্রব্যাখ্যা গ্রহণ না করিলেও সরলভাবে মহর্ষির সূত্র পাঠ করিয়া এবং সূত্রস্থ "চ"-কারের প্রতি মনোনোগ করিয়া এবং সংশয়-পরীকাহলে এই স্ত্রোক্ত পাঁচটি হেতুকেই আশ্রয়পূর্বক মহর্ষিক্কত ভিন্ন ভিন্ন পূর্ববিশক্ষ স্ত্রগুলির পর্য্যালোচনা করিরা ভাষ্যকার পঞ্চবিধ বিশেষ কারণজন্ম পঞ্চবিধ সংশর্থ মহর্ষি গোতমের সিদ্ধান্ত বলিয়া বুঝিয়াছিলেন, তাই সেইরূপই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। মহর্ষি উপলব্ধির অব্যবস্থা ও অনুপ-লব্বির অব্যবস্থাকে সংশ্রের পূথক্ কারণ কেন বলিয়াছেন, ভাষাকার ভাষারও একটু কারণ বলিয়া গিয়াছেন। ফল কথা, তিনি মহর্ষি-স্ত্তের সহজ-বোধ্য অর্থ ত্যাগ করিয়া উদ্যোতকর প্রভৃতির ভার এথানে অভারপ ব্যাথ্যা করা সঙ্গত মনে করেন নাই। সংশরের একতর কোটির নিশ্চর হইলে অথবা তাহার অভাব নিশ্চন হইলে তথনও সাধারণ-ধর্মাদি জ্ঞানজন্ত সংশ্য হয় না কেন ? এ আপত্তি ভাষ্যকারের বাাখ্যাতেও নাই। কারণ, ভাষ্যকারের মতে স্থ্যে "বিশেষাপেক্ষঃ" এই কথার দারাই ঐ আপত্তি নিরায়ত হইয়াছে। ভাষ্যকারের মতে স্ত্রোক্ত ঐ কথার দলিতার্থ এই বে, বাহাতে বিশেষ ধর্মের উপলব্ধি নাই, কিন্তু পূর্ব্বোপলব্ধ বিশেষ ধর্মের স্মৃতিমাত্র আছে, তাহাই "বিশেষাপেক"। ফলতঃ ঐ "বিশেষাপেকা" সংশর্মাত্রেই আবশ্রুক। তাহা হইলে বেখানে বিশেষ ধর্মের উপলব্ধি হইয়া গিয়াছে, দেখানে ঐ "বিশেষাপেক্ষা" না থাকার সংশ্রের আপত্তি হইতে পারে না। স্তরাং ভাষ্যকারের ব্যাখ্যায় বার্ত্তিককারের প্রদত্ত দোব থাকিবে কেন १২ বেখানে কিছু বুবিবোর ইচ্ছাই নাই, সেথানেও সংশয়ের সামগ্রী থাকিলে অব্ঞা সংশয় হইয়া থাকে। ইজার অভাবে জ্ঞানের অনুংপত্তি ঘটে না। যদি কোন হলে ঐরপ ঘটে, ইজ্ঞা না থাকার সংশ্র না হয়, তাহা হইলে সেখানে সংশ্রের কোন কারণের অভাব হইয়াছে অথবা কোন প্রতিবন্ধক আছে, ইহা বুঝিতে হইবে। ফল কথা, "বিশেষাপেক্ষঃ" এই কথার দারাই স্প্রকার সংশ্রের আপত্তিগুলির নিরাস করিয়া গিরাছেন। পরীক্ষাপ্রকরণে এ বিবরে

<sup>&</sup>gt;। কণাৰপুত্ৰে এ কথা শান্ত না থাকিবেও কণাৰ-তব্যাখ্যাতা প্রম প্রাচীন প্রস্কৃত্যাথ "প্রার্থিশ্বসংগ্রহে" সংশহতিক অন্থাবসায় নামক সংশ্বস্তৃপ আনাস্তরের ব্যাখ্যা করিয়াছেন।

২। ভাষাকারের বাাথাণাওনে উদ্যোতকরের বিশেব কথা এবং ভাষাকারের পকে বক্তব্য বিভীয়াখ্যায়ের বঠ পুরেকামাবাাথায়ে রাইব্য।

সকল কথা বিশদ ব্যক্ত হইবে। প্রীক্ষা না পাইলে স্কল তত্ত্ব ঠিক বুঝা যার না। সংশ্রের কারণেও সংশ্র হয়।

ভাষ্য। স্থানবতাং লক্ষণমিতি সমানম্।

অমুবাদ। ক্রম-প্রাপ্ত পদার্থ-বর্গের লক্ষণ বক্তব্য, ইহা সমান—( অর্থাৎ বেমন প্রমেয়-লক্ষণের পরে সংশয়-লক্ষণ বলা হইয়াছে, তদ্রপ সংশয়-লক্ষণের পরে এখন ক্রম-প্রাপ্ত প্রয়োজন-লক্ষণ এবং তাহার পরে যথাক্রমেই দৃষ্টাস্ত প্রভৃতি পদার্থ-বর্গের লক্ষণ বলা হইবে )।

### সূত্র। যমর্থমধিকৃত্য প্রবর্ত্ততে তৎ প্রয়ো-জনম্ ॥২৪॥

অনুবাদ। যে পদার্থকে গ্রাহ্ম বা ত্যাজ্যরূপে নিশ্চয় করিয়া (জীব) প্রবৃত্ত হয়, তাহা প্রয়োজন।

ভাষ্য। যমর্থমাপ্রব্যং হাতব্যং বা ব্যবসায় তদাপ্তি-হানোপায়মনু-তিষ্ঠতি প্রয়োজনং তদ্বেদিতব্যম্। প্রবৃত্তি-হেতৃত্বাদিমমর্থমাপ্স্থামি হাস্থামি বেতি ব্যবসায়োহর্থস্থাধিকারঃ। এবং ব্যবসীয়মানোহর্থোহধিক্রিয়ত ইতি।

অনুবাদ। যে পদার্থকে প্রাপ্য বা ত্যাজ্য বলিয়া নিশ্চয় করিয়া তাহার প্রাপ্তি বা ত্যাগের উপায় অনুষ্ঠান করে অর্থাৎ তাহার উপায়ে প্রস্তুত্ত হয়, তাহা (সেই পদার্থ) প্রয়োজন জানিবে। প্রবৃত্তিহেতুহ আছে বলিয়া অর্থাৎ প্রান্তর কারণ বলিয়া এই পদার্থ পাইব অথবা ত্যাগ করিব, এইরূপ ব্যবসায় (নিশ্চয়) পদার্থের "অধিকার"। এইরূপে (পূর্বেবাক্তরূপে) নিশ্চীয়মান পদার্থ অধিকৃত হইয়া থাকে।

টিয়নী। প্ররোজন বিবিধ,—মৃথ্য ও গৌণ। বিবিধ প্ররোজন প্রতিপাদনের জন্তই হতে "অর্থ" শব্দ প্রযুক্ত ইইরাছে। নচেৎ উহা না বলিলেও চলিত। স্থাধের প্রাপ্তি এবং ছাথের নিবৃত্তিতে জীবের স্বতঃই ইচ্ছা হয়, এ জন্ত ঐ ছইটিই মুখ্য প্রয়োজন। তাহার সাধনগুলি গৌণ প্রয়োজন। স্থানের "অধিকৃত্য" এই কথার ব্যাখ্যা তাব্যে "ব্যবসায়"। "যমর্থমধিকৃত্য" এই কথার ব্যাখ্যা তাব্যে "ব্যবসায়"। "যমর্থমধিকৃত্য" এই কথার ব্যাখ্যা বলিরাছেন, এই পদার্থ পাইব বা তাগে করিব, এইজপ নিশ্চরই পদার্থের অধিকার; অর্থাৎ স্থান্তে অবিপূর্জক ক বাতুর অর্থ এখানে ঐরপ নিশ্চয়। ঐরপ নিশ্চয়ই প্রবৃত্তির কারণ। কারণ, প্রাপ্য বা ত্যান্ত্য বলিয়া নিশ্চয় করিয়াই জীব প্রাপ্তি বা পরিত্যাগে প্রবৃত্ত হয়। প্রয়োজন-পদার্থের অন্তান্য কথা প্রাপ্তি বলা ইইয়াছে। ২৪।

### সূত্র। লোকিকপরীক্ষকাণাং যিসার্গে বুদ্ধিসাম্যৎ স দৃষ্টান্তঃ ॥২৫॥

অনুবাদ। লোকিকদিগের এবং পরীক্ষকদিগের যে পদার্থে বুদ্ধির সাম্য (অবি-রোধ) হয়, তাহা দৃষ্টাস্ত।

ভাষ্য। লোকসামান্তমনতীতা লোকিবাং, নৈসর্গিকং বৈন্য্রিকং বৃদ্ধাতিশয়মপ্রাপ্তাঃ। তদ্বিপরীতাঃ পরীক্ষকান্তর্কেণ প্রমাণেরর্জং পরীক্ষিতুন্মইন্তীতি। বথা বমর্থং লোকিকা বুধান্তে তথা পরীক্ষকা অপি, সোহর্পো দৃষ্টান্তঃ। দৃষ্টান্তবিরোধেন হি প্রতিপক্ষাঃ প্রতিষেদ্ধবা ভবন্তীতি। দৃষ্টান্তমমাধিনা চ স্বপক্ষাঃ স্থাপনীয়া ভবন্তীতি। অবয়বেষু চোদাহরণায় কল্পত ইতি।

অনুবাদ। লোক-সমানতাকে অনতিক্রান্ত (অর্থাৎ বাঁহারা সাধারণ লোকের তুল্যতাকে অতিক্রম করিতে পারেন নাই, এমন ব্যক্তিগণ) 'লৌকিক'। বিশদার্থ এই বে, (বাহারা) স্বাভাবিক এবং বৈনয়িক অর্থাৎ শান্ত্রামুশীলন-সম্ভূত বুদ্ধি-প্রকর্মক অপ্রাপ্ত। তদিপরীতগণ অর্থাৎ স্বাভাবিক এবং বৈনয়ক বুদ্ধি প্রকর্মপ্রাপ্ত ব্যক্তিগণ পরীক্ষক। (বেহেতু, তাঁহারা) তর্কের দ্বারা এবং প্রমাণ-সমূহের দ্বারা পদার্থকে পরীক্ষা করিতে পারেন। (লোকিক এবং পরীক্ষকের স্বরূপ ব্যাখ্যা করিয়ো এখন দৃষ্টান্তের স্ক্রোক্ত স্বরূপ ব্যাখ্যা করিতেছেন) বে পদার্থকে লোকিকগণ বে প্রকার বুনেন, পরীক্ষকগণও সেইরূপ বুনেন, সেই পদার্থ দৃষ্টান্ত। (দৃষ্টান্ত লক্ষণের প্রয়োজন বর্ণন করিতেছেন) দৃষ্টান্ত-বিরোধের দ্বারা অর্থাৎ দৃষ্টান্তের সাধ্যশূত্যতা প্রভৃতি দোষের দ্বারা প্রতিপক্ষসমূহ অর্থাৎ প্রতিপক্ষ-সাধন-সমূহ বঙ্কার হয় (খণ্ডন করা যায়) এবং দৃষ্টান্ত-সমাধির দ্বারা অর্থাৎ দৃষ্টান্তের অসত্য-দোবারোপের প্রতিবেধের দ্বারা স্বপক্ষ স্থাপনায় হয় (স্থাপন করা যায়) এবং অবয়ব-সমূহের মধ্যে (প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের মধ্যে) উদাহরণের নিমিত্ত অর্থাৎ উদাহরণ নামক তৃতীয় অবয়বের লক্ষণের নিমিত্ত (দৃষ্টান্ত পদার্থ) সমর্থ হয়ণ্ড।

১। ভাবো "উদাহরণার বলতে" এই ছলে নাম্থাবাচী "কুণ" থাড়ুর হয়োগবশতঃ চতুর্থী বিভক্তি প্রায়ুক্ত ইইয়াছে। ভাষাকার প্রথম ক্রেভায়োও "ওজ্জানার বলতে তর্বঃ" এইরপ প্ররোগ করিয়াছেন। তক তত্ত্ব-

টিপ্লনী। খিনি বুঝেন, তিনি লৌকিক। খিনি বুঝান, তিনি পরীক্ষক। বে পদার্থে লৌকিক ও পরীক্ষক প্রকৃতার্থে একমত, তাহাই দৃষ্টান্ত হয়। কোন পক্ষের ঐ পদার্থে প্রকৃতার্থের প্রতিকৃল বিবাদ থাকিলে তাহা দৃষ্টান্ত হয় না। এই তাৎপর্যোই ভাষ্যকার এখানে দৃষ্টান্তের ব্যাথাার বলিরাছেন-"বখা বন্দর্থ: ইত্যাদি"। বস্ততঃ বাহা লৌকিকবেদাই নহে, কেবল পরী-ক্ষকগণ-বেদ্য, এমন পদার্থত দৃষ্টাস্ত হইয়া থাকে। এ সব কথা এবং তদমুসারে স্থতের ব্যাখ্যা প্রথম স্থত্ত-ভাষ্য-বাগিতেই বলা হইয়াছে। তাৎপর্য্য-টাকাকার এথানে বলিয়াছেন যে, "গৌকিক-পরীক্ষকাণাং" এই কথার দ্বারা বাদী ও প্রতিবাদীই স্থুত্রকারের অভিপ্রেত। বাদী ও প্রতিবাদীর বে পদার্থে বুদ্ধিসাম্য হয়, তাহাই দুষ্টান্ত। বিচারের বছবাভিপ্রায়েই স্থাত্ত ঐ বলে বছবচন প্রযুক্ত হইয়াছে। আর ফরোক্ত "অর্থ" শব্দের দারা "উদাহরণবাক্য" প্রতিপাদ্য পদার্থ-বিশেষই অভিপ্রেত। তত্তির পদার্থ দৃষ্টান্ত নহে। উদাহরণ-হত্তের অর্থ-পর্য্যালোচনার দ্বারা এই বিশে-বার্থ বুঝা বার। তাৎপর্য্য-টীকাকার তাহার "ভামতী" গ্রন্থে (ব্রহ্মস্থরের আরম্ভণাধিকরণে) উপনিষম্বক মৃত্তিকার দৃষ্টাস্থতা সমর্থনের জন্য বলিয়াছেন বে, "লৌকিকপরীক্ষকাণাং" ইত্যাদি স্থ্র দারা প্রমাণ-সিদ্ধ পদার্থ ই দৃষ্টান্ত, ইহাই মহর্ষি গোতমের বিবক্ষিত। দৃষ্টান্তে লোকসিদ্ধস্থ থাকা চাই, ইহা তাঁহার বিবক্ষিত নহে। অন্যথা তাঁহাদিগের পরমাণু প্রভৃতি দুষ্টান্ত হইতে পারে না। কারণ, পরমাণু প্রভৃতি লোকসিদ্ধ নহে। পরমাণু প্রভৃতি লোকসিদ্ধ না হইয়াও তাঁহাদিগের মতে প্রমাণসিদ্ধ বলিয়াই দুষ্টাস্তরূপে উনিখিত হইয়া থাকে।

দৃষ্টান্তের লক্ষণ বাতীত তাহার জ্ঞান অসন্তব। দৃষ্টান্ত-জ্ঞানের প্রয়োজন, ভাষ্যকার পুর্বেও বলিয়া আদিয়াছেন। দৃষ্টান্ত না থাকিলে বা না জ্ঞানিলে জগতে অনেক তত্ত্ব কেহ সকলকে বুঝাইতে পারিতেন না। যদি রঞ্জুতে দর্পভ্রম না হইত, গুলিতে রজত-ভ্রম না হইত, স্বপ্নে নানাবিধ অভ্ত ভ্রম না হইত, ঐক্রজালিকের মায়াক্বত অভ্ত মিথা-স্থাই কেহ না দেখিত, তাহা হইলে ভগবান্ শক্ষরও তাহার মায়াবাদকে লৌকিকের মনে,—বিরুদ্ধ-সংস্থারীর মনে উপস্থিত করিতে পারিতেন না। কেবল উপনিবদের পুনঃ পুনঃ আবৃত্তি করিয়া তাহাকে থিয় হইতে হইত। আবার উপনিবংও যদি "বাচারগুণং বিকারো নামধেয়ং মৃত্তিকেত্যেব সত্যং" ইতান্ত বাক্যে মৃত্তিকাকে সত্যের দৃষ্টান্তরূপে উল্লেখ না করিতেন, তাহা হইলে তিনি উপাদানকারণ এক্ষের সত্যতা এবং তাহার কার্য্য জগতের মিথাান্ধসিদ্ধান্তই উপনিষদের প্রতিপাদ্য বলিয়া প্রতিপক্ষের নিকটে মহন্দে প্রতিপন্ন করিতে পারিতেন না। ফল কথা, দৃষ্টান্ত হাতীত প্রতিপক্ষের নিকটে মৃত্তির দারা কিছু প্রতিপন্ন করা সন্তব নহে। স্বপক্ষ-সমর্থন ও পরপক্ষ-থওনে

জানের নিবিত সমর্থ হয়, ইহাই সেখানে ঐ কখার অর্থ। এথানেও দুইাত গলার্থ উদাহরণ-বাকোর লক্ষণের জনা আব্দাক বলিয়া উহাকে উদাহরণ-বাকোর নিমিত্ত সমর্থ বলা বাইতে পারে। বেবসুতের—

"कविवार**स** वित्रभगनवशास्त्रस्य अववानाः" ।—পূর্ববেদ, cb ।

এই লোকের চীকার মলিনাথ লিখিছাছেন,—"কুপে: গ্রাপ্তিব্চন্ত অলমর্থহাৎ তদ্যোগে নব: স্বন্ধীত্যাদিনা চতুর্থী, অলমিতি প্রাপ্তার্থগ্রংশমিতি ভাষাকার:।" দৃষ্টান্ত একটি প্রধান উপকরণ। মনে রাখিতে হইবে, দৃষ্টান্ত কথনই সর্বাংশে সমান হর না। কোথায়, কোন্ অংশে, কি ভাবে দৃষ্টান্তের উল্লেখ হইরাছে, তাহা প্রশিবান করিয়া বৃথিতে হয়। অন্তান্ত কথা পূর্কেই বলা হইরাছে। ২৫।

ভাষা। অথ সিদ্ধান্তঃ, ইদমিঅভুতঞ্চেত্যভার্মানমর্থজাতং সিদ্ধং, সিদ্ধান্ত সংস্থিতিঃ সিদ্ধান্তঃ, সংস্থিতিরিপদ্ধাবব্যবস্থা, ধর্মনির্মঃ। সুধ্বরম্।

# সূত্র। তন্ত্রাধিকরণাভ্যুপগমসং স্থিতিঃ সিদ্ধান্তঃ ॥২৩॥

অনুবাদ। অনন্তর (দৃষ্টান্ত-নির্নগণের পরে) সিদ্ধান্ত (নির্নপণীয়)। "ইহা" এবং "এই প্রকার" এইরূপে স্বীক্রিয়মাণ পদার্থসমূহ "সিদ্ধ"। সিদ্ধের সংস্থিতি 'সিদ্ধান্ত'। "সংস্থিতি" বলিতে ইথস্ভাবের ব্যবস্থা কি না—ধর্মানিয়ম। (অর্থাৎ এই পদার্থ এই ধর্মাবিশিষ্ট, অন্যধর্মাবিশিষ্ট নহে, এইরূপ প্রমাণসিদ্ধ নিয়ম)। সেই-ই এই।

(সূত্রান্সুবাদ) "তন্ত্রাধিকরণে"র অর্থাৎ প্রমাণাশ্রিত বা প্রমাণবাধিত পদার্থের "অভ্যুপগমসংস্থিতি" অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত ইপস্থাবের ব্যবস্থা (পূর্বেবাক্ত ধর্ম্মনিয়ম) "সিদ্ধান্ত"।

টিগ্ননী। দুষ্টান্তের পরে সিদ্ধান্তই ক্রমপ্রাপ্ত বলিয়া নিরূপণীয়। মহর্ষি এই স্ক্রের হারা সিদ্ধান্তের সামান্ত লক্ষণ বলিয়াছেন। ভাষ্যকার স্ক্রেপাঠের পূর্বেই স্ক্র-প্রতিপাদ্য সিদ্ধান্ত সামান্ত লক্ষণ বলিয়াছেন। ভাষ্য এই কথার হারা স্ক্রের অবতারণা করিয়াছেন। কল কথা, "অথ সিদ্ধান্তঃ" ইত্যাদি ভাষ্য এই স্করেরই ভাষ্য। শ্রীমদ্বাচম্পতি মিশ্রও ইহাই বলিয়া গিয়াছেন। স্কুতরাং ঐ ভাষ্য দেখিয়া নবীনগণের এখানে বিলুপ্ত স্ক্রান্তরের অহমান অমূলক। ভাষ্যকার "স থবরং" এই কথার হারা প্রকাশ করিয়াছেন যে, সিদ্ধান্ত বাহা ব্যাখ্যা করিলাম, তাহাই এই স্ক্র-প্রতিপাদা। অর্থাৎ মহর্ষি-স্ক্রেরও ইহাই তাৎপর্য্যার্থ। ভাষ্যকারের ঐ কথার সহিত স্ক্রের বোজনা করিতে হইবে। পদার্থমান্তেরই সামান্ত বর্ষ্ম এবং বিশেষ ধর্ম আছে। "ইদং" বলিয়া সামান্ততঃ এবং "ইঅন্তৃতং" বলিয়া বিশেষতঃ পদার্থনির্দার হর। ঐ সামান্ত ধর্ম এবং বিশেষ বর্ম্মকপে স্বীক্রিমান্য পদার্থকে "সিদ্ধ" বলে। ঐ সিদ্ধের অন্তর্কে সিদ্ধান্ত বলে। "অন্ত" বলিতে সমাপ্তি। সামান্ততঃ স্বীক্রত পদার্থের প্রমাণের হারা বিশেষতঃ নিশ্বন হইবেই উহার স্বীকারের সমাপ্তি হয়। উহারই নাম "সংস্থিতি"। এই পদার্থ এই প্রকারই হইবে, অন্ত প্রকার হইবে না, এইরপ বাবস্থা বা নিরমই "সংস্থিতি"। তাই উহার ব্যাখ্যা করিয়াছেন—"ইঅন্তাবব্যব্যা উহারই বিধরণ করিয়াছেন—"ধর্ম্মনির্মণ্ড"। এই স্ক্রিট অথবা ইহার পরবর্তী।

স্তুরাট মহর্ষি গোতমের উক্ত নহে। কারণ, এখানে ছুইটি স্তুর নিপ্রয়োজন এবং অর্থ-সম্বৃতিও হয় না – এই পূর্কপক্ষাবলম্বন করিয়া উদ্যোতকর সমাধান করিয়াছেন যে, ছুইটিই ঋষিত্তা। প্রথমটি – সিদ্ধান্তের সামান্তলকণক্ত। বিভাগতি – সিদ্ধান্তের বিভাগত্তা। সিদ্ধান্তের সামান্ত লক্ষণ এবং বিভাগ উভয়ই আবশ্বক। তাৎপর্যাটীকাকারও এই স্বাটকে দিছান্তের সামান্ত লক্ষণস্থ বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন বে<sup>3</sup>, স্ত্রে "তন্ত্ব" শব্দের অর্থ এথানে প্রমাণ। "তল্ন", কি না প্রমাণ যাহার "অধিকরণ" অর্গাৎ আগ্রহ, অর্গাৎ বে পদার্গ কোন মতে প্রামাণিক বলিয়া স্বীকৃত, তাহাই "তয়াধিকরণ"। বিভিন্ন বিকন্ধ সিদ্ধান্তগুলির সমস্তই বস্ততঃ প্রমাণসিদ্ধ হইতে পারে না, এ জন্ম বিনি যে পদার্থ প্রামাণিক বলিরা মানেন, তাহার পকে দেইটিই "তমাধিকরণ" বা প্রামাণিক পদার্থ। বাদী ও প্রতিবাদীর মতানুসারেই এথানে প্রামাণিক পদার্থের করা বলা হইয়াছে। ভাষ্যে ধাহাকে "সংস্থিতি" বলা হইয়াছে. স্থাত্ত তাহাকেই "অভ্যাপগমসংস্থিতি" বলা হইরাছে। মূলকথা, এইটি সিন্ধাস্থের সামান্ত লক্ষণপ্রতা। এই সিদ্ধান্তকে মহর্ষি গোতম চারি প্রকারে বিভাগ করিগাছেন। যে পদার্থ কোন শান্তেরই বিরুদ্ধ নহে এবং অন্ততঃ কোন এক শান্তে কথিত, তাহার নাম (১) "দর্ববিত্তপিদ্ধান্ত"। বে পদার্থ সকল শাস্ত্রের সন্মত নহে, কোন শাস্ত্রকারবিশেষেরই সন্মত, তাহার নাম (২) "প্রতি-তম্বদিদ্ধান্ত"। যে পদার্থটি প্রমাণসিদ্ধ করিতে হইলে তাহার আনুযঞ্চিক অন্ত পদার্থেরও সিদ্ধি আবশুক হয়, দেখানে দেই প্রকৃত পদার্থটিই আত্মন্থিক দিলান্তের অধিকরণ বা আশ্রয় বুলিয়া দেইজপে (৩) "অধিকরণসিদ্ধান্ত"। যেমন ঈশ্বকে জগৎকর্তা বলিয়া সিদ্ধ করিতে হইলে সেথানে টশ্বরের সর্বাজ্ঞতা প্রভৃতি আনুবঙ্গিক পদার্মণ্ড সিদ্ধ করিতে হয়, স্বতরাং দেখানে ঐ সর্বাজ্ঞতা প্রভতি গুণবিশিষ্ট জগৃৎকর্তাই "অবিকরণদিদ্ধান্ত"। ইহা ভাষ্যকারের মত। পরবর্ত্তী নব্য-দিগের মতে পূর্ব্বোক্ত হলে আমুষ্ট্রিক পদার্থগুলিই "অধিকরণদিদ্ধান্ত"। বিচারহলে আনার সিঙাক্ত মানিয়া লইয়াই যদি তাহার বিশেষ ধর্ম লইয়া বিচার করা হয়, তাহা হইলে সেখানে ঐ ভাবে স্বীকৃত পরসিদ্ধান্তের নাম (৪) "অভ্যাপগমসিদ্ধান্ত"। ইহাও ভাষ্যকারের মত। পরবর্ত্তী নৈয়ায়িকদিগের মতে যাহা গবি স্পষ্ট বলেন নাই, কিন্তু গবির অন্ত কথার ছারা তাহা গবির মত বলিয়াই বুঝা বায়, তাহার নাম "অভ্যুপগমনিদান্ত"। পূর্ব্বোক্ত প্রকার নিদ্ধান্তের তেল ও লক্ষণ এবং উদাহরণাদি ইহার পরেই পাওয়া যাইবে। মহর্ষি গোতমোক্ত চতুর্বিধ দিছাজ্বের জ্ঞানই বিচারে আবশ্রক। তাই অবয়বের পূর্বেই মহর্ষি বিচারাল সিদ্ধান্ত পদার্থের স্বিশেব নিরূপণ করিয়াছেন। ২৬।

ভাষ্য। তন্ত্রার্থ-সংস্থিতিঃ তন্ত্রসংস্থিতিঃ। তন্ত্রমিতরেতরাভি-সম্বদ্ধস্থার্থসমূহস্থোপদেশঃ শাস্ত্রম্। অধিকরণাকুষলার্থা সংস্থিতিরধি-

<sup>&</sup>gt;। তদ্রান্তে ব্বেশাবাতে প্রবেশাবানেনেতি তন্ত্রং প্রমাণং তবের অধিকরণমান্ত্রাে আপকরেন বেনামর্থানাং।—
ভারবার্তি কতাংশগালিকা।

করণসংস্থিতিঃ। অভ্যুপগমসংস্থিতিরনবধারিতার্থপরিগ্রহঃ। তদ্বিশেষ-পরীক্ষণায়াভ্যুপগমসিদ্ধান্তঃ। তন্ত্রভেদাত্ত্রপুলু—

### সূত্ৰ। স চতুৰিধঃ সৰ্বতন্ত্ৰপ্ৰতিতন্ত্ৰাধি-করণাভ্যুপগমসংস্থিত্যুপান্তরভাবাৎ॥ ২৭॥

ঁ ভাষ্য। তত্ত্রৈতাশ্চতশ্রঃ সংস্থিতয়োহর্ধান্তরভূতাঃ। অমুবাদ। "তন্ত্রার্থসংস্থিতি" (অর্থাৎ সাক্ষাৎশান্ত্রপ্রতিপাদিত সিদ্ধান্ত)। "তন্ত্রসংস্থিতি"। (১) সর্ববতন্ত্রসিদ্ধান্ত (২) এবং (প্রতিতন্ত্রসিদ্ধান্ত)।

তন্ত্র বলিতে (এখানে) পরস্পর-সম্বন্ধযুক্ত পদার্থ-সমূহের উপদেশ শাস্ত্র। অধিকরণের অর্থাৎ আশ্রায়ের সহিত সম্বন্ধযুক্ত পদার্থের সংস্থিতি "অধিকরণসংস্থিতি" (৩) অধিকরণসিদ্ধান্ত )। অনবধারিত পদার্থের স্বীকার অর্থাৎ বিচারস্থলে অসিদ্ধ পদার্থকেও মানিয়া লওয়া "অভ্যুপগমসংস্থিতি" (৪) অভ্যুপগমসিদ্ধান্ত )। তাহার অর্থাৎ বিচার্য্য পদার্থের বিশেষ পরীক্ষার জন্ম অভ্যুপগমসিদ্ধান্ত হয়। তন্ত্রভেদ প্রযুক্তই অর্থাৎ শান্তের বিভিন্নতা আছে বলিয়াই (সূত্রামুবাদ) তাহা অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত সিদ্ধান্ত চতুর্বিবেধ। কারণ, "সর্ববতন্ত্রসিদ্ধান্ত," "প্রতিতন্ত্রসিদ্ধান্ত," "অধিকরণসিদ্ধান্ত" এবং "অভ্যুপগমসিদ্ধান্তে"র অর্থান্তরভাব অর্থাৎ পরস্পর ভেদ বা বৈলক্ষণ্য আছে। (ভাষ্যান্ত্রবাদ) তন্মধ্যে এই চারিটি সিদ্ধান্ত অর্থান্তরভূত অর্থাৎ পরস্পর বিলক্ষণ। (অর্থাৎ সিদ্ধান্তব্যক্তি অসংখ্য হইলেও তাহাকে এই চারি প্রকারে বিভাগ করা হইয়াছে। কারণ, এই চারিটি পরস্পর বিলক্ষণ এবং ইহার মধ্যেই সকল সিদ্ধান্ত আছে)।

টিগ্ননী। ভাষ্যকার পূর্বাহ্ তের জার দিছান্তের এই বিভাগ-স্তাটিরও পূর্বের ব্যাখ্যা করিরা পরে স্থাত্রর অবতারণা করিরাছেন। "তন্ত্রার্থসংস্থিতিঃ" ইত্যাদি ভাষ্য পূর্বা-স্থাত্রর ভাষ্য বলিরা এম ইইরা থাকে। বন্ধতঃ উহা এই স্থাত্রেই ভাষ্য। স্থাত্র এবং ভাষ্যে "সংস্থিতি" শব্দ দিছান্ত অর্থে প্রযুক্ত ইইরাছে। স্থাত্র ছন্দ্রসাসের পরবর্তী "সংস্থিতি" শব্দের সহিত প্রত্যাকর সম্বন্ধবংশতঃ পূর্ব্বোক্ত চত্ বির্ধি সংস্থিতি বা দিছান্ত বুঝা বায়। ভাষ্যকার চত্ বির্ধি দিছান্তের ব্যাখ্যা করিতে "ভন্তমংস্থিতি", "অবিকরণসংস্থিতি" এবং "অভ্যুপগ্রমংস্থিতি" এই তিনটিকেই বিনিয়াছেন, তবে দিছান্ত চত্ বিরধ হর কিরূপে ? এ জল্প ভাষ্যকার শেষে বলিয়াছেন,— "ভন্তভেলাক্ খল্"। ভাষ্যকারের ঐ কথার সহিত "স চত্ বিরধঃ" এই স্থাংশের বাজনা বুঝিতে হইবে। তাৎপর্য্য এই যে, পূর্বেরাক্ত "ভন্তমংস্থিতি" শব্দের দ্বারাই "সর্ব্বভন্তমিদ্ধান্ত" ও "প্রতিক্রমদিছান্ত" ও

গুলিও "তম্ন"। স্কৃতরাং "ভন্নদংশ্বিতি" বলিলে "দর্ববতম্বদিদ্ধাস্তে"র স্থায় "প্রতিভন্নদিদ্ধাস্ত"ও বলা হইল। কলত: ভাষ্যকার ঐকপে চতুর্বিধ সিদ্ধান্তই বলিয়াছেন। সিদ্ধান্ত চতুর্বিধিই বলা হয় কেন ? খিবিধ বা ত্রিবিধও বলা যাইতে পারে ? স্ত্রকার এতছত্তরে সিদ্ধান্তের চতুনিবধত্বের হেতৃ বলিরাছেন। ভাষ্যকার স্ত্রপাঠের পরে "তত্রৈতাশ্ততশ্রঃ" ইত্যাদি সন্দর্ভের হারা স্ত্রোক্ত ঐ হেতুর ব্যাখ্যা করিয়াছেন। অর্গাৎ কবিত চারিটি সিদ্ধান্তের পরস্পার ভেদ থাকায় সিদ্ধান্ত চতুৰ্বিষধ এবং সকল দিল্ধান্তই এই চতুৰ্ব্বিধ দিল্ধান্তের অন্তৰ্গত। দিল্ধান্ত এই চারিটির বেশীও নহে, কমও নহে, এই নিয়দের জনাই স্তুকার সিদ্ধান্তের চতুন্তিব বিভাগ করিয়াছেন। "স চতুন্তিব।" এই অংশ ভাষ্য বলিয়াই অনেকে বলিয়াছেন। বস্ততঃ উহা স্ত্রাংশ। শ্রীমন্বাচম্পতি মিশ্রও তাঁহার "ভাষস্ফীনিবদ্ধ" প্রছে ঐ অংশকে স্ত্রমধ্যেই প্রহণ করিয়াছেন। পঞ্চম স্ত্র-ভাষ্যের শেষে, ভাষ্যকারের কথার দারাও ঐ অংশকে মহর্ষিবচন বলিয়া বুঝা যায়।

ভাষা। তাদাম।

অনুবাদ। তাহাদিগের মধ্যে অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত চতুর্বিবধ "সংস্থিতি"র (সিন্ধান্তের) মধ্যে-

# সূত্ৰ। সৰ্বতন্ত্ৰাবিক্ষনতন্ত্ৰেইধিকতোইৰ্থঃ সৰ্বতন্ত্ৰসিদ্ধান্তঃ ॥২৮॥

অমুবাদ। সর্ববশান্ত্রে অবিরুদ্ধ, শাত্রে কথিত পদার্থ "সর্ববতন্ত্রসিদ্ধাস্ত।" ভाষ্য। यथा खानानीनी खिद्रानि, शक्तान्य रेखियांचीः, शृथिवानीनि ভূতানি, প্রমাণেরর্থস্থ গ্রহণমিতি।

অনুবাদ। বেমন জাণাদি ইন্দ্রিয়, গন্ধ প্রভৃতি ইন্দ্রিয়ার্থ, ক্ষিতি প্রভৃতি ভূত, প্রমাণের বারা পদার্থের যথার্থ জ্ঞান হয়, ইত্যাদি ( সর্ববতন্ত্রসিদ্ধান্ত )।

টিপ্লনী। ভাষ্যকার "তাসাং" এই কথার দারা পূর্ব্বোক্ত সংশ্বিতির অর্থাৎ সিদ্ধান্তের বিশেষ লকণ-চতুষ্টবের অবতারণা করিয়াছেন। তন্মধ্যে যে পদার্থ সর্ব্বশান্তে অবিক্লন্ধ এবং শান্তে কথিত, তাহা "সর্বাতস্মশিদ্ধান্ত"। ভাষ্যকার খ্রাণাদির ইন্সিম্বর প্রভৃতিকে ইহার উদাহরণকণে উরেখ করিরাছেন। আণাদির ভৌতিকত্ব বিষয়ে মতভেদ থাকিলেও ইন্দ্রিয়ত্ব বিষয়ে কোন মতভেদ নাই। ভাষ্যের শেষোক্ত "ইতি" শক্ষাট আদি অর্থে প্রযুক্তও বলা যায়। "ইতি" শক্ষের "আদি" অৰ্থ কোৰে কথিত আছে?। "দৰ্জশাস্ত্ৰে অবিকল্ধ" এই কথা না বলিয়া "দৰ্জশাস্ত্ৰে কথিত" এই কথা বলিলে গোতমোক "ছল"ও "জাতির" অসহত্তরত্ব সর্কত্যসিদ্ধান্ত হইতে পারে না। কারণ, উহা সর্বাশাস্ত্রে কথিত নহে; কেবল স্থায়শাত্রেই কথিত। তবে উহা সর্বাশাস্ত্রে অবিরুদ্ধ, এই জন্ম দৰ্মতন্ত্ৰসিদ্ধান্ত হইতেছে। কেবল দৰ্মশান্তে অবিক্লন হইলেই তাহা মহৰ্ষি দৰ্মতন্ত্ৰসিদ্ধান্ত

<sup>&</sup>gt;। ইতি হেতুপ্ৰকরণপ্ৰক্ষীবিদ্যাতিত্।--অসরকোণ, অবাহ্বপর্, ২০।

বলেন না, কোন শারেও কথিত হওয়া চাই। তাই আবার বলিয়াছেন—"তয়েহধিয়ুতঃ"। উদ্যোতকর, বিশ্বনাথ প্রভৃতির মতে মনের ইন্দ্রিয়র অভ্যুপগমদিদ্ধান্ত। উহা সর্কাতয়দিদ্ধান্ত হইয়া পড়ে, এ জল্ল বলিয়ছেন—"তয়েহধিয়ুতঃ"। অর্থাৎ গ্রাহাদিগের মতে লায়তয়ে মনের ইন্দ্রিয়র সাজাৎ কথিত হয় নাই, এ জল্ল উহা সর্কাতয়ে অবিক্রম হইলেও "সর্কাতয়িদ্ধান্ত" হইবে না। কিন্তু ভাষাকারের মতে অভ্যুপগমদিদ্ধান্তের লক্ষণ অন্তবিধ। তাঁহার মতে মনের ইন্দ্রিয়র "অভ্যুপগমদিদ্ধান্ত" নহে। এ সব কথা পরে ব্যক্ত হইবে। পূর্ক্ষোক্ত "দৃষ্টান্ত" এবং এই "সর্কাতয়িদ্ধান্ত" একই পদার্থ, ইহার পৃথক্ উন্নেথ কেন ? এতয়্তরের উদ্যোতকর বলিয়াদ্ধে— "দৃষ্টান্ত" কেবল বাদী ও প্রতিবাদীরই নিশ্চিত থাকে। সর্কাতয়িদ্ধান্ত তন্ধপ নহে। উহা সকলেরই নিশ্চিত। দৃষ্টান্ত অন্ধুমান ও আগমের আশ্রয়, সর্কাতয়িদ্ধান্ত তন্ধপ নহে; স্কুতরাং ছইটির তেদ আছে। উহারা এক পদার্থ নহে।

### সূত্র। সমানতন্ত্রসিদ্ধঃ পরতন্ত্রাসিদ্ধঃ প্রতিতন্ত্র-সিদ্ধান্তঃ॥২৯॥

অমুবাদ। একশান্ত্রসিদ্ধ অর্থাৎ স্বশান্ত্রসিদ্ধ, (কিন্তু ) পরতন্ত্রে ( অন্য শান্তে ) অসিদ্ধ ( পদার্থ ) "প্রতিতন্ত্রসিদ্ধান্ত"।

ভাষ্য। যথা নাসত আত্মলাভঃ, ন সত আত্মহানং, নিরতিশয়া-শেচতনাঃ, দেহেন্দ্রিয়ননঃস্থ বিষয়ের তত্তৎকারণে চ বিশেষ ইতি সাংখ্যানাম্। পুরুষকর্মাদিনিমিত্তো ভূতসর্গঃ, কর্মহেতবো দোষাঃ প্রারতিশ্চ, স্বগুণ-বিশিক্ষাশেচতনাঃ, অসত্ত্পদ্যতে উৎপন্নং নিরুধ্যত ইতি যোগানাম্।

অমুবাদ। যেমন অসতের উৎপত্তি নাই, সতের অত্যক্ত বিনাশ নাই, (তিরোভাবমাত্র আছে)। চেতনগণ অর্থাৎ আত্মাগুলি নিরতিশয় (অপরিণামী নিপ্তর্ণ)। দেই, ইন্দ্রিয় ও মনে, বিষয়-সমূহে এবং তত্তৎকারণে অর্থাৎ "মহৎ", "অহয়ার" এবং "পঞ্চতমাত্র"রূপ সূক্রম ভূতে "বিশেষ" (পরিণামবিশেষ) আছে, ইহা সাংখ্যাদিগেরই (প্রতিতন্ত্রসিন্ধান্ত)। ভূতস্প্তি (য়্যবুকাদিব্রক্ষাণ্ডের উৎপত্তি) পুরুষের কর্ম্মাদিজন্য (জীবের অদৃষ্ট এবং পরমাণুদ্বয় সংযোগাদি কারণজন্য)। দোষগুলি (রাগ, দ্বেষ ও মোহ) এবং প্রস্থির, কর্ম্মের (অদৃষ্টের) হেতু। আত্মাগুলি অগুণিবিশিষ্ট অর্থাৎ জ্ঞানাদি-নিজগুণ-বিশিষ্ট। অসৎই অর্থাৎ উৎপত্তির পূর্বের যাহার কোনরূপ সন্তা থাকে না, তাহাই উৎপন্ন হয়। উৎপন্ন বস্তু অর্থাৎ জন্ম সৎপদার্থ নিরুদ্ধ হয়

( অত্যস্ত বিনষ্ট হয়), ইহা বোগদিগেরই অর্থাৎ সাংখ্যের পরিণামবাদের বিপরীতবাদী "আরম্ভবাদী"দিগেরই ( প্রতিতন্ত্রসিদ্ধান্ত )।

টিগ্ননী। তাৎপর্যাটীকাকার বলিয়াছেন, — স্থতে "সমান" শব্দ একার্থে প্রযুক্ত। যেমন, নৈয়ায়িকদিগের স্থায়শান্ত সমানতন্ত্র, সাংখ্যাদি-শান্ত পরতন্ত্র ইত্যাদি। ফলতঃ যাহার বেটি নিজ-তন্ত্র, তাহাই এথানে "সমান-তন্ত্র" শব্দের প্রতিপাদ্য এবং যে পদার্থ যাহার সমান তন্ত্রসিদ্ধ, কিন্ত পরতক্তে অসিজ, সেই পদার্থ তাহার "প্রতিতন্ত্র-সিজাত্ত"। যেমন মীমাংসকদিগের শব্দ-নিতাতা প্রভৃতি। কোন দিদ্ধান্তে একাবিক সম্প্রদায়ের একমত থাকিলে তাহাও তাহাদিগের দকলেরই প্রতিতম্প্রসিদ্ধান্ত হইবে। বেমন ভাষ্যোক্ত সাংখ্য-সিদ্ধান্তগুলি পাতপ্সলেরও সিদ্ধান্ত। পাতঞ্জলও সাংখ্য, এই অভিপ্রায়ে ভাষ্যে "সাংখ্যানাং" এইরূপ কথাই বলা হইয়াছে। উহাতে পাতঞ্চাদিগকেও বুঝিতে হইবে। ভাষাকার পরে সাংখ্যের বিরুদ্ধ সিদ্ধান্তগুলির উরেথ করিয়া বলিয়াছেন —'বোগানাম্'। ভাষবার্ত্তিককার উদ্যোতকরও লিথিয়াছেন,—"ভৌতিকানী দ্রিয়াণীতি বোগানামভৌতিকানীতি সাংখ্যানাম্"। বাৰ্ত্তিক ব্যাখ্যায় বাচস্পতি মিশ্ৰ লিখিয়াছেন,—"বোগানামেব সাংখ্যানামেবেতি নিরমঃ"। কিন্তু ভাষ্যকার ও বার্ত্তিককার "বোগানাং" এই কথার দারা কাহা-দিগকে লক্ষ্য করিয়াছেন, তাহা কিছু বলেন নাই। "বোগানাং" এই কথা বলিলে বোগাচার্যা-সম্প্রদায়ের কথাই সকলে বুঝিয়া থাকেন। "এতেন যোগঃ প্রত্যুক্তঃ" এই ব্রহ্মসূত্রে যথন যোগ-শাস্ত্র বা যোগশাস্ত্রোক্ত সিদ্ধান্তবিশেষ অর্থেই "বোগ" শব্দের প্রারোগ হইরাছে, তথন ঐ "যোগ" শব্দের উত্তর তত্তিত প্রত্যরে "বোগানাং" এই কথার দারা খোগাচার্য্যসম্প্রদায়কে অবশ্ব বুঝা যাইতে পারে এবং ঐরপ প্ররোগে তাহাই সকলে বুঝিয়া থাকেন। যোগাচার্যা-সম্প্রদারের মধ্যে প্রাচীন কোন সম্প্রদায় যদি ভাষ ও বৈশেষিকের "আরম্ভবাদ" অবলম্বন করিয়া বোগবর্ণন করিয়া থাকেন এবং ভাষ্যকারের সময়ে তাঁহাদিগের মতের প্রসিদ্ধি থাকে, তাহা হইলে ভাষ্যকার "যোগানাং" এই কথার দারা তাঁহাদিগকে লক্ষ্য করিতে পারেন। কিন্তু কেবল "যোগানাং" এই কথা বলিলে সামান্ততঃ যোগাচাৰ্য্য সম্প্ৰদায়মাত্ৰই বুঝা যায়। পরস্ত কোন যোগাচাৰ্য্য ভাষ্যবৈশেষি-কের আরম্ভবাদ গ্রহণ করিয়া বোগশাস্ত্র বলিয়াছেন, ইহা পাওয়া বায় না। বোগাচার্য্য ভগবান্ বার্ষগণ্য মারাবাদ গ্রহণ করিয়াছিলেন, ইহা তাঁহার কথার পাওয়া যায়—( পূর্কোক্ত ব্রহ্মস্তের শারীরক ভাষ্য ভাষতী দ্রষ্টবা)। কলকথা, ভাষ্যকার যে দকল দিন্ধান্তের উল্লেখ করিয়া "ধোগানাং" এই কথা বলিয়া গিয়াছেন, উহা যোগশাস্ত্রের সিদ্ধান্তরূপে কোনরূপেই প্রতিপন্ন করা ধার না। উহা বৈশেষিক ও ন্যায়ের সিন্ধান্তরূপেই স্থপ্রসিন্ধ আছে। তবে ভাষ্যকার কেন ঐকপ বলিয়াছেন ? ইহা অতি গুরুতর প্রশ্ন।

বহু অন্নসন্ধানের ফলে কোন জাবিড় মহামনীধীর মূথে গুনিতে পাই বে, এখানে "বোগানাং" এই কথার ব্যাখ্যা "বৈশেষিকানান্"। মহবি কণাদ খোগবিভৃতির দারা মহেশ্বরকে দন্তই করিয়া বৈশেষিক শাস্ত্র প্রণয়ন করার তাঁহার ঐ শাস্ত্র তৎকালে বোগশাস্ত্র নামেও অভিহিত হইত। "বোগী" অর্থাৎ বোগবিভৃতিসম্পন্ন মহবি কণাদ কর্তৃক প্রোক্ত এই অর্থে তদ্ধিত প্রতানের লোপে

"বোগ" শব্দের অর্থ বৈশেষিক শান্ত । তাহার পরে ঐ "বোগ" কি না—বৈশেষিক শান্তে বাহার।
বিজ্ঞ অর্থাৎ ঐ শান্তমতের সম্প্রদায়, এই অর্থে তদ্ধিত প্রত্যায়ের হারা "বোগ" শব্দের অর্থ এখানে
বৈশেষিক সম্প্রদায় বুঝা বাইতে পারে । বস্ততঃ বৈশেষিকের প্রধান আচার্য্য পরমপ্রাচীন
প্রশন্তপাদও তাহার "পদার্থনর্মনংগ্রহে"র শেষে কণাদের যোগবিভৃতির পূর্ব্বোক্ত কথা বলিয়া
গিয়াছেন । অন্তান্ত টীকাকারগণও কণাদের যোগবিভৃতির কথা বলিয়া গিয়াছেন এবং
বায়ুপুরাণাদি শান্তগ্রহেও কণাদের যোগবিভৃতি বর্ণিত আছে।

পূর্ম্মোক্ত ব্যাখ্যার বক্তব্য এই যে, কেবল বৈশেষিক সম্প্রদায়কে বুবাইবার জন্ত পূর্ম্মোক্ত প্রকার ব্যুৎপত্তি আশ্রম করিয়া "বোগ" শব্দ প্রয়োগের কোন সার্থকতা নাই। উদ্যোতকর প্রভৃতি স্তামাচার্য্যগণ অক্ত কোন স্থানে ঐরপ প্রয়োগ করেনও নাই। উদ্যোতকর "স্তামবার্তিকে" বৈশেষিকের সিদ্ধান্ত বলিতে "বৈশেষিকানাং" এইরূপ কথাই লিখিয়াছেন। কিন্তু এখানে তিনিও "বোগানাং" এইরপ কথা লিখিয়াছেন। ইহার কি কোন নিগৃঢ় কারণ নাই ? আর যদি গতান্তর না থাকার এথানে "বোগ" শব্দের ঐরপ একটা অর্থ ব্যাখ্যা করিতেই হয় এবং করা যায়, তাহা হইলে এথানে "যোগানাং" এই কথার ব্যাথ্যা "আরম্ভবাদিনাং" ইহাও বলিতে পারি। কারণ, "বোগ" শব্দের সংবোগ অর্থ স্থপ্রসিদ্ধ আছে। "সর্বাদর্শনসংগ্রহে" বোগ ব্যাখ্যার মহামনীধী মাধবাচার্য্যও "বোগ" শব্দের সংযোগরূপ অর্থই প্রসিদ্ধ, ইহা বলিরাছেন। এখন তাৎপর্য্যান্ত্রসারে যদি "বোগিন্" শব্দের ছারা কণাদ মহর্ষিকেই বুরিয়া তাঁহার প্রোক্ত শাস্ত্ৰকে "বোগ" শব্দের ছারা বুঝা নায়, তাহা হইলে তাৎপর্য্যান্থসারে "বোগ" শব্দের ছারা ক্লায় ও বৈশেষিকের "আরম্ভবাদে"র মূল বে প্রমাণ্ড্রের সংযোগ এবং ঐরপ অক্সান্ত সংযোগ, তাহাও বুঝিতে পারি। তাহা হইলে ঐরপে "বোগ" বা সংযোগবিশেষবাদীকেও "বোগী" বলিতে পারি। যেমন হৈতবাদীকে "হৈতী" এবং অহৈতবাদীকে "অহৈতী" বলা হয়. ভক্রপ পরমাণুষ্যের "বোগ"বাদীকে "বোগী" বলা বাইতে পারে। তাহা হইলে "বোগিন্" শব্দের দারা আরম্ভবাদীদিগকেও বুঝা বাইতে পারে। "বোগী" অর্গাৎ আরম্ভবাদীর প্রোক্ত শান্তকে "ৰোগ" বলা ৰাইতে পারে। সেই "ৰোগ"শাস্ত্ৰকে বাঁহারা জানেন, তাঁহাদিগকেও "ৰোগ" বলা খাইতে পারে°। ভাষ্যকার যে তাহাই বলেন নাই, তাহা কে বলিতে পারে ? তাৎপর্য্য কল্পনা করিয়া ব্যাখ্যা করিতে হইলে মন্তরূপ তাৎপর্য্যও কল্লনা করিবার অধিকার আছে। প্রমাণ্ড্রের সংখোগে দ্বাণকাদিক্রমে ব্রহ্মাণ্ডের উৎপত্তি খাহাদিগের সিদ্ধান্ত, তাঁহাদিগকে "আরম্ভবাদী" বলে । পরমাণুদ্দের সংযোগই আরম্ভবাদীদিগের অসিদ্ধান্তের মূল। উহা থণ্ডিত হইলেই "আরম্ভবাদ"

<sup>&</sup>gt;। তর্থীতে তদ্বেদ।—পাণিনিস্ক, জ্বাৰ্ন। প্রোজারুক্—পাণিনিস্ক, জ্বাৰ্ড। প্রোজার্ক্রপ্রায়াৎ পর্জাধোত্বেদিত্যভারত লুক্ ভাৎ—সিদ্ধান্তবে)বুলী।

বোগাচারবিভূত্যা বজোবরিত্বা নহেশ্বন্য ।
 চক্রে বৈশেষিকং শাল্লং তলৈ কণভূতে ননঃ ।—প্রশৃত্তপাদবাকা ।

छ। विजिना कार्रेखवाहिना ब्यांकर माक्षर वाजर,—उप्निष्धि व ७७ वाजाः कार्रेखवाहिनः।

থণ্ডিত হয়। এ জন্ম আরম্ভবাদ খণ্ডনে "ব্রহ্মস্থ্র" ও "শারীরক ভাষো" ঐ সংযোগই প্রধানতঃ এবং বিশেষতঃ থণ্ডিত হইয়াছে। প্রমাণু বা অন্ত অবয়বের সংযোগবিশেষজ্ঞ অবয়বীর উৎপত্তি হয়, ইহা "আরম্ভবাদী দিগেরই মৃত। অম্ভবাদীরা উহা স্বীকার করেন নাই। স্থতরাং "আরম্ভবাদে"র মূল সংযোগকে ধরিয়া ভাষ্যকার ও বার্ত্তিককার এথানে "যোগানাং" এই কথার দারা "আরম্ভবাদী" সম্প্রদায়কে প্রকাশ করিতে পারেন। তাহাতে ঐরূপ প্রব্যোগের সার্থকতাও হয়। কারণ, আরম্ভবাদী নৈয়ায়িক ও বৈশেষিক প্রভৃতি সকল সম্প্রাদায়কে এক কথায় প্রকাশ করিবার জন্ত ঐরপ প্ররোগ আবশুক হইরা থাকে। ভাষ্যকার বধন "প্রতিতন্ত্রসিদ্ধান্তে"র উদাহরণ বলিতে "বোগানাং" এইরূপ কথা বলিয়াছেন, তথন উহা বোগসম্প্রদায়েরই সিন্ধান্ত, অন্ত সম্প্র-দাষের সিদ্ধান্ত নহে, ইহাই তাঁহার বক্তব্য। তাৎপর্য্যটীকাকারও "যোগানা"মেব এইরূপ কথার ষারা তাহা ব্যাখ্যা করিয়াছেন। অবগ্র ঐগুলি ভাষ্যকারের প্রথমোক্ত সাংখ্যদিগের সিদ্ধান্ত নহে, ইহাই ঐ ব্যাখ্যার তাৎপর্য্য বলিয়াই বুঝা যায়, কিন্তু শেষোক্ত দিদ্ধান্তগুলি যে কেবল বৈশেষিকের অথবা কেবল নৈয়ায়িকের সিদ্ধান্ত নহে, উহা আরম্ভবাদী সকল সম্প্রদায়েরই সিদ্ধান্ত, তদ্ভিয় সম্প্রদায়ের সিদ্ধাস্ত নছে, ইহা বলিতে হইলে এথানে "বৈশেষিকাণামেব" অথবা "নৈয়ায়িকানামেব" এইরূপ কোন প্রয়োগের ছারা তাহা বলা হয় না। স্থতরাং ভাষ্যকার এথানে "যোগানামেব" এই কথার হারা তাঁহার শেষোক্ত সিদ্ধান্তগুলি "আরগুবাদী" মাত্রেরই "প্রতিতন্ত্রসিদ্ধান্ত," ইহা প্রকাশ করিতে পারেন।

মুলকথা, বে অর্থেই হউক, ভাষ্যকার যে এখানে "যোগ" শব্দের হারা আরম্ভবাদী বৈশেষিক সম্প্রদায় অথবা ঐ মতাবলম্বী সকল সম্প্রদায়কে লক্ষ্য করিয়াছেন, তদ্বিষয়ে সন্দেহ নাই। করিণ, ভাষ্যকারের শেষোক্ত সিদ্ধান্তগুলি "আরম্ভবাদী" ভিন্ন আর কোন সম্প্রদানের সিদ্ধান্ত নহে। বৈশেষিকের সিদ্ধান্ত বলিতে "দোগ" শব্দের প্রয়োগ জৈন ফ্রান্থের প্রন্থেও পাইয়াছি'। জৈন ন্তানের গ্রন্থে কোন কোন স্থলে "যৌগ" শব্দেরও প্রন্নোগ আছে<sup>২</sup>। আবার কোন স্থলে "যৌগ" শক্ষের স্বারা প্রমাণ-চতুইয়বাদী নৈয়ায়িক সম্প্রদায়কেও গ্রহণ করা হইয়াছে<sup>ও</sup>। ইহার হারা বুঝা

সৰকারণবিদ্নতাখিতি বোগবচো ধথা।—বিধানিক ঝানিকৃত "পত্ৰপরীক্ষা" ( জৈন স্তায় )। "সদকারণবৃদ্ধিতাং" এইটি বৈশেষিক দর্শনের চতুর্বাধান্ত্রের প্রথম পুত্র। এইটিকে উল্লেখ করিয়া ইংাকে "বোগ"-ৰাকা বলা হইয়াছে।

<sup>)।</sup> यात्रक मनकादनविकामिकामिका

 <sup>।</sup> সৌরতসাংখ্যবৌধানাং তথাভূতপরিশাব-বিশেষাসিছে: ।—( বিন্যানন্দথাবিকৃত পত্রপরীকা )।

সৌগত-সাংখ্যবৌগ-প্রাভাকর-জৈমিনীয়ানাং প্রত্যক্ষামুমানাগ্রোপমানার্থাপজ্যতাবৈরেকৈকাথিকৈর্থাবিবং। —( "नहीकामुव", ७ मम्स्यन, ०१ एवं )।

এই ক্রোক্ত প্রতাক প্রভৃতি প্রনাশগুলির বধাক্রমে এক একটি অতিরিক্ত এইণ করিলে "বৌর" পক্তে প্রতাকাণি চারিট অনাৰ পাওয়া বার। বৈশেষিক বখন অত্যক্ষারি অনাপ্তর্বাবী, তখন এই ক্ত্রে "বৌগ" শৃংক্ষর বারা 'প্রতাক্ষাদি প্রমাণচতুত্তরবাদী নৈরাহিককেই গ্রহণ করা হইরাছে, বলিতে হইবে। বড়্দ্পন্সমূচেত্তের জীকাকার গুণরত্ব क्षेष्ठेर निधिवाद्यन-- "सथातो देनदाविकामाः वोशानतान्त्रामानाः"।

বায়, প্রাচীন কালে বৈশেষিক সম্প্রদায়কে "বোগ" বা "বোগ" শব্দের দ্বারাও প্রকাশ করা হইত এবং কোন হলে "বোগ" শব্দের দ্বারা কেবল গোতম সম্প্রদায়কেও প্রকাশ করা হইত। কেন হইত, কিরপ অর্থে প্রকাপ প্ররোগ হইত, ইহা নিঃসংশব্দে বুঝা না গোলেও প্রক্রপ প্ররোগ বিষয়ে সংশ্য নাই। স্থনীগণের চিন্তা করিবার জন্ত জৈন ন্তান্তের প্রস্থমংবাদও প্রদত্ত হইল। অনুসন্ধিৎস্থ অনুসন্ধান করিয়া তথ্য নির্ণয় করুন।

#### সূত্র। যৎসিদ্ধাবন্যপ্রকরণসিদ্ধিঃ সোইধিকরণ-সিদ্ধান্তঃ ॥৩০॥

অনুবাদ। যে পদার্থের সিদ্ধিবিষয়ে অন্ত প্রকরণের অর্থাৎ অন্ত আনুষঙ্গিক পদার্থের সিদ্ধি হয়, তাহা ( সেই পদার্থ ) অধিকরণসিদ্ধান্ত।

ভাষ্য। যন্তার্থন্ত সিদ্ধাবন্তেহর্থা অনুষজ্যন্তে, ন তৈর্বিনা সোহর্থঃ সিধ্যতি তেহর্থা যদধিষ্ঠানাঃ সোহধিকরণসিদ্ধান্তঃ। যথেন্দ্রিরয়াতরিক্তো জ্ঞাতা দর্শন-স্পর্শনাভ্যামেকার্থগ্রহণাদিতি। অত্রানুষঙ্গিণোহর্থা ইন্দ্রিয়-নানাত্বম্, নিরতবিষয়াণীন্দ্রিয়াণি, স্ববিষয়-গ্রহণলিঙ্গানি, জ্ঞাতুর্জ্ঞান-সাধনানি, গন্ধাদি গুণব্যতিরিক্তং দ্রব্যং গুণাধিকরণং, অনিয়তবিষয়া-শেচতনা ইতি, প্রবার্থসিদ্ধাবেতেহর্থাঃ সিধ্যন্তি ন তৈর্বিনা সোহর্থঃ সম্ভবতীতি।

অনুষাদ। যে পদার্থের (সাধ্যের অথবা হেতুর) সিদ্ধিবিষয়ে অন্য পদার্থগুলি অনুষক্ত (সংবন্ধ ) হয়, বিশদার্থ এই ষে—সেইগুলি অর্থাৎ সেই আনুষঙ্গিক পদার্থগুলি ব্যতীত সেই পদার্থ (পূর্বেবাক্ত পদার্থ) সিদ্ধ হয় না,—আরও বিশদার্থ এই ষে, সেই পদার্থগুলি (সেই আনুষঙ্গিক পদার্থগুলি) 'ষদম্বিতান' অর্থাৎ যে পদার্থের আত্রিত, তাহা অর্থাৎ সেই সাক্ষাৎ উল্লিখ্যমান আত্রয়-পদার্থটি 'অধিকরণ সিন্ধান্ত'। (উদাহরণ) যেমন দর্শন ও স্পর্শনের দ্বারা অর্থাৎ চক্ষুঃ ও ব্যগিন্দ্রিয়ের দ্বারা এক পদার্থের প্রতিসন্ধানবশতঃ আত্মা ইন্দ্রিয় হইতে ভিন্ন (ইহা মহর্ষি গোতম বিলিয়াছেন)।

ইহাতে অর্থাৎ চক্ষুঃ ও স্বগিন্দ্রিরের দারা আত্মার একার্থ-প্রতিসন্ধান-সিদ্ধিবিষয়ে আমুষঙ্গিক পদার্থ ইন্দ্রিয়নানার অর্থাৎ ইন্দ্রিয়ের বহুত্ব (এবং ) ইন্দ্রিয়গুলি (বহি-রিন্দ্রিয়গুলি ) নিয়তবিষয়, স্ববিষয়গ্রহণ-লক্ষণ (এবং ) আত্মার প্রত্যক্ষজানের সাধন অর্থাৎ বহিরিন্দ্রিয়বর্গের বিষয়নিয়ম এবং স্ব স্ব বিষয়গ্রহণলক্ষণত্ব এবং আত্মার প্রত্যক্ষদাধনত (এবং ) দ্রব্য গদ্ধাদি গুণ হইতে ভিন্ন (এবং ) গুণের আধার, অধীৎ দ্রব্যের গদ্ধাদিগুণভিন্নত্ব এবং গুণাশ্রয়ত্ব, (এবং ) আত্মাগুলি অনিয়তবিষয় অর্ধাৎ আত্মার গ্রাহ্ম বিষয়ের নিয়মের অভাব। (অর্ধাৎ মহত্যিকথিত পূর্বেরাক্ত একার্থপ্রতিসদ্ধানপ্রযুক্ত আত্মার ইন্দ্রিয়ভিন্নত্ব সিদ্ধিতে এইগুলি আনুষঙ্গিক পদার্থ )। পূর্ববার্থের সিদ্ধিবিষয়ে অর্থাৎ মহত্যির সাক্ষাৎ কথিত পূর্বেরাক্ত একার্থপ্রতিসদ্ধানের সিদ্ধিতে অন্তর্গত এই পদার্থগুলি (ইন্দ্রিয়বক্ত্যাদি ) সিদ্ধ হয়। (কারণ) সেইগুলি ব্যতীত অর্থাৎ ঐ আনুষঙ্গিক পদার্থগুলি ব্যতীত সেই পদার্থ (পূর্বেরাক্ত প্রতিসন্ধান) সম্ভব হয় না।

টিপ্লনী। ক্রমান্তসারে এই বার অধিকরণসিদ্ধান্তের লক্ষণ বলিয়াছেন। সিদ্ধান্তচভুপ্তয়ের মধ্যে এইটিই ছর্ম্বোধ। স্থতরাং ইহার ব্যাখ্যাও একরূপ হয় নাই। অন্তবাদে তাৎপর্য্যটীকাকারের ব্যাখাই গুৱীত হইন্নাছে। তিনি বলিন্নাছেন, – ভাষ্যে "যত্তাৰ্থন্ত দিছেন" এই স্থলে বিষয়সপ্তমী, নিমিত্ত-সপ্তমী নতে। শেষে তাৎপৰ্য্যাৰ্থ ৰৰ্ণন করিয়াছেন যে, বে পদাৰ্থটি জানিতে হইলে ভাহার আত্রয়ন্ত্রিক পদার্থগুলি ভাষার অন্তর্ভাবেই জানিতে হয়, সাক্ষাৎ উনিধামান সেই পদার্থ তাহার আমুষদ্ধিক পদার্থগুলির আধার; কারণ, তাহাকে আশ্রম করিরাই ঐ আমুষ্থিক পদার্থগুলি সিদ্ধ হয়; সেই পদার্থ পক্ষর ( সাধাই ) হউক আর হেতুই হউক, সেইরূপে অধিকরণসিদ্ধান্ত হইবে। ধেমন "জগ্ৰু চেতনকৰ্ত্ত্ৰ উৎপত্তিমন্ত্ৰাই বস্ত্ৰবহ" এইজপে জগতের চেতনকৰ্ত্ত্ত্ব সাধন করিলে সর্ব্বজ্ঞত্ব-সর্বাশক্তিমত্ববিশিষ্ট-চেতনকর্ত্ কত্বই সিদ্ধ হইরা পড়ে। কারণ, সর্ব্বজ্ঞতাদি বাতীত জগতের চেতনকর্তৃকত্ব সম্ভব হয় না। এ হলে চেতনকর্তৃকত্বরূপ সাধ্যটি তাহার সিদ্ধির অন্তর্গত আনুষন্মিক সর্ব্বজ্ঞাদি পদার্থযুক্ত হইয়াই সিদ্ধ হয়। স্কুতরাং সর্ব্বজ্ঞবাদি সহিত চেতনকর্ত্ব-কর্বই ঐ স্থলে অধিকরণসিদ্ধান্ত, এবং আত্মার ইন্দ্রিরভিন্নত্বসাধনে মহবি গোতম (তৃতীয়াধ্যানের প্রথম স্থাত্ত ) "আমি বাহাকে চকুর দ্বারা দেখিরাছিলাম,তাহাকে দ্বগিক্তিরের দ্বারা স্পর্শ করিতেছি" এই প্রকার একার্যপ্রতিসন্ধানকে হেতু বলিয়াছেন। ঐ হেতুটি সিদ্ধ হইতে গেলে ভাষ্যোক্ত ইন্দ্রির-বর্ত্তর প্রভৃতি আন্তর্যন্ত্রিক পদার্থবর্গদহিত হইবাই দিন্ধ হয়। কারণ, ঐ ইন্দ্রিরবৃত্ততাদি ব্যতীত এরূপ একার্থপ্রতিসদ্ধান দিদ্ধ হয় না (তৃতীয়াধায়ের প্রথম স্থত্ত দ্রন্থব্য)। তাহা হইলে ঐ প্রতিসন্ধানরূপ হেতু ইন্দ্রিরবছত্বাদিগহিত হইরাই সিদ্ধ হইরা ঐরূপে "অবিকরণসিদ্ধান্ত" হইরাছে। এই জন্তই উল্যোতকর লিখিরাছেন —"বাক্যার্থসিন্ধৌ তদপ্রবঙ্গী যো বঃ সোহধিকরণ-সিদ্ধান্তঃ।" ইহাই বাচম্পতিমিশ্রের ব্যাখ্যা। উদয়নের "আত্মতত্তবিবেক" গ্রন্থের দীবিভিতে রবুনাথ শিরোমণি বার্ত্তিকের পাঠ ও তাৎপর্য্যটীকাকারের কথার উলেথ করিয়া অন্যরূপ তাৎপর্য্য বর্ণন করিয়াছেন। সেই সমস্ত পর্য্যালোচনা করিয়া রবুনাথের পরবর্ত্তী বিখনাথ কলিতার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন বে, বে পদার্থ বাতীত বে পদার্থ কোন প্রমাণেই দিন্ধ হয় না, সেই পূর্ব্বোক্ত পদার্থই অধিকরণসিদ্ধান্ত। অর্থাৎ নবীন রখুনাথ ও বিখনাথ প্রভৃতির মতে আনুষক্ষিক পদার্থগুলিই

অধিকরণসিদ্ধান্ত। কারণ, তাহাই প্রক্লত পদার্গসিদ্ধির আশ্রয়। উদ্যোতকরের কথার দ্বারাও সরলভাবে ইহাই বুঝা যায়। কিন্ত ভাষাকারের কথার দারা ইহা সরলভাবে বুঝা যায় না। তাঁহার মতে প্রস্তুত পদার্গটিই আত্মঙ্গিক পদার্থের আশ্রয় বলিয়া তাহাই "অধিকরণসিদ্ধান্ত"। স্বত্তেও 'বং' শব্দের দ্বারা প্রস্তুতপ্রার্থই মহর্ষির বুদ্ধিস্থ। কারণ, পরে 'অন্ত' শব্দ আছে। এখন কথা এই নে, প্রস্তুত পদার্থই হউক আর আতুবঙ্গিক পদার্থই হউক, তাহা "দর্কতন্ত্রসিদ্ধান্ত" বা "প্রতিতন্ত্র-সিদ্ধান্ত হইলে তাহাকে পৃথক্ "অধিকরণসিদ্ধান্ত" বলা নিপ্রাোজন। ইক্রিয়নানাত্মাদি সর্বাতন্ত্র-দিনাম্ভ এবং প্রতিতম্বদিনাম্ভই আছে; তাহাকে আবার "অবিকরণদিনাম্ভ" বলিবার প্রয়োজন কি ? ইহা দকলকেই ভাবিতে হইবে। বাচস্পতির ব্যাখ্যায় এ ভাবনা নাই। কারণ, তাঁহার মতে কেবল ইক্রিয়নানাত্ব প্রভৃতি বা কেবল পূর্কোক্ত স্থত্রকারীয় প্রতিসন্ধানরূপ হেতুই "অধিকরণ-সিদ্ধান্ত" নহে। ইক্রিয়নানাত্মাদি আতু্যক্সিক পদার্থ সহিত পূর্ব্বোক্ত প্রতিসন্ধানত্মপ প্রস্তুত হেতুই "অনিকরণিদিন্তাত্ত"। তিনি স্ত্রকার ও ভাষাকারের এইরূপ তাৎপর্য্য বর্ণন করিরাছেন। "পূর্কার্থসিদ্ধাবেতেহর্থাঃ" এই ভাব্যসন্দর্ভের ব্যাথ্যার তিনি বলিয়াছেন —"পূর্ব্বোহর্থো যঃ সাক্ষাদধিকুতঃ তম্ম সিদ্ধাবস্তৰ্গত ইতি ভাষ্যাৰ্থঃ"। ফলতঃ বাচম্পতি মিশ্ৰের ব্যাধ্যায় অধিকরণ-সিদ্ধান্তটি সর্বতর্মিদ্ধান্ত ও প্রতিতর্মিদ্ধান্তের লক্ষণাক্রান্ত হইবার আশ্রাণ নাই। কারণ, ইন্দ্রিনানাত্ব প্রভৃতি অথবা পূর্ব্বোক্ত প্রতিসন্ধান পৃথগ্ভাবে শান্তে কথিত হইলেও পূর্ব্বোক্ত প্রকারে প্রমাণসিদ্ধ ইন্দ্রিয়নানাত্মাদি সহিত প্রতিসন্ধান কোন শাস্ত্রে কথিত হয় নাই। এই জন্ম ঐক্তপ দিদ্ধান্তকে "অধিকরণদিদ্ধান্ত" নামে তৃতীর প্রকার দিদ্ধান্ত বলা হইরাছে। মনে হর, সর্বাতন্ত্রসিদ্ধান্ত লক্ষণসূত্রে মহর্ষি এই জন্মই "তন্ত্রেহ্ধিক্লতঃ" এই কথাট বলিয়াছেন। কেবল সর্বাশান্তে অবিকৃত্ব পদার্থকেই সর্বাভন্তমিদ্ধান্ত বলিলে সর্বাস্থত অধিকরণসিদ্ধান্তও সর্বাভন্ত সিদ্ধান্তের লক্ষণাক্রান্ত হইয়া পড়িত। বস্ততঃ ব্যাখ্যাত অধিকরণসিদ্ধান্তটি সর্বতন্ত্রসিদ্ধান্ত হইতে বিশিষ্ট। স্নতরাং মহবি তাহাকে সর্বতন্ত্রসিদ্ধান্ত হইতে পৃথক্ করিয়াই বলিয়াছেন।

## সূত্র। অপরীক্ষিতাভ্যুপগমাৎ তদ্বিশেষপরীক্ষণ-মভ্যুপগমসিদ্ধান্তঃ॥৩১॥

অনুবাদ। অপবীক্ষিত অর্থাৎ প্রমাণাদির দ্বারা অনবধারিত পদার্থের স্বীকার করিয়া (যে স্থলে) তাহার বিশেষ পরীক্ষা হয়, (সেই স্থলে সেই স্বীকৃত পদার্থটি) "অভ্যুপগমসিন্ধান্ত"।

ভাষ্য। যত্র কিঞ্চিদর্থজাতমপরীক্ষিতমভ্যুপগম্যতে—অস্ত দ্রব্যুং শব্দঃ, দ তু নিত্যোহধানিত্য ইতি,—দ্রবস্ত সতো নিত্যতাহনিত্যতা বা তদ্বিশেষঃ পরীক্ষ্যতে দোহভ্যুপগম্মিজান্তঃ, স্ববৃদ্ধ্যতিশয়চিখ্যাপয়িষয়া পরবৃদ্ধ্যবজ্ঞানাচ্চ প্রবর্ত্ত ইতি। অনুবাদ। যে স্থলে অপরীক্ষিত অর্থাৎ প্রমাণাদির দ্বারা অনবধারিত কোনও পদার্থ-সামান্ত স্বীকৃত হয়, (উদাহরণের উল্লেখের সহিত সূত্রার্থ বর্ণন করিতেছেন) হউক শব্দ দ্রব্য, কিন্তু তাহা নিত্য অথবা অনিত্য ? (এইরূপে) দ্রব্য হইলে তাহার অর্থাৎ দ্রব্য বলিয়া স্বীকৃত শব্দের নিত্যতা অথবা অনিত্যতারূপ "তদ্বিশেষ" (শব্দগত বিশেষ ধর্ম) পরীক্ষিত হয়, তাহা অভ্যুপগমসিদ্ধান্ত, (ইহা) নিজবুদ্ধির প্রকর্ষ-খ্যাপনেচ্ছা-প্রযুক্ত এবং পরবুদ্ধির অবজ্ঞা প্রযুক্ত প্রবৃত্ত হয়।

টিপ্লনী। "অভ্যপগনাতে পরীক্ষাং বিনাপি স্বীক্রিরতে" এইরূপ ব্যুৎপত্তিতে বিনা বিচারে স্বীকৃত প্রশিক্ষান্তই "অভাপগমসিকান্ত"। ভাষ্যকার নিজের মতানুসারে উদাহরণ-প্রশনের সহিত ইহার ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ভাব্যোক্ত উদাহরণের মূল কথা এই বে, মীমাংসক সম্প্রদার-বিশেষের মতে শব্দ জবাপদার্থ এবং নিতা। নৈয়ায়িক মতে শব্দ গুণ-পদার্থ এবং অনিতা। মীমাংসক শব্দের দ্রব্যন্ত্রসাধন করিতেছেন — নৈয়ায়িক তাহার খণ্ডন করিতে গিয়া মধ্যে বলিলেন, —"আছা, হউক শব্দ দ্রবাপদার্থ, কিন্তু শব্দ নিতা, কি অনিতা, তাহা বিচার কর।" এইরূপে নৈরারিক শব্দের দ্রব্যন্থ মানিয়া লইয়া তাহার বিশেষধর্ম নিত্যন্ত ও অনিতাত্বের পরীকা করিয়া নিতাত্ব থণ্ডন করিলেন। প্রকারান্তরে মীমাংসক পরাস্ত হইলেন। ঐ ত্বলে শব্দের দ্রবাস্থ মীমাংসকের "প্রতিভন্তমিদ্ধান্ত" হইলেও তৎকালে নৈরারিকের পক্ষে উহা "অভ্যপগম-সিদ্ধান্ত"। নৈয়ান্ত্ৰিক দেখিলেন, নীমাংসক শব্দকে দ্ৰব্য ও নিত্য পদাৰ্থ বলিতেছেন; তাঁহার সন্মত শব্দের দ্রব্যন্ত মানিয়া লইরাও শব্দের নিত্যত্ব থণ্ডন করিতে পারি। শব্দনিতাতাই মীমাংসকের স্থদৃঢ় প্রধান সিদ্ধান্ত, স্নতরাং স্ববৃদ্ধির প্রকর্মধ্যাপন ও প্রতিবাদীর বৃদ্ধির অবজ্ঞার জন্ত তাহাই করিব। তাই বিনা বিচারেই মীমাংসকসন্মত শব্দের এব্যন্থ মানিয়া লইলেন। বিচারত্বলে তীব্র প্রতিভাসম্পর মনীয়ী নিজ বৃদ্ধির প্রকর্মথ্যাপনাদির ইচ্ছার অনেক স্থলেই এইরূপ করিয়া থাকেন এবং এই ভাবেই "অভ্যাপগ্যমবাদ," "প্রৌচিবাদ" প্রাভৃতি কথার সৃষ্টি হইয়াছে।

ভার-বার্তিককার প্রভৃতি কেহই ভাষ্যকারের এই ব্যাণ্যা গ্রহণ করেন নাই। তাঁহারা বলিয়াছেন দে, স্থানে "অপরীক্ষিত" বলিতে দালা ঋষিস্থানে সাক্ষাৎ উপনিবদ্ধ হয় নাই, অথচ তাহার বিশেষ ধর্মের এমন ভাবে পরীক্ষা করা হইয়াছে, যদ্ধারা বুঝা যায়, উহা ঋষির স্বীকৃত সিদ্ধান্ত। যেমন মনের ইন্দ্রিছৰ ভারস্থানে সাক্ষাৎ উপবর্ণিত না হইলেও ভারস্থানে মনের যে বিশেষ ধর্মের পরীক্ষা আছে, তদ্ধারা বুঝা যায়, মনের ইন্দ্রিয়ন্ত ভাষ্যস্থানের মহর্ষির স্বীকৃত। স্থতরাং মনের ইন্দ্রিয়ন্ত মহর্ষি গোতমের "অভ্যুপগমসিদ্ধান্ত"। ফল কথা, যেটি স্থানে সাক্ষাৎ কথিত হয় নাই, কিন্তু তাহার বিশেষ পরীক্ষার দ্বারা তাহাকে স্থাকারের স্বীকৃত সিদ্ধান্ত বলিয়া বুঝা যায়, উদ্যোতকর প্রভৃতির মতে তাহারই নাম "অভ্যুপগমসিদ্ধান্ত" এবং ঐরপই স্থার্থ। উদ্যোতকর ভাষ্যকারের ব্যাথ্যার দেয়ি প্রদর্শন করিতে অনেক কথা বলিয়াছেন। ভাষ্যকারের পক্ষে বলিতে পারি যে

স্থা পাঠ করিরা ভাষাকারের ব্যাখ্যাই সহজবুদ্ধিগম্য হর। "অপরীক্ষিত" শব্দের দ্বারা থাহা পরীকা করিয়া অর্থাৎ প্রমাণাদির ছারা বুঝিয়া লওয়া হয় নাই, এই অর্থ ই সহজে বুঝা যায়। যাহা ঋষিস্তত্তে সাঞ্চাৎ কৰিত হয় নাই, এই অৰ্থ উহার দ্বারা সহজে বুঝা যায় না। উহা বুঝিতে কষ্টকল্পনা করিতে হয়। পরন্ত বিশেষ পরীক্ষাপ্রযুক্ত অপরীক্ষিতের স্বীকার, ইহাই মহর্ষির বক্তব্য হইলে "তদিশে দপরীক্ষণাদপরীক্ষিতাভাপগমঃ" এইরূপ ভাষাই মহর্ষি প্রয়োগ করিতেন। ফল কথা, শ্বি-স্ত্রের সহজবোধ্য অর্থ পরিত্যাগ করা ভাষ্যকার সম্বত মনে করেন নাই। পূর্কেই বলিয়াছি, মনের ইন্দ্রিয়ত্ব ভাষ্যকারের মতে অভ্যাপগমসিদ্ধান্ত নহে। ভাষ্যকার প্রত্যক্ষলক্ষণ-স্ত্রভাষো মনের ইক্রিয়ত্ব সহল্পে বাহা বলিরাছেন, তাহাতে বুঝা ধার, মনের ইক্রিয়ত্ব তাঁহার মতে "দৰ্মত প্ৰদিদ্ধান্ত"। মনু স্থৃতি প্ৰভৃতি শাস্ত্ৰে এবং "ইন্দ্ৰিয়াণাং মনশ্চান্ত্ৰি" এই ভগবদগীতাবাক্যে মনের ইল্রিয়ত্ব স্পাই প্রকটিত থাকার উহা সর্কশালে অবিক্রন্ধ বলিরাই ভাষ্যকার মনে করেন। "বেদান্ত-পরিভাষা"-কারের পক্ষ হইয়া ঐ সমস্ত শাস্তবাক্যের অন্তর্রূপ ব্যাখ্যা করিলে ভাষ্যকার তাহা নিতান্ত অপব্যাখ্যা মনে করেন। বস্ততঃ মন্বাদিশাস্ত্রে মনের ইক্রিয়হবাদ স্পষ্ট আছে। তবে ঋষিস্থত্তে ইন্দ্রির হইতে মনের যে পৃথক্ উল্লেখ আছে, ভাষ্যকার তাহার কারণ পুর্বেই বলিয়া আসিরাছেন। অধিসূত্রে বহিরিন্দ্রিয়-তাৎপর্যোই ইন্দ্রির শব্দের প্রয়োগ হইরাছে। তাহার ছারা মন ইক্রিয়ই নহে, ইহা বুঝিতে হইবে না। "ইক্রিয়েভাঃ পরা অ্বগভিজে পরং মনঃ" ইত্যাদি উপনিষদেও বহিরিন্দ্রিয়-তাৎপর্যোই ইন্দ্রিয় শব্দের প্রয়োগ হইরাছে। বহিরিন্দ্রিয়বর্গ হুইতে অভ্রিক্রিয় মনের বিশেষ-প্রদর্শনের জন্তুই উপনিষদে ঐকপে বৃথিরিক্রিয় হুইতে মনের পুথক উরেধ হইরাছে। মন ইন্দ্রিরই নহে, ইহা ঐ উপনিষদবাকোর প্রতিপাদ্য নহে। তাহা হইলে মনের ইক্রিয়ঞ্প্রতিপাদক ম্বাদি শান্তবাক্যের অপ্রামাণ্য হইরা পড়ে। মনের ইক্রিয়ঞ্ "সর্বভন্তসিদান্ত" হইলে তাহা কোনমতে "অভাগগমসিদান্ত" হইতেও পারে না। কারণ, সর্বস্থত পদার্থে কোন পক্ষেরই বিবাদ হয় না ; এবং ভাষ্যকারের মতে যখন সম্প্রদায়বিশেষের প্রতিতন্ত্র-সিদ্ধান্তই বিচারত্বলে অন্তের "অভাপগ্যসিদ্ধান্ত" হইবে, তথ্য তাহাতে সিদ্ধান্তের সামাত্র লক্ষণ্ড অবশ্ৰ থাকিবে।

ভাষ্যকারের মতে স্বীকৃত পদার্থ ই সিদ্ধান্ত। কারণ, তিনি পূর্কে বলিয়া আসিয়াছেন—
"অন্তজায়মানোহর্গ: সিদ্ধান্তঃ।" প্রতরাং তাঁহার মতে সিদ্ধান্তের সামান্ত লক্ষণ-স্বেরও সেইরপ
তাৎপর্য্য বুঝিতে হইবে। সিদ্ধান্তের বিশেষ লক্ষণস্থেরে মধ্যেও প্রথম তিনটিতে পদার্থেরই
সিদ্ধান্তব স্পষ্ট আছে। উদ্যোতকর প্রভৃতি পদার্থের অভ্যুপগমকেই সিদ্ধান্ত বলিয়াছেন। উদয়নাচার্য্য "তাৎপর্যাপরিগুদ্ধি" টীকায় ইহার মীমাংসা করিয়াছেন বে, "অর্থাভ্যুপগময়োগুণপ্রধানভাবস্ত্র
বিবক্ষাতক্ষরাং।" অর্থাং কেছ পদার্থের প্রাধান্ত, কেছ তাহার অভ্যুপগময়ে প্রাধান্ত বিবন্ধা করিয়া
ঐরপ বলিয়াছেন, কলে উহা একই কথা। উহাতে কোন বিরোধ হয় নাই। সিদ্ধান্তের ভেদ
থাকিলে অথবা সর্কবিষয়ে সকলের ঐকমত্য সন্তব হইলে বিচারপ্রবৃত্তি অসন্তব, এ কথা ভাষ্যকার
পূর্কেই বলিয়া আসিয়াছেন।

ভাষ্য। অথাবয়বাঃ।

অনুবাদ। অনস্তর অর্ণাৎ সিদ্ধান্তনিরূপণের পরে (ক্রমপ্রাপ্ত) অবয়বগুলি (নিরূপণ করিয়াছেন)।

### সূত্র। প্রতিজ্ঞাহেভূদাহরণোপনয়-নিগমনাত্যবয়বাঃ॥৩২॥

অমুবাদ। (১) প্রতিজ্ঞা, (২) হেতু, (৩) উদাহরণ, (৪) উপন্য, (৫) নিগমন, ইহারা অর্থাৎ এই পাঁচ নামে পাঁচটি বাক্য "অবয়ব"।

বির্তি। অনুমান প্রমাণ সামান্ততঃ বিবিধ। স্বার্থ এবং পরার্থ। নিজের তক্ নিশ্চয়ের জল্ল যে অনুমানকে আশ্রম করা হয়, তাহাকে বলে স্বার্থান্থমান। যেথানে নিজের এক পকের নিশ্চয়ই আছে, কিন্তু প্রতিবাদী তাহার বিরুদ্ধ পক্ষ প্রকাশ করিয়া মধ্যন্থ ব্যক্তিগণের সংশয় জন্মাইরাছে, দেখানে মধ্যন্থদিগের নির্ণয়ের জল্ল অথবা প্রতিবাদীকে পরাজিত করিবার জল্ল যে অনুমান-প্রমাণ আশ্রম করা হয়, তাহাকে পরার্থাগ্রমান বলে। এই "পরার্থ" শক্ষের ছই প্রকার অর্থের ব্যাথ্যা আছে। "পরার্থ" বলিলে বুঝা বায়, পরের জল্ল। পরের জল্ল অর্থাৎ মধ্যন্থের জল্ল, মধ্যন্থের নির্ণয়ের জল্ল। অথবা (২) পরের জন্ম কিনা প্রতিবাদীর জল্ল, অর্থাৎ প্রতিবাদীর পরাজয়ের জল্ল। কিন্তু যে বিচারে মধ্যন্থ নাই, কেবল তত্ত্বনির্ণয় উক্রেল্ড করিয়া গুরু-শিষ্য প্রস্তৃতি যে বিচার করেন, দেই "বাদ" বিচারে প্রতিবাদীর পরাজয় উদ্দেশ্ত না থাকার এবং মধ্যন্থ না থাকার দেই স্থলীয় অনুমান পূর্কোক্ত ছিবিব ব্যাথ্যান্থসারে "পরার্থ" হইতে পারে না। যদি বলা বায় বে, বে অনুমান প্রতিবাদী অথবা মধ্যন্থকে বুঝাইবার জল্ল, তাহাই "পরার্থান্থমান", তাহা হইলে "বাদ"-বিচারের পরার্থান্থমানও ঐ কথার দ্বারা পাওয়া বায়। "বাদ"বিচারে মধ্যন্থ না থাকিলেও প্রতিবাদী অবশ্ব থাকিবে। প্রতিবাদী না থাকিলে কোন বিচারই হয় না। তবে "বাদ"বিচারে বাদী ও প্রতিবাদীর জিনীয়া না থাকায় মধ্যন্থের আবশুক্ত। নাই।

কিন্তু যে বিচারে বাদী ও প্রতিবাদী জিলার, যে কোনরূপে নিজের বিপক্ষকে পরাজিত করার জন্ম যেখানে বাদী ও প্রতিবাদীর প্রবদ্ধ আকাজ্ঞা, দেখানে বিচার্য্য বিষয়ে বিজ্ঞতম নিরপেক্ষ এবং উভয় পক্ষের সন্মানিত মধ্যস্থ থাকা আবগুক। সভাপতি দেই মধ্যস্থ নিয়োগ করিবেন। উপযুক্ত মধ্যস্থ না থাকিলে এবং কোন বিশিষ্ট নিয়মের অধীন না থাকিয়া বিচার করিলে, দে বিচারে আনেক প্রকার গোলবোগ এবং উদ্দেশ্য দিছির ব্যাঘাত ঘটিতে পারে এবং ঘটিয়াই থাকে। এ জন্ম মহর্ষি গোতম দেই বিচারের একটি বিশিষ্ট নিয়মবদ্ধনের জন্ত "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি পাঁচটি বাক্যাবিশেবের উরেথ করিয়া গিয়াছেন। যথাক্রমে ও "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি পাঁচটি বাক্যে পরবর্তী স্থায়াচার্যায়ণ "স্থায়" নামে উরেথ করিয়াছেন। "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি পাঁচটি বাক্য ঐ "স্থায়" নামক বাক্যমান্টির পাঁচটি অংশ, তাই উহানিগকে "অবয়ব" বলা হইয়াছে (প্রথম স্থাজারো অবয়ব-ব্যাঝ্যা প্রস্থিব)। ফলকথা, বিচারে নিজের পক্ষটি বুঝাইতে এবং তরিষরে প্রমাণ

উপস্থিত করিতে যে সকল বাক্যের প্রয়োগ করিতে হইবে, সেই বাক্যগুলিই "অবয়ব" নামে কথিত হইরাছে। কিন্তু যে বাক্যের দারা পরের হেতুর দোদের উল্লেখ করা হইবে, অথবা প্রতিবাদীর উরিখিত দোষের নিরাকরণ করা ইইবে, দে সকল বাক্য "অবয়ব" নামে কথিত হয় নাই। মহর্ষির পঞ্চাবন্ধবের লক্ষণগুলি দুেখিলেই ইহা বুঝা নায়। মহর্বি এই স্থানের ছারা তাহার "অবন্ধব" পদার্থের বিভাগ অর্থাৎ বিশেষ নামগুলির উল্লেখ করিলেও এই স্থতের দারা "অবয়বের" সামান্ত লকণেরও স্চনা করিয়াছেন। কারণ, পদার্থের সামাগ্র লক্ষণ বাতীত তাহার বিভাগ হইতে পারে না। পরবর্ত্তা নব্য নৈরায়িকগণ এই "অবরব" পদার্থের লক্ষণ ব্যাখ্যায় প্রচুর বৃদ্ধিমন্তা ও ধাক্কুশণতার পরিচর দিলেও মহর্ষির এই স্তত্তের ছারা বুঝা যায় যে, "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি পঞ্ বাক্যের অক্সতমত্বই "অবন্নবের" সামান্ত লক্ষণ এবং যথাক্রমে উচ্চারিত "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি পঞ্চবাক্যের সমূহত্বই বাক্যরূপ ক্রান্তের সামান্ত লক্ষণ। মহবি-স্থতে ইহাই বেন স্থচিত হইয়াছে । মুলক্পা, পরাথানুমানকে বেমন "ভার" বলা হইরাছে, তজ্ঞপ ঐ পরাথানুমানে "প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি বে পাচটি বাক্যের প্রয়োগ করিতে হয়, ঐ পঞ্চ বাক্যের সমষ্টিকেও "ন্যায়" বলা হইয়াছে। বথাক্রমে উচ্চারিত ঐ প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চ বাক্যের সমষ্টিতেই এই "ন্যায়" শব্দের ব্যবহার হইয়াছে। উহাদিগের এক একটি বাক্য "ন্যায়" নামে বাবহৃত হয় না। প্রতিজ্ঞাদি এক একটি বাক্য ন্যায়ের "অবন্তব" নামে ব্যবহৃত হইন্না থাকে।

পরার্থান্তমানে প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চ বাক্যের যে ভাবে প্রয়োগ হয়, তাহার একটা উদাহরণ দেখাইতেছি। নৈরায়িক শব্দকে অনিত্য বলেন, মীমাংসক শব্দকে নিত্য বলেন। উভর পক্ষ জিগীযাবশতঃ স্থ পক্ষ স্থাপন করিয়া বিচার করিবেন। সভার আহ্বান হইল, উপযুক্ত মধ্যত্তের নিরোগ হইল। বাদী নৈয়ারিক, মীমাংসক তাঁহার প্রতিবাদী। মধ্যক্ত প্রথমে বাদী নৈয়ায়িককে জিল্পাসা করিবেন,—"তোমার সাধনীয় কি ?" অর্থাৎ তুমি কি প্রতিপন্ন করিতে চাও। তখন বাদী নৈয়াগ্ৰিক প্ৰথমেই বলিবেন—(১) "শব্ধ অনিতা"। এখানে "শব্দ অনিতা"

<sup>&</sup>gt;। প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পাঁচটি বাকা বিলিত হইরা একবাকাতা লাভ করতঃ একটি বিশিষ্ট অর্থের প্রতিপাদন করে। - ঐ বিশিষ্টার্বপ্রতিপাদক মংবিকাকেই "কার" বলে:। প্রতিজ্ঞাদি পাঁচটি বাকা প্রত্যেকে ঐ মহাবাকোর অক্ষ বা অবহব। এই প্রাচীন বত উলোভকরের কথাতে পাওয়া যায়। তত্তিস্তামণিকার গঙ্গেশ এই প্রাচীন বতকেই আত্র করিয়া ''ভার' ও ''অবয়বের'' লক্ষ্ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। কিন্তু পরবর্তী নবা নৈত্রায়িক প্রধান রজুনাথ শিখোমণি গলেশের শ্রাহ্ম ও "অবহুবের" ক্কণের ব্যাখ্যা করিতে গলেশের অবলম্বিত চির্প্রচলিত মতের প্ৰতিবাৰই কহিছাছেন। তিনি বলিয়াছেন,—"উচিভামুপুলাঁকপ্ৰতিজ্ঞাদিশক্ষমুৰাছত্বং ভাছত্ব্"। অৰ্থাং ব্যাক্রনে "প্রতিক্রা" গ্রভৃতি "নিগ্নন" প্রাপ্ত বাকোর সমষ্টিই "নাার"। উহারা মিলিত ইইরা কোন একটি বিশিষ্টার্থ अठिनापन कतिरक नार ना, हेटा त्रण्नाथ द्वाहेदारणन । त्रज्नाथ "अवदारक" अथम कक्षन विवाहणन-"নাাহান্তৰ্গতহে সতি প্ৰতিজ্ঞাদানতনত্ত্ব্"। অৰ্থাৎ নাাহ্বাকোর অন্তৰ্গত প্ৰতিজ্ঞাদিবাকোর অন্যতনই "অবহুৰ"। বুলিকার বিখনাথও উহাই বলিরাছেন। স্বতরাং বলা বাইতে গালে, নবা নৈয়ারিক রখুনাথ প্রভৃতিও নহাঁবি-ক্রের बेक्स छादम्या अहतं कविशाहित्यन।

এই বাকাটির নাম "প্রতিজ্ঞা"। ঐ বাকাটি নৈরান্নিকের সাধ্যনির্দেশ; স্থতরাং উহা তাঁহার প্রতিজ্ঞা। তাহার পরে মধ্যস্থ প্রবর্ধার বাদীকে জিজ্ঞাদা করিবেন বে, তুমি কি হেতুর দারা তোমার মত সংস্থাপন করিবে ? অর্থাৎ শব্ধ যে অনিতা, ইহার হেতু কি ? কোনু পদার্থ শব্ধে অনিতাত্বের সাধক বা জ্ঞাপক ? তথন বাদী নৈয়ায়িক বলিবেন যে, (২) "উৎপত্তিধর্মকত্ব ক্তাপক"। নৈরারিকের এই বাকাটির নাম "হেতু" অর্থাৎ "হেতু" নামক দ্বিতীয় অবয়ব। পরে মধ্যস্থ পুনর্নার বাদীকে জিজ্ঞাসা করিবেন যে, উৎপত্তিধর্মকত্ব থাকিলেই যে দেখানে অনিত ত্ব থাকিবে অর্থাৎ যে সকল পদার্থের উৎপত্তিরূপ ধর্ম আছে, তাহারা যে অনিতাই হইবে, ইহা কিরূপে বুঝিব ? এতছভ্রে তখন বাদী নৈয়ায়িক বলিবেন,—(৩) "উৎপত্তিধর্মক ঘটাদি প্রব্যকে অনিতা দেখা যাম" অর্থৎ যে দকল পদার্থের উৎপত্তিরূপ ধর্মা আছে, দে দকল পদার্থ অনিতাই হইবে, ইহা উৎপত্তিধৰ্মক বছ পদাৰ্থ দেখিয়া নিশ্চয় করা গিয়াছে। নৈগায়িকের পূর্বোক্ত তৃতীয় বাক্যের নাম "উদাহরণবাক্য"। পরে মধ্যত্থ বাদীকে পুনর্বার জিজ্ঞাসা করিবেন বে, আচ্ছা, উৎপত্তিধর্মক বস্তমাত্রই অনিতা, ইহা বুঝিলাম, তাহাতে শব্দ অনিতা হইবে কেন ? এতছভবে বাদী নৈয়ায়িক তথন বলিবেন —(৪) "শব্দ দেই প্রকার উৎপত্তিধর্মক"। অর্থাৎ ঘটাদি পদার্থ বেমন উৎপত্তিবর্শ্বক, তক্রপ শব্দও তাদৃশ উৎপত্তিবর্শ্বক। নৈয়ায়িকের এই চতুর্থ বাক্যাটর নাম "উপনয়"। তাহার পরে মধ্যন্থ বলিবেন যে, তুমি এ পর্যান্ত যাহা বলিলে, তাহা এক কথায় উপসংহার করিয়া বল। তথন বাদী নৈরায়িক বলিবেন—(e) "সেই উৎপত্তিধর্মকত্বহেত্রক শব্দ অনিতা"। নৈয়ারিকের এই পঞ্চম বাকাটির নাম "নিগমন"। এই প্রণালীতে শেষে মীমাং-সকও আত্মপক স্থাপন করিবেন।

এইরপ বিচারে মধ্যস্থের সংশরবশতঃ জিজ্ঞাসা জন্ম। ঐ সংশয় নিরাস করিতে তর্ক আবক্তক হয়। প্রমাণই তত্তনিশ্চয় জন্মার। প্রমাণের তদ্বিষয়ে সামর্থ্য আছে। তত্ত্ব নিশ্চয়ই প্রমাণের ফল। প্রেরাক্ত সংশয় প্রভৃতি পাঁচটিকেও কোন নৈয়ায়িক সম্প্রদার অবয়বর মধ্যে গাণ্য করিয়া অবয়ব দশটি বলিতেন। কিন্তু "সংশয়", "জিজ্ঞাসা", "তর্ক", "প্রমাণের তত্ত্বনিশ্চয়ণামর্থ্য" এবং "তত্ত্বনিশ্চয়"—এই পাঁচটি বাক্য নহে, স্কৃতরাং উহারা ক্রায়বাক্যের অবয়ব হইতে পারে না। বাক্যই বাক্যের অবয়ব হইতে পারে, এ জন্ত মহর্ষি প্রতিজ্ঞাদি পাঁচটি বাক্যকেই "অবয়ব" বলিয়াছেন।

ভাষ্য। দশাবয়বানেকে নৈয়ায়িকা বাক্যে সঞ্চলতে। জিজ্ঞাসা, সংশয়ঃ, শক্যপ্রাপ্তিঃ, প্রয়োজনং, সংশয়ব্যুদাস ইতি। তে কল্মামোচ্যস্ত ইতি। তত্রাপ্রতীয়মানেহর্থে প্রতায়ার্থস্থ প্রবর্তিকা জিজ্ঞাসা। অপ্র-তীয়মানমর্থং কল্মাজ্জিজ্ঞাসতে ? তং তত্ত্বতো জ্ঞাতং হাস্থামি বা উপাদাস্কে, উপেক্ষিয়ে বেতি। তা এতা হানোপাদানোপেক্ষাব্দয়ত্ত্বজ্ঞান-

ভার্বন্ত বিষ্ণান্ত । দা থবিষ্ণমাধনমর্থভৈতি । জিজ্ঞাদাধিষ্ঠানং দংশন্নশ্চ ব্যাহতধর্মোপদংঘাতাৎ তবুজ্ঞানে প্রত্যাদন্ধঃ। ব্যাহতয়োহি ধর্ময়োরত্যতরৎ তবুং ভবিতৃমহতীতি । দ পৃথগুপদিক্টোহপ্যদাধনমর্থ-জেতি । প্রমাতুঃ প্রমাণানি প্রমেয়াধিগমার্থানি, দা শক্যপ্রাপ্তিন দাধকত্য বাক্যত্য ভাগেন যুজাতে প্রতিজ্ঞাদিবদিতি । প্রয়োজনং তত্ত্বাবধারণমর্থনাধকত্য বাক্যত্য ফলং নৈকদেশ ইতি । দংশয়বুদাদ্যঃ প্রতিপক্ষোপবর্ণনং, তৎ প্রতিধেধে তত্ত্বাভ্যনুজ্ঞানার্থং, ন ত্বয়ং সাধকবাকৈয়কদেশ ইতি । প্রকরণে তু জিজ্ঞাদাদ্যঃ সমর্থা অবধারণীয়ার্থোপকারাৎ । তত্ত্বদাধকভাবাত্ত্ব প্রতিজ্ঞাদন্ধঃ সাধকবাক্যত্ত ভাগা একদেশা অবয়বা ইতি ।

অমুবাদ। অন্য নৈয়ায়িক-সম্প্রদায় বাক্যে ( স্থায় নামক বাক্যে ) দশটি অবয়ব বলেন। (তন্মধ্যে গোতমোক্ত পাঁচটি হইতে অতিরিক্ত পাঁচটি ভাষ্যকার বলিতেছেন) (১) জিজ্ঞিদা, (২) দংশয়, (৩) শক্যপ্রাপ্তি, (৪) প্রয়োজন, (৫) সংশয়ব্রদাস। (প্রশ্ন) সেগুলি অর্থাৎ অন্য নৈয়ায়িক-সন্মত জিজ্ঞাস। প্রভৃতি পাঁচটি অবয়ব (মহিষ গোতম) কেন বলেন নাই ? — (জিজ্ঞাসা প্রভৃতির ব্যাখ্যান পূর্বক ইহার কারণ প্রকাশ করিতেছেন) তল্মধ্যে (জিজ্ঞাসা প্রভৃতি পাঁচটির মধ্যে) অপ্রতীয়মান (সামান্যতঃ জ্ঞায়মান, কিন্তু বিশেষতঃ অজ্ঞায়মান ) পদার্থ বিষয়ে প্রত্যয়ার্থের অর্থাৎ ঐ পদার্থের বিশেষ তত্ত্বাবধারণের প্রয়োজন হানাদিবুদ্ধির প্রবর্ত্তিকা (উৎপাদিকা) জিজ্ঞাসা। (প্রশ্নোত্তরমূখে এই কথার বিশদার্থ ব্যাখ্যা করিতেছেন) অজ্ঞায়মান পদার্থকে কেন জিজ্ঞাসা করে ? (উত্তর) ষথার্থরূপে জ্ঞাত সেই পদার্থকে—অর্থাৎ ঐ অজ্ঞায়মান পদার্থকে বিশেষ-রূপে জানিয়া ত্যাগ করিব অথবা গ্রহণ করিব অথবা উপেক্ষা করিব, এই জন্য। সেই এই হানবুদ্ধি, গ্রহণবুদ্ধি এবং উপেক্ষাবুদ্ধি (যে বুদ্ধির দ্বারা ত্যাগাদি করে, সেই বুদ্ধি ) তত্ত্বজ্ঞানের অর্থাৎ পদার্থের বিশেষ নিশ্চয়ের প্রয়োজন। সেই নিমিত্ত জ্ঞাতা ব্যক্তি (বিশেষতঃ অজ্ঞায়মান পদার্থকে ) জিজ্ঞাসা করে। সেই এই "জিজ্ঞাসা" অর্থের সাধক (প্রতিজ্ঞাদি বাক্যের হ্যায় পরপ্রতিপাদক) নহে। (অর্থাৎ এই জন্মই জিজাসা ন্যায়ের অবয়ব হইতে পারে না।) জিজাসার মূল সংশয়ও বিরুদ্ধ ধর্মান্ত্রের সম্বন্ধ প্রযুক্ত তত্তজানে প্রত্যাসর (নিকটবর্ত্তী)। বেহেতু, বিরুদ্ধ ধর্মান্তয়ের একটিই তক্ত হইতে পারে। সেই "সংশয়" (মহবি কর্ত্তক) পৃথক্

উপদিষ্ট হইলেও অর্থের সাধক ( প্রতিজ্ঞাদি বাক্যের ভায় পরপ্রতিপাদক ) নহে। ( অর্থাৎ এই জন্মই সংশয় ভায়ের অবয়ব হইতে পারে না )।

প্রমাণগুলির প্রমাতার প্রমেয়-বোধার্থ। সেই "শক্যপ্রাপ্তি" অর্থাৎ প্রমাতা ও প্রমাণগুলির প্রমেয়-বোধ-জনন-শক্তি প্রতিজ্ঞাদি বাক্যের ন্যায় সাধক অর্থাৎ পর-প্রতিপাদক বাক্যের সংশের সহিত যুক্ত হয় না ( অর্থাৎ এই জন্মই "শক্যপ্রাপ্তি" ন্যায়ের অবয়ব হইতে পারে না )। তত্ত্ব-নিশ্চয়রূপ প্রয়োজন অর্থ-সাধক বাক্যের (পরপ্রতিপাদক ন্যায়-বাক্যের) ফল, একদেশ নহে। ( অর্থাৎ এই জন্মই প্রয়োজন ন্যায়ের অবয়ব হইতে পারে না )। "সংশয়বুাদাস" বলিতে প্রতিপক্ষোপবর্ণন, অর্থাৎ প্রতিপক্ষে হেতুর অভাবের কথন, প্রতিধেধ হইলে অর্থাৎ প্রতিপক্ষের নিষেধ হইলে, তাহা ( প্রতিপক্ষোপবর্ণন ) তত্ত্বজ্ঞানের অর্থাৎ প্রমাণের অভ্যনুজ্ঞার নিমিত্ত। ইহা ( সংয়শবুাদাস ) কিন্তু সাধকবাক্যের ( পরপ্রতিপাদক ন্যায়-বাক্যের ) একদেশ ( অংশ ) নহে। ( অর্থাৎ এই জন্মই "সংশয়বুাদাস" ন্যায়ের অবয়ব হইতে পারে না )। প্রকরণে অর্থাৎ বিচার-প্রবৃত্তিতে কিন্তু অবধারণীয় পদার্থের উপকারির প্রযুক্ত জিজ্ঞাসা প্রভৃতি ( পূর্বোক্ত পাঁচটি ) সমর্থ অর্থাৎ আবশ্যক। পদার্থ-সাধকর অর্থাৎ পরপ্রতিপাদকর প্রযুক্ত কিন্তু প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি ( গোতমোক্ত পাঁচটি ) সাধক-বাক্যের অর্থাৎ ন্যায়বাক্যের ভাগ, একদেশ, অবয়ব।

টিপ্লনী। উদ্যোতকর বলিয়াছেন যে, অবয়বের সংখ্যাবিষরে অন্যান্ত মতগুলি ভ্রান্ত, ইহা স্থচনা করিবার জন্তই অর্থাং অবয়বের সংখ্যা-নিয়মের জন্তই ন্তায়াচার্য্য মহর্ষি গোতম এই বিভাগ-স্থাটি বলিয়াছেন। ভাষ্যকার কিন্ত ইহা কিছু বলেন নাই। তিনি কেবল দশাব্যববাদেরই এখানে উল্লেখ করিয়া তাহার অনুপপত্তি দেখাইয়াছেন।

ভাষ্যকারোক্ত দশাবয়ববাদী নৈয়ায়িকদিগের প্রকৃত পরিচয় এখন নিতাস্ত হর্লত হইয়াছে।
উদ্যোতকর প্রভৃতি প্রাচীনগণ তাহাদিগের বিশেষ বার্ত্তা কিছু বলিয়া যান নাই। "তার্কিকরক্ষা"কার বরদরাজ এবং তাহার টীকাকার মন্নিনাথ এবং "ভায়দার" গ্রন্থকার প্রভৃতি দশাবয়ববাদীদিগকে প্রাচীন নৈয়ায়িক বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন। কিন্তু ঐ প্রাচীন নৈয়ায়িক কাহারা, ইয়া
কেহ বলেন নাই। খৃষ্ট-পূর্ববর্ত্তা "ভাস" কবির "প্রতিমা" নাটকে মেধাতিথির ভায়শালের
সংবাদ পাওয়া য়য়; কিন্তু তাহার আর কোন সংবাদ পাওয়া য়য় না। "চরকসংহিতা"য় গোতমের
উক্ত ও অনুক্ত ভায়াল অনেক পদার্থের উল্লেখ দেখা য়য়। কিন্তু দশাবয়ববাদ তাহাতেও
নাই।

অবশ্য কেছ কল্পনা করিতে পারেন বে, মহবি গোতমের পূর্ববর্ত্তী ভাগাচার্য্যগণ অথবা তল্পথে কোন ভাগাচার্য্য "দশাব্যববাদী" ছিলেন। মহবি গোতম ঐ মতের অসঙ্গতি ব্বিয়া "পঞ্চাব্যব- ভাষবিদ্যা"র প্রবর্ত্তন করিয়াছেন। তথন হইতে গোতমের বিশুদ্ধ ও স্থপ্রণালীবদ্ধ স্থাত্তলিই ভাষবিদ্যার মৃণগ্রন্থরূপে প্রচলিত ও সমাদৃত হইয়াছে।

ইহাতে বক্তব্য এই বে, সর্কবিদ্যার প্রদীপ "ভাষবিদ্যা" অতি প্রাচীন, এ বিষরে কোন সংশ্ব নাই। বিদ্যার গণনার শ্রুতিও বলিয়ছেন,—"ভারো মীমাংসা ধর্মশাস্ত্রাবিশ । ছান্দোগ্যোপনিধদে "বাকো বাক্য" অর্গাং তর্কশাস্ত্রের উল্লেখ পাওয়া বার এবং বৃহদারণাকে "স্থ্র" প্রছের উল্লেখ দেখা বার। অনেকে অন্থমান করেন যে, বৈদিক মুগের ঐ সকল স্থ্রই সংকলিত ও পরিবর্জিত হইয়া পরে পাণিনিস্থ্র ও গৃহাদিস্ত্র এবং ভারাদি দর্শনস্থ্ররূপে পরিণত হইয়াছে। দে বাহা হউক, এখন প্রকৃত কথা এই বে, মহর্ষি গোতমের পূর্বে ভারবিদ্যার সম্প্রদার-প্রবর্জক কোন আচার্য্য থাকিলে, মহর্ষি গোতম অবশুই তাহার নামাদির উল্লেখ করিতেন। বেদান্তস্থ্র প্রস্তৃতির স্তার ভারস্থ্যে বিভিন্নমতবাদী কোন আচার্য্যের নামাদির উল্লেখ করিতেন। বেদান্তস্থ্র প্রস্তৃতির স্থার ভারস্থ্যে বিভিন্নমতবাদী কোন আচার্য্যের নামাদির উল্লেখ করিতে । বেদান্তস্থ্য প্রস্তুত্র বিকিপ্ত ভার্য-তত্ত্বসমূহের গ্রন্থন করেন। তাহার পূর্বে হইতে ভারবিদ্যা থাকিলেও, তিনিই ভারবিদ্যার প্রতিষ্ঠাতা, দর্শনকার থাবি—ইহাই চির-প্রচণিত দিন্ধান্ত আছে। তাহার পূর্বে বা সমকালে দশাব্যববাদী ভারাচার্য্য কেই ছিলেন, এ বিষয়ে কোনও প্রমাণ পাওয়া বার না। তবে বদি কল্পনার আশ্রন্ধেই একটা দিন্ধান্ত করিতে হয়, তাহা হইলে অন্তর্গ কল্পনাও সক্ষত কি না, তাহাও চিন্তা করা উচিত।

আমার মনে হয়, বাৎস্থায়নের পূর্ব্ধে বাহারা বিক্বত, কল্লিত ও অণস্পূর্ণ স্থায়স্ত্রের সাহায়ে এবং ক্রনার আশ্ররে ভারনিবন্ধ রচনা করিয়া গৌত্মীয় ভারমতের প্রচার করতঃ কোন মতে সম্প্রানায় রক্ষা করিয়াছিলেন, তাঁহারাই দশাবয়ববাদের উদ্ধাবক। ঐ প্রাচীন নৈয়ারিকগণ স্কাংশে প্রকৃত গোত্ম মত জানিতেন না। অনেক নৃত্ন স্ত্র ও নৃত্ন মতের কল্লনা করিয়া ভাহা গৌতন মত বলিয়াই প্রচার করিতেন। তাঁহারা গৌতমীয় পঞ্চাবয়বসিদ্ধান্তে ভ্রাস্ত ছিলেন, তাই প্রক্ত গৌতদ-মতপ্রতিষ্ঠাকামী বাৎক্ষায়ন অবয়ব বিষয়ে এখানে তাঁহাদিগের ভ্রম প্রদর্শন করিয়াছেন। অবয়ব বিষয়ে বিভিন্ন মতবাদের উরেখ করাই তাঁহার অভিপ্রেত হইলে, উদ্যোত-করের স্থায় তিনি এথানে মীমাংসক মতেরও উরেধ করিতেন। ফলতঃ বাৎস্থায়ন এথানে অস্ত কোন মতের উরেথ না করিয়া, কেবল অপ্রসিদ্ধ দশাবয়বমতের উরেথপূর্কক তাহার অনুপ্রসৃদ্ধি প্রদর্শন কেন করিয়াছেন ? ইহা ভাবিয়া দেখিতে হইবে। অবয়ব-সংখ্যাবিষয়ে অক্তান্ত মতের ক্লায় দশাবয়বমতটি প্রদিদ্ধ হইলে, অক্লাক্ত প্রাচীন এছেও ইগার উরেপ দেখা বাইত। প্রাচীন ত্রীধরাচার্য্যও বৈশেষিক গ্রন্থ "ভাগ্ধ-কন্দলী"তে প্রশস্তপাদের পঞ্চাবয়বব্যাখ্যার বিভিন্ন মতের উল্লেখ করিয়াও দশাব্যবমতের উল্লেখ করেন নাই। কারণ, উহা কোন প্রবল ও প্রসিদ্ধ সম্প্রদায়ের মত নহে। অপ্রসিদ্ধ এবং চুর্মাল মত হইলেও প্রকৃত গোতম মত-প্রতিগ্রার জন্ম ভাষ্যকার বাংস্কায়ন উহার উনেপপূর্কক অনুপণত্তি প্রদর্শন করিতে বাধ্য হইয়াছিলেন। মনে হয়, "তার্কিকরক্ষা"-কার বরদরাজ প্রভৃতিও পরে এইরূপ কলনার বলেই দশাবয়ববাদীদিগকে প্রাচীন নৈয়ায়িক বলিয়া উরেও করিয়াছেন। বাংস্তান্তন ভারত্ত্রের উদ্ধার পূর্বক অপূর্ব্ব ভাষ্য রচনা করিলে, ঐ প্রাচীন

নৈয়াসিকদিগের সংগ্রহগ্রন্থলি অনাদৃত হইয়া ক্রমে বিনুপ্ত হওয়ায়, উলোতকর প্রভৃতিও তাঁহাদিগের বিশেষ পরিচর পান নাই। তাঁহারা কোনও প্রদিদ্ধ বা প্রামাণিক প্রস্থকার হইলে, কোন প্রদিদ্ধ গ্রহে অবগ্রাই তাঁহাদিগের কিছু পরিচর পাওয়া যাইত এবং বাংস্থায়নও তাঁহাদিগের নামাদির উরেখ করিতেন। ভাষাকারের "একে নৈয়ায়িকাঃ" এই কথাটির প্রতি মনোযোগ করিলেও দশাবয়ববাদী নৈয়ায়িকগণ প্রকৃত গোতম সম্প্রদার নহেন এবং উরেখানামা কোন প্রসিদ্ধ নিয়ায়িক সম্প্রদারও নহেন, ইহা মনে আসে। ঐ স্থলে "একে" ইহার ব্যাখ্যা "অল্পে"। ( "একে মুখ্যায়্যকেবলাঃ")।

ভাষ্যকার বাৎস্তায়নের পূর্ব্বে এক সময়ে গৌতমীয় স্তায়স্ত্ত নানা কারণে কপিল-স্থ্রের স্তায় বিল্প, বিকৃত ও কলিত হইয়াছিল, ইহার প্রমাণ পাওয়া যায়। জৈন প্রভৃতি বিভিন্ন মতাবলধী মনীবিগণ নিজ মতামূদারে ভারস্থতের পাঠান্তর করনা করিয়া নিজ মতের পৃষ্টিদাধন করিয়াছিলেন, ইহার প্রমাণ জৈন-নায়গ্রছে বিদামান। ভাষ্যকার বাৎস্থায়নের উদ্ধৃত স্তায়স্ত্র হইতে অতিরিক্ত করেকটি স্ত্রও বৃত্তিকার বিধনাথ ভারস্ত্ররূপে গ্রহণ করিয়াছেন। ঐগুলিকে তিনি ভারস্ত্র বলিরা কোথায় পাইলেন, তাহার ঐ ধারণার মূল কি, তাহা ভাবিরা দেখিতে হইবে। বাৎস্লারন ভারস্ত্রের উদ্ধার পূর্বক অপূর্ব ভাষা রচনা করিয়া খাহাদিগকে ভার-তত্ত্ব বুঝাইয়া গিয়াছেন— বাৎস্তায়নই বাহাদিগের ন্তায়স্তার্থ-বোধে আদিওক, তাহারাও অনেক বিধরে বাংস্তারনের বিক্তব-মতবাদী হইয়াছেন কেন ? ইহাও ভাবিয়া দেখিতে হইবে। ভাষ্যকার হইতে বুরিকার বিখনাথ পর্যান্ত কেহই ভারত্ত্রমধ্যে "তত্ত্ত্ত বাদরায়ণাৎ" এইরূপ তৃত্ত গ্রহণ করেন নাই। কিন্ত আল পর্যান্ত অনেক প্রাচীনের মূপে ঐটি ভারস্থা বলিয়া শুনা বার। কেবল তাহাই নহে— শান্তিপুরের অন্বিতীয় নৈয়ায়িক, নানা-প্রস্থকার রাধামোহন গোস্বামি ভট্টাচার্য্যকৃত "ক্লারস্ত্র-বিবরণ" এত্তে ঐ সূত্রটি চতুর্থাধায়ের সর্জশেষে গৌতমস্থারগে গৃহীত ও বিশেষরূপে বাাঝাত দেখা বার। গোস্বামী ভট্টাচার্যা ঐটিকে ভারস্ত্র বলিয়া কোথা হইতে সংগ্রহ করিলেন, তাহা ভাবিতে হইবে। তিনি প্রদিন্ধি অনুসারে জীট ভারস্ত্তরূপে গ্রহণ করিলেও, ঐ প্রদিন্ধির মূল কোথায় ? তাহাও ভাবিয়া দেখা উচিত।

মাধবাচার্য্যের "সংক্রেপশন্বরজয়" এত্ত্বে শেষে পাওয়া যায়, কোন দেশবিশেষে কোন নৈয়ারিকসপ্রাদায় ভগবান্ শন্ধরাচার্য্যকে গর্কের সহিত প্রশ্ন-করিয়াছিলেন বে, যদি তুমি সর্ব্বজ্ঞ হও, তবে কণাদের মুক্তি হইতে গোতমের মুক্তির বিশেষ কি, ইহা বল; নচেৎ সর্ব্বজ্ঞ পরিত্যাগ কর। তত্ত্বরে ভগবান্ শন্ধরাচার্য্য গোতমের মুক্তিতে আত্যন্তিক ছংখ-নিবৃত্তির সহিত আনন্দ-সংবিৎ থাকে, এই কথা বলিয়া সেই নেয়ায়িকসম্প্রদায়ের নিকটে তাহার সর্ব্বজ্ঞতার পরিচয় দিয়াছিলেন। মাধবাচার্য্যের ঐ কথার প্রামাণ্য না থাকিলেও, উহার মূল একটা স্বীকার করিতেই হইবে। অন্ত বিষয়ে যাহাই হউক, দার্শনিক সিদ্ধাস্ত বিষয়ে মাধবাচার্য্যের ভায় ব্যক্তি ঐরূপ একটা অমূলক কথা লিখিতে পারেন না। মনে হয়, বাৎ ভায়নের পূর্ব্বে গৌতম-মুক্তির ঐরূপ ব্যাথ্যাই ছিল। বাৎ ভায়নই প্রথমতঃ মুক্তিবিষয়ে পূর্ব্বপ্রচলিত ঐ গৌতম মতের প্রতিবাদ করিয়াছেন।

পরবর্তী ছারাচার্যাগণ গৌতম মুক্তিবিষয়ে বাংজায়নেরই ব্যাখ্যার অন্থ্যরণ করতঃ তাহারই সমর্থন করিয়া গিয়ছেন। বাংজায়নের পূর্বে গৌতম মুক্তি-বিষয়ে পূর্বোক্ত মত বিশেষ প্রতিষ্ঠিত না থাকিলে, বাংজায়ন মোক্ষলকাণ-ভাবো বিস্তৃত বিচারপূর্বেক এই মতের অন্থপপত্তি দেখাইতে যাইতেন না, ইয়া মনে হয়। লক্ষণ-প্রকরণে তাহার ঐরপ বাদ-প্রতিবাদ আর কোন স্থানে নাই। মুক্তির ল্কণবিষয়ে তিনি সেখানে আর কোন মতেরও উল্লেখপূর্বেক প্রতিবাদ করেন নাই।

দে বাহা হউক, এখন মূল কথা এই বে, বাংজারনের পূর্ক হইতে তাহার বিরুদ্ধ গৌতমমতব্যাখ্যাতা নৈয়ায়িকসম্প্রদায় ছিলেন, ইহা বুঝিবার প্রচ্ছর কারণ আছে এবং বাংজারনের পূর্ক
হইতেই মূল ভারস্থরের অনেকাংশে বিরুতি ও বিলোপ বটিয়ছিল, ইহাও বেশ বুঝা যায়।
উদ্যোতকরের স্থান পরিচয় এবং বাচম্পতি মিশ্রের "ভার-স্টানিবর্ধ" প্রভৃতির প্রয়োজন চিন্তা
করিলেও ঐ বুদ্ধি আরও স্বদৃঢ় হয়। বাংজারনের পূর্কবৈত্তী গৌতমসম্প্রদায়রক্ষক নৈয়াধিকদিগের
ব্যাখ্যাত মত প্রকৃত গৌতম মত হউক বা না হউক, তাহাদিগের অনেক মত এবং তাহাদিগের
সংগৃহীত বা কল্লিত অনেক স্থা পরম্পরাগত হইয়া বুভিকার বিখনাথ প্রভৃতি কর্ভুক ব্যাখ্যাত
হইয়াছে। বিখনাথ প্রভৃতি নব্যগণ একেবারে অমূলক নৃতন স্থান্তের কন্ধনা করিতে পারেন না।
ফল ক্রা, বাংজারনের পূর্কবর্তী বা সমকালবর্তী গৌতমসম্প্রদায়রক্ষক প্রাচীন নৈয়ায়িকগণই
দশাব্যববাদের উদ্ভাবন করিয়াছিলেন, ইহা অন্ধ্যান করা ঘাইতে পারে। ইহা সদম্মান কি না,
তাহা বলিতে পারি না। কল্পনার অন্ধকারে থাকিয়া তাহা ঠিক বলাও যায় না। তবে কল্পনা
বা আলোচনা তত্তনির্পীযুর সহায়তা করে, ইহা বলিতে পারি।

"প্রতিজ্ঞা" প্রভৃতি পাঁচটির ভায় "জিজ্ঞাসা" প্রভৃতি পাঁচটিও বধন ভায়ান্ত, তখন মহর্ষি অবয়বের মধ্যে কেন তাহাদিগের উল্লেখ করেন নাই ? এ প্রারের উল্লব ভাষাকারকে দিতে হইবে, তাই ভাষাকার নিজেই সেই প্রাঃ করিয়া জিজ্ঞাসা প্রভৃতি পাঁচটির স্বরূপ-বর্ণন পূর্ব্বক তাহারা ভারের অবয়ব হইতে পারে না, ইহা বুঝাইয়া গিয়াছেন।

একেবারে অজ্ঞাত পদার্থে সংশর ও জিল্পাসা হইতে পারে না। সামান্ততঃ জ্ঞাত, কিজ বিশেষতঃ অজ্ঞাত পদার্থে বিশেষ ধর্মের সংশর হইলে, তাহাতে বিশেষ ধর্মের জিল্পাসা হয়। জিল্পাসার ফলে প্রমাণের দারা পদার্থের তত্ত্জান হইলে, তদ্বিষয়ে হানাদি বৃদ্ধি (যে বৃদ্ধির দারা ত্যাগাদি করে) জন্মে। তাই বলিয়ছেন—"প্রতায়ার্থত্ত প্রবৃদ্ধিই তাহার "অর্থ" অর্থাৎ প্রয়োজন । "জিল্পাসা" শরুকারার বিবক্ষিত। হানাদি বৃদ্ধিই তাহার "অর্থ" অর্থাৎ প্রয়োজন । "জিল্পাসা" পরুক্ষারার ঐ প্রয়োজনের উৎপাদক। জিল্পাসার মূল আবার "সংশয়"। সংশয়ে যে ছইটি বিকদ্ধ ধর্মা বিষয় হয়, তাহার একটি তব্ব হইতে পারে, এ জন্ম সংশয় তত্ত্জানের নিকটবর্ত্তা। "শক্যপ্রাপ্তি"র ব্যাথ্যায় তাৎপর্যাজীকার্কার বলিয়ছেন,—"শক্যং প্রমেয়ং তন্মিন্ প্রাপ্তিঃ শক্ততা প্রমাণানাং প্রমাত্শ্বত"। অর্থাৎ প্রমাতা ও প্রমাণের প্রমেয় বোধজনন-শক্তিই "শক্যপ্রাপ্তি"। "সংশয়বৃন্নাসে"র প্রসিদ্ধ নাম "তর্ক"। "সংশয়ে বুন্সমতেহনেন" এইরূপ

বৃংপত্তিতে ঐ কথার দারা তর্ক বুঝা বার। তর্কই সংশার দুর করে। ভাষাকার ইহাকে বিনিয়াছেন,—"প্রতিপক্ষোপবর্গন"। তাৎপর্যাটীকাকার উহার ব্যাথ্যা করিয়াছেন—প্রতিপক্ষে হেতুর অভাবের বর্গন। যেমন "বদি শব্দ নিত্য হয়, তবে জয় পদার্থ না হউক ?"—এইয়পে অনিতাছের প্রতিপক্ষ নিতাছে হেতুর অভাব বর্গন করিলে (অর্থাৎ ঐয়প তর্কের দারা) শব্দের অনিতাছ-সাধক প্রমাণ সমর্থিত হয়। প্রমাণের দারা শব্দে নিতাছের প্রতিবেধ হইলে, পুর্বোক্ত প্রকার তর্ক শব্দের অনিতাছসাধক প্রমাণকে সমর্থন করিয়া অনুভা করে।

ভাষ্যে "তত্ত্বং জ্ঞান্নতেহনেন" এইজপ বৃংপতিসিদ্ধ "তত্ত্জান" শব্দের হারা প্রশাণ বৃবিতে হইবে ৷

দশাবয়ববাদগপ্তনে ভাষ্যকারের মূল কথা এই যে, ভারের হারা সাধ্যসাধন করিতে প্রতিজ্ঞাদি পাঁচটি বাক্যের ভাষ্ম "জিজ্ঞাসা" প্রভৃতি পাঁচটি পদার্থও নিতান্ত আবঞ্জক, সন্দেহ নাই। স্থতরাং জিজ্ঞাসা প্রভৃতি পাঁচটিও ল্লারের অস । কিন্তু উহারা যথন বাক্য নহে, পরপ্রতিপাদক নহে, তথন উহারা কোন মতেই আরের অবয়ব হইতে পারে না। বাক্যই বাক্যের অবয়ব হইতে পারে না। বাক্যই বাক্যের অবয়ব হইতে পারে না পরস্তু জিজ্ঞাসা প্রভৃতি ফরুপতঃই আবগ্রুক হয় অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চবাক্যের ভাষ্ম উহাদিগের জ্ঞান আবশ্রক হয় না। স্থতরাং জিজ্ঞাসাদি-বোধক বাক্য প্ররোগ করিয়া ঐ বাক্যগুলিকে অবয়বরূপে কয়না করাও নিশুরোজন। প্রতিজ্ঞাদি পাঁচটি বাক্য নিজের জ্ঞান স্বারা পরপ্রতিপাদক হয়; স্থতরাং ঐ পাঁচটিই ভায়বাক্যের "ভাগ" অর্থাৎ একদেশ বা অংশ বলিয়া "অবয়ব নামে অভিহিত হইতে পারে। এ জয় মহর্ষি গোতম ঐ পাচটিকেই "অবয়ব" বলিয়াছেন। "চিস্তান্দি" কার গঙ্গেশও "অবয়ব-নিরপণে"র শেষে সংশয় ও প্রয়োজন প্রভৃতি ভায়ের অল হইলেও বাক্য নহে বলিয়া অবয়ব নহে, এই কথা বলিয়া গিয়াছেন। সর্বাশের বলিয়াছেন যে, "কয়্টকোদ্ধার" সর্বাহ আবশ্যক হয় না, এ জনা তাহা বাক্য হইলেও "অবয়ব" নহে। 'নায়ং হেছাভাসঃ' অর্থাৎ এইটি হেছাভাস নহে, এইরূপ বাক্যকে নবীন ভায়াচার্য্যগণ 'কণ্টকোদ্ধার" বলিয়াছেন। অল্ভান্ত কথা নিগমস্ত্র-ভায়ের শেষ ভাগে ক্রইব্য (৩৯ স্ত্র)।

ভাষ্য। তেষাস্ত যথাবিভক্তানাং।

#### সূত্র। সাধ্যনিদেশঃ প্রতিক্রা॥৩৩॥

অনুবাদ। বথাবিভক্ত সেই প্রতিজ্ঞাদি পূর্বেবাক্ত পঞ্চাবয়বের মধ্যে "সাধ্য-নির্দ্দেশ" অর্থাৎ যে ধর্ম্মবিশিষ্ট বলিয়া কোন ধর্ম্মীকে অনুমানের দারা প্রতিপন্ন করিতে বাদী উপস্থিত হইয়াছেন, সেই ধর্ম্মবিশিষ্ট সেই ধর্ম্মিমাত্রের বোধক বাক্য প্রতিজ্ঞা।

ভাষা। প্রজ্ঞাপনীয়েন ধর্মেণ ধর্মিণো বিশিষ্টস্থ পরিগ্রহ্বচনং প্রতিজ্ঞা। প্রতিজ্ঞা সাধ্যনির্দেশঃ। অনিত্যঃ শব্দ ইতি। অমুবাদ। প্রজ্ঞাপনীয় ধর্ম্মের বারা বিশিষ্ট ধর্ম্মার অর্থাৎ কোন ধর্ম্মাতে বে ধর্ম্মিটিকে অমুমানের বারা বুঝাইতে ভায় প্রয়োগ করা হইবে, সেই ধর্ম্মবিশিষ্ট সেই ধর্ম্মার "পরিগ্রহ বচন" অর্থাৎ বে বাক্যের বারা তাহা বুঝা যায়, এমন বাক্য, "প্রতিজ্ঞা"। (মহর্ষি এই অর্থেই বলিয়াছেন) প্রতিজ্ঞা সাধ্যনির্দ্দেশ । (উদাহরণ) শেক অনিত্য" অর্থাৎ বেমন শব্দকে অনিত্য বলিয়া বুঝাইতে গেলে "শব্দ অনিত্য" এইরূপ বাক্য প্রতিজ্ঞা হইবে।

বিবৃতি। পঞ্চাবয়বের প্রথম অবয়ব "প্রতিজ্ঞা"। বাদীর বক্তব্য কি ? বাদী কি প্রতিপন্ন করিতে চাহেন ? ইহা সর্বাঞ্জে তাঁহাকে বলিতে হইবে। বাদী যে বাক্যের দ্বারা সর্বাঞ্জে তাহাই বলিবেন, দেই বাক্যাটর নাম "প্রতিজ্ঞা"। বাদী তাঁহার ঐ প্রতিজ্ঞা রক্ষা করিতে যথাশক্তি চেষ্টা করিয়া থাকেন এবং তাহা করিতেই হইবে এবং "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি দোষে বাদী নিগৃহীত হইবেন, এই জন্ম বাদীর ঐ বাক্যের নাম "প্রতিজ্ঞা"। বাদী শব্দকে অনিত্য বলিয়া প্রতিপর করিতে উপস্থিত হইলে দেখানে শব্দরূপ ধর্মীতে অনিতান্থরূপ ধর্মটিই তাঁহার প্রজ্ঞা-পনীয়। কারণ, তাহা লইয়াই শব্দ নিতাতাবাদী মীমাংসকের সহিত তাঁহার বিবাদ উপস্থিত। শব্দরূপ ধর্মী লইরা কাহারও কোন বিবাদ নাই। শব্দ নামে একটা পদার্থ আছে, ইহা সর্ববাদি-সন্মত। শব্দের অনিত্যতাবাদী নৈরায়িক মধ্যতের প্রশানুসারে "অনিত্যস্ববিশিষ্ট শব্দ" এইরূপ অর্থবোধক বাক্য প্রয়োগ করিলে, উহা ভাহার সাধ্য নির্দেশ হইবে। স্থতরাং "শস্ব অনিত্য" এই-রূপ বাকা ঐ হলে "প্রতিজ্ঞা"। ঐ বাকোর দ্বারা মধ্যন্থ বুঝিতে পারিবেন যে, "শব্দ অনিত্য", ইহাই এই বালীর সাধ্য, ইনি শব্দের অনিতাত্ব পক্ষ সংস্থাপন করিতেছেন। এইরূপ পর্বতে বহ্নির সংস্থাপনে "পর্বাত বহ্নিমান" এইরূপ বাক্য প্রতিজ্ঞা। মন্ত্রধামাত্রেরই বিনশ্বরত্ব সংস্থাপন করিতে "মন্থ্যমাত্র বিনশ্বর" এইরূপ বাক্য প্রতিজ্ঞা। আত্মার নিত্যত্ব সংগ্রাপনে "আত্মা নিত্য" এইরপ বাক্য প্রতিজ্ঞা। দর্মজ্ঞই প্রতিজ্ঞা-বাক্যের দ্বারা সাধনীয় ধর্মাবিশিষ্ট ধর্মিমাজের বোধ জন্ম। অতিরিক্ত আর কোন ধর্মোর বোধ হয় না। অতিরিক্ত কোন ধর্মোর উল্লেখ করিলে তাহা প্রতিজ্ঞা-বাক্য হইবে না; এই জন্ত "নিগমন-বাক্য" প্রতিজ্ঞা নহে। "নিগমন"-বাক্যের দারা প্রতিজ্ঞার্য তিন্ন অতিরিক্ত অর্থেরও বোধ জন্মে। এইরূপ "ক্সায়" প্রয়োগ উদ্দেশ্য নাই. কিন্তু "শব্দ অনিতা" এই রপ বাকা কেন্ত বলিলেন, দেখানে দেইরপ বাকাও "প্রতিজ্ঞা" হইবে না। ভাষের অন্তর্গত পর্বেরাক্তরূপ বাকাই "প্রতিজ্ঞা"।

টিপ্রনী। ভাষাকার স্তত্ত্ব "গাধ্য" শব্দের ব্যাখ্যার বলিরাছেন—"প্রজ্ঞাপনীর ধর্মবিশিষ্ট ধর্ম্মী"। স্তত্ত্ব "নির্দেশ" শব্দের ব্যাখ্যার বলিরাছেন—"পরিগ্রহ্বচন"। "পরিগ্রহ" শব্দের অর্থ এখানে

১। প্রচলিত স্বত্ত প্রতেই ভাবো প্রতিক্ষালকণের ব্যাখার পরে "প্রতিক্ষা সাধানিক্ষেশঃ" এইরপ ক্ষতিরিক পাঠ দেখা বার। ই পাঠ প্রতুত হইলে বুঝিতে হইবে, ভাষাকার প্রতিক্ষা-লকণের ব্যাখ্যা করিবা পেবে\_ বহাঁব যে ই কর্থেই "সাধানিক্ষিণ" লক্ষের প্রবেশ করিবা প্রতিক্ষার লক্ষণ কলিবাছেন, ভাষাই প্রকাশ করিবাছেন।

বোধক, "বচন" শস্ত্রের অর্থ বাক্য। "পরিগ্রহ-বচন" কি না—বোধক বাক্য। বাহার হারা নির্দেশ করা অর্থাৎ বুঝান হয়, এইরপ বৃংপত্তিতে স্ত্রে "নির্দেশ" শব্দের প্রয়োগ হইরাছে। সাধ্যের নির্দ্ধেশ কি না—"পরিগ্রন্থ-বচন" অর্থাৎ সাধ্যের বোধক বাকাই প্রতিজ্ঞা। বহি সিদ্ধ নহে, ধাহাকে বাদী সাধন করিবেন, তাহাকে "সাধ্য" বলে। শব্দ সিদ্ধ পদার্থ, কিন্তু তাহাতে অনিতাত্ত ধর্ম্মটি দিন্ধ নহে; কারণ, প্রতিবাদী মীমাংদক তাহা মানেন না, স্তরাং শব্দে অনিতাত্ব ধর্মটি "সাধ্য"। নৈরায়িক তাহা সাধন করিবেন। শব্দ পূর্কসিদ্ধ পদার্থ হইলেও অনিতাত্তরূপে পূর্কসিদ্ধ না থাকায় অনিত্যত্ত্বপে শব্দকেও দেখানে "দাগ্য" বলা বায়। মহর্ষি গোতম এই অর্থেই এধানে এবং আরও অনেক ভূত্রে "নাধ্য" শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। পূর্ব্বোক্ত ধর্মারপ সাধ্য অর্থেও মহবি-স্ত্রে "সাধ্য" শব্দের প্রব্রোগ আছে। পরে ইহা ব্যক্ত হইবে। "উদাহরণ-সূত্র"-ভাষো ভাষ্যকারও "দাধা" শব্দের দ্বিধি অর্থেরই বাাখ্যা করিয়াছেন। তল কথা, অমুমের-ধর্ম বা সাধনীয় ধর্মবিশিষ্ট ধর্মীকে প্রাচীনগণ "সাধ্যধর্মী" বলিতেন। এই স্থতে সেই সাধ্যধর্মী অর্থেই মহর্ষি "সাধ্য" শব্দের প্রয়োগ করিরাছেন। সাধনীর ধর্মবিশিষ্ট ধর্মিরূপ বে "সাধ্য", তাহার "নিৰ্দেশ" অৰ্থাৎ যে বাক্যের দ্বারা কেবলমাত্র তাহাই বুঝা যায় এবং ভাষবাদী তাহা বুঝাইরা থাকেন, সেই বাকাই "প্রতিজ্ঞা"। "সাধা" শক্তের হারা সাধনীয় ধর্মকে বুঝিয়া, সাধ্য ধর্মের নির্দেশকে প্রতিজ্ঞা বুঝিলে পূর্বোক্ত হলে কেবল "অনিত্যক্তং" এইরূপ বাকাও প্রতিজ্ঞার লক্ষণাক্রান্ত হইয়া পড়ে। বস্তুতঃ ঐরপ বাক্য "প্রতিজ্ঞা" হইবে না। তব্চিস্তা-মণিকার গলেশ সর্বাত সাধ্য ধর্ম অর্থেই "সাধ্য" শব্দের প্রয়োগ করিরাছেন, স্কুতরাং সেই অর্থে "সাব্যের" নির্দেশকে পূর্ব্বোক্ত দোষবশতঃ "প্রতিজ্ঞা" বলিতে পারেন নাই। তিনি "সাধানির্দেশ প্রতিজ্ঞা নহে," এই কথা বলিয়া নিজে স্বাধীনভাবে "প্রতিজ্ঞা"র লক্ষণ ব্যাখ্যা করিয়া গিয়াছেন। দীধিতিকার রবুনাথ শিরোমণি দেখানে মহর্বির এই প্রতিজ্ঞার লক্ষণ-স্থাত্তর উদ্ধারপূর্বক মহর্বি-স্ত্রাহ্সারে "সাধ্য" শব্দের পূর্ব্বোক্ত সাধ্য ধর্মী অর্থের ব্যাখ্যা করিয়াই মহর্ষিপ্রোক্ত প্রতিক্তা লক্ষণের ব্যাখ্যা করিয়াছেন<sup>২</sup>। শেষে তিনি নিজেও স্বাধীনভাবে প্রতিজ্ঞার লক্ষণ বলিয়াছেন।

э। পরিপুরুতেহনেনতি পরিপ্রহঃ স চ বচনক্ষেতি পরিপ্রহন্তনম্।—( তাৎপর্বাচীকা )।

২। "তত্তিভামণি"র অবর্থ প্রকরণে দীবিতিকার রঘুনাথ শিরোমণি বহুর্থি গোত্রের প্রতিজ্ঞালকণ-সূত্রের উল্লেখপুর্ব্ধক বাখা। করাহ, সেখানে দীবিতিকার রঘুনাথ নহুর্বি-সূত্রের "সাধা" শব্দের বিবিজ্ঞিত অর্থ প্রকাশ করিয়া, নহুবির প্রতিজ্ঞা-লকণের পত্তন করিয়াহেন। দীবিতিকার রঘুনাথ নহুর্বি-সূত্রের "সাধা" শব্দের বিবিজ্ঞিত অর্থ প্রকাশ করিয়া, নহুবির প্রতিজ্ঞা-লকণের নির্দ্ধোবর সমর্থন করিয়াহেন। আমার মনে হয়, গব্দেশ মহুর্কি-ছখিত প্রতিজ্ঞালকণের দোব প্রদর্শন করিছে বান নাই। তিনি সেগানে এইমান্ত বলিয়াহেন, — "তত্র প্রতিজ্ঞান সাধানির্দ্ধেশঃ সাধাপনেহতিবাত্তিঃ"। ইহার দারা গব্দেশ মহুর্বি-লকণের দোব প্রকাশন করিয়াহেন। ইহা নিশ্চর করা বায় না। গব্দেশ অস্থনের ধর্ম অর্থই সর্করেশ শাধাই প্রাহ্ণ। প্রতরাং ঐ অর্থে "সাধানির্দ্ধেশ" প্রতিজ্ঞা বলা বায় না, ইহাই গব্দেশের ভাংগর্ম। গব্দেশ মহুর্বির প্রতিজ্ঞালকণ্টি উদ্ধৃত করিয়া ঐরণ্ণ করা বলেন নাই। তিনি বহুর্থিপ্রেক প্রতিজ্ঞালকণের বাখ্যা করাও আবহুর কনে নাই। তবে গব্দেশ রে ভাবে, দে ভাবায়

প্রাচীন বৈশেবিকাচার্য্য প্রশন্ত পাদ ভাহার "পদার্থধর্মসংগ্রহে" প্রতিজ্ঞার লক্ষণ বলিরাছেন,—
"অন্নমেরান্দেশেইবিরোধী প্রতিজ্ঞা"। অনুমানের দ্বারা বে বন্দাটি প্রতিপাদন করিতে ইচ্ছা হইবে,
দেই ধর্মাবিশিষ্ট ধর্মাই ভাহার মতে "অনুমের" এবং ভাহারই নাম "পক্ষ"। বেমন পর্বতে
বহিষদ্ম প্রতিপাদনের ইচ্ছা হইলে দেখানে "বহ্নিবিশিষ্ট পর্বতই" অনুমের বা পক্ষ। "অনুমের"
কি ? এই বিষরে প্রাচীন কালে বহু মতভেদ ছিল। দে দকল মত রখাদন্তব অনুমান-ফ্রেবাগানতেই বলা হইরাছে। কোন সম্প্রদার বলিতেন বে, "পর্বতো বহ্নিমান্ন ন বা" এইরূপ বিপ্রতিপতি-বাকা এবং "পর্বতো বহ্নিমান্" এইরূপ প্রতিজ্ঞাবাক্ষের দ্বারা ধর্মন অভেদ সম্বন্ধে পর্বতে
"বহ্নিমান্"কেই বুঝা বার অর্থাৎ ঐ বাক্যন্তরজন্ত বোবে ধর্মন বহ্নিধর্ম হয় না,
"বহ্নিমান্"ই বিশেষণ হয়, তর্মন ঐরূপ প্রতিজ্ঞান্তলে "বহ্নিমান্"ই নাধ্য, বহ্নিদর্ম দাস্য নহে।
অবয়ব ব্যাখ্যার দীর্ঘতিকার রখুনাথ এই মতের উরেথ করিরা ইহার প্রকর্ম থ্যাপন করিয়া
গিয়াছেন।

প্রশন্তপাদ প্রতিজ্ঞার লকণে "অবিরোগী" এই কথাটি বলিয়া শেবে বলিয়াছেন বে, ইহার ছারা "প্রত্যক্ষবিক্ষ", "অন্থানবিক্ষ", "অশার্ত্তবিক্ষ" এবং "অবচনবিক্ষ" প্রতিজ্ঞান্তাস-ভলি নিরাক্তর ইরাছে। "ক্যায়কন্দলী"কার শ্রীগর ঐ কথার তাৎপর্য্য বর্ণনায় বলিয়াছেন বে, রাদী বাহা সাধন করিতে ইছা করিবেন, তাহাই "সাধ্য" হইবে না। বাহা সাধনের বোগ্যা, তাহাই সাধ্য, তাহাইই নাম "পক্ষ", তদভিন্ন "পক্ষাভাস"। বালী যদি নিজের শ্রমবশতঃ প্রত্যক্ষানিবিক্ষ কোন পদার্থ সাধন করিতে ইছেক হইয়া প্রতিজ্ঞার ন্তাম কোন বাক্য প্রয়োগ করেন, তাহা হইলে ঐ বাক্য "প্রতিজ্ঞা" হইবে না; উহার নাম "প্রতিজ্ঞান্তাস"। তাই প্রশন্তপাদ প্রতিজ্ঞার গ্রহণ "অবিরোধী" এই কথাটি বলিয়াছেন।

"ভাষ্মগুরী"কার জন্মন্ত ভট্ট বলিয়াছেন যে, "প্রজ্ঞাপনীয় ধর্মাবিশিষ্ট ধর্ম্মী"ই ব্রথন নহরি-স্থ্যোক্ত "সাধ্য" শল্পের অর্থ এবং তাহার "নির্দ্দেশ"কেই মহবি প্রতিজ্ঞা বলিয়াছেন, তথন "প্রতিজ্ঞান্তস"গুলিতে প্রতিজ্ঞার লক্ষণই নাই, স্থতরাং প্রতিজ্ঞার লক্ষণে "অবিরোধী" অথবা প্রক্রপ কোন কথা বলা নিশুয়োজন, তাই মহবি গোতম তাহা বলেন নাই।

"অগ্নি অনুষ্ণ" এইরপ বা্কা প্রয়োগ করিয়া হেতু প্রভৃতির প্রয়োগ করিতে গেলে সেধানে ঐ বাকাটি "প্রতাক্ষ-বিকন্ধ প্রতিজ্ঞাভাদ" হইবে। প্রথম ফ্রে-ভাব্যে "স্তান্নাভাদের" উদাহরণ ব্যাখ্যান্ন এ সকল কথা বলা হইরাছে। দেখানে বৌদ্ধ নৈর্যান্নিক দিঙ্গাগের কথাও বলা হইয়াছে।

ঐশ্বপ কথা বলিয়াছেন, তাহাতে নংখির প্রতিজ্ঞালকণের স্কুটতা তান হইতে পারে, এই লগু সেখানে দুবৰণী রঘুনাথ পিরোনপি নহথিব প্রতিজ্ঞালকণ-স্কাটর উল্লেখ করিয়া তাহার প্রকৃতার্থ বাখ্যা করিয়া বিশ্বাছেন। রঘুনাথ প্রেপের তান প্রবর্গন করেন নাই, তিনি অক্টের তান স্থাবনা বুঝিয়া তাহারই নিরাস করিয়া বিশ্বাছেন। মূলকথা, গঙ্গেশ মহর্ধির স্ত্রার্থ না বুঝিয়া, মহর্ধির তান প্রদর্শন করিতে পিয়াছেন, ইং। বলিতে ইছে। হর না, চীকাকার জন্ত্রাশ ও নথুরানাথও তাহা বলেন নাই। নেয়ায়িকলণ এ কথাওলি চিন্ধা করিবেন।

"স্তায়কললী"কার প্রশন্তপাদোক্ত "অনুমানবিক্ষম প্রতিজ্ঞান্তাবের" উদাহরণ বলিয়াছেন,—
তগগনং নিবিড়ং" অর্থাৎ "গগন নিবিড়" এই বাকা। তিনি বলিয়াছেন বে, বে অনুমানের দারা
গগন সিদ্ধ হইয়াছে, সেই অনুমানের দারাই গগন নিরবরব বলিয়া সিদ্ধ হওয়ায় "গগন নিবিড়" এই
বাক্য "অনুমানবিক্ষম প্রতিজ্ঞান্তাস"। কারণ, নিরবয়ব পদার্থ নিবিড় হইতে পারে না। সাবয়ব
পদার্থই নিবিড় হইতে পারে।

কোন বৈশেষিক যদি বলেন,—"কার্য্য উৎপত্তির পূর্ব্বে বিদ্যমান থাকে", তাহা হইলে তাহার ঐ বাক্য "অশাস্ত্রবিক্তব্ধ প্রতিজ্ঞাভাদ" হইবে। কারণ, কার্য্য উৎপত্তির পূর্ব্বে বিদ্যমান থাকে না, ইহাই বৈশেষিক শাস্ত্রের দিল্লান্ত।

যদি কেই বলেন—"শব্দ বাচক নহে", তাহা হইলে ঐ বাক্য "স্ববচনবিক্ষ প্রতিজ্ঞান্তাস". হইবে। কারণ, বাদী নিজেই শব্দের বাচকত্ব স্বীকার করিয়া অপরকে শব্দের দ্বারা অর্গ ব্রাইবার জন্ম ঐ বাক্য প্রয়োগ করিয়াছেন।

"স্বশাস্ত্রবিক্ষ" এবং "স্ববচনবিক্ষ" প্রতিজ্ঞান্তান অনুমানবিক্ষাই হইবে, ঐ ছইটির আবার পৃথক্ উরেথ কেন ? এইরপ পূর্মপঞ্চের অবতারণা করিয়া "ন্তানকন্দলী"কার বলিরাছেন যে, অন্তর তাহা হইলেও সর্মার তাহা হয় না। যেনন বৌদ্ধ সম্প্রত পদার্থকেই "ক্ষণিক" বলেন। কিন্তু কোন বৌদ্ধ বদি বংগন,—"সমন্ত পদার্থ অফণিক", তাহা হইলে ছিরবাদী অন্ত সম্প্রদার উহাকে প্রমাণবিক্ষা বলিতে পারেন না। সেখানে বৌদ্ধের ঐ বাক্য তাহার "স্বশাস্ত্র-বিক্ষা প্রতিজ্ঞান্তান", ইহাই বলিতে হইবে। স্কুতরাং প্রমাণবিক্ষা নহে, কিন্তু স্বশাস্ত্রবিক্ষা, এমন প্রতিজ্ঞান্তান আছে। এইরপ "স্ববচনবিক্ষা প্রতিজ্ঞান্তান"ও আছে।

কোন বৈশেষিক যদি বলেন, "শব্দ নিতা," তাহা হইলে দিও নাগ বলিয়াছেন, উহা "আগমবিক্ল প্রতিজ্ঞান্তাস" হইবে। উদ্যোতকর ইহার প্রতিবাদ করিয়াছেন যে, বৈশেষিক আগমের
দ্বারা শব্দের অনিত্যতা দাবন করেন না। কারণ, শব্দের নিত্যতা ও অনিত্যতা এই উভরবোধক
আগম থাকায় আগমার্থে সন্দেহবশতঃ বৈশেষিক প্রথমতঃ অনুমানকেই আশ্রম করেন। শেষে
সেই অনুমানের দ্বারা শব্দের অনিত্যতা নির্ণিয় করিয়া উহাই আগমার্থ বলিয়া নির্ণিয় করেন।
স্কতরাং "শব্দ নিতা", এইরূপ বাক্য বৈশেষিকের পক্ষে "অনুমানবিক্লদ্ধ প্রতিজ্ঞাতাদ"ই হইবে;
উহা "আগমবিক্লদ্ধ প্রতিজ্ঞাতাদ" হইবে না।

প্রসিদ্ধিবিক্তর বাক্যকেও দিঙ্নাগ প্রভৃতি এক প্রকার "প্রতিজ্ঞাভাস" বলিয়াছেন, কিন্তু উদ্যোতকর ইহার প্রতিবাদ করিয়া বলিয়াছেন যে, প্রসিদ্ধিবিক্তর বাক্য যেখানে "প্রতিজ্ঞাভাস" হইবে, সেখানে অবশু উহা কোন প্রমাণ-বিক্তরই হইবে। স্থতরাং প্রসিদ্ধিবিক্তর নামে পৃথক্ এক প্রকার "প্রতিজ্ঞাভাস" কেন বলিব, তাহা বুঝি না। উদ্যোতকর এইরপে দিঙ্নাগ-প্রদর্শিত অনেক প্রকার "প্রতিজ্ঞাভাসের" উদাহরণ খণ্ডন করিয়াছেন এবং দিঙ্নাগ প্রভৃতি বৌদ্ধ নায়িকগণের প্রতিজ্ঞাভাসদেরও খণ্ডন করিয়াছেন। "স্থায়বার্তিকে" সেই সকল কথা ভ্রউবা।

দিঙ্নাগ প্রভৃতির ভাষ ক্ষম্ভ ভট্টও "ভাষ্মজনী"তে আরও কতকগুলি "প্রতিজ্ঞাভাদে"র

উল্লেখ করিয়াছেন। মহবি গোতম "প্রতিজ্ঞান্তান" নামে পৃথক্ করিয়া আর কিছু বলেন নাই। ভাষাকার বাংলায়ন প্রথম স্ক্র-ভাষ্যে "প্রায়াভাদ" বলিয়াই "প্রতিজ্ঞান্তান" বলিয়াছেন। কারণ, "প্রতিজ্ঞান্তান" হইলেই দেখানে "প্রায়াভাদ" হইলেই "প্রতিজ্ঞান্তান" হইবে। পরবর্ত্তী আচার্য্যগণ বিশদরূপে বুখাইবার জন্তই "প্রতিজ্ঞান্তান", "পক্ষাভাদ" ইত্যাদি নামে "শ্রায়াভাদ" বুঝাইয়াছেন। মহর্ষি গোতম "নামাভাদ" নাম করিয়াও কিছু বলেন নাই। তিনি কেবল "হেল্লভানের"ই বর্গন করিয়া গিয়াছেন। "প্রতিজ্ঞাভাদ" প্রভৃতির স্থলে সর্পত্ত "হেল্লভান্য" থাকিবেই। স্থতরাং "হেল্লভান্য" বলাতেই মহর্ষির ক্রপ্তলি বলা হইয়াছে। তত্ত্বনশী স্ব্রকার মহর্ষি গোতম এই জন্যই "প্রতিজ্ঞাভান" প্রভৃতি বলিয়া গ্রন্থগৌরব করেন নাই। জন্মন্ত ভট্টও শেষে ইহাই বলিয়াছেন,—

"অতএব চ শান্তেংখিন্ মুনিনা তত্ত্বৰ্শিনা।
পকাভাগাদয়ো নোকা হেৱাভাগান্ত দৰ্শিতাঃ" ॥—০০

### সূত্র। উদাহরণসাধর্ম্যাৎ সাধ্যসাধনৎ হেতুঃ॥৩৪॥

অমুবাদ। উদাহরণের সহিত সমান ধর্ম্মপ্রযুক্ত অর্থাৎ কেবল দৃষ্টান্ত পদার্থের সহিত সাধ্য ধর্ম্মীর যাহা কেবল সমান ধর্ম, তৎপ্রযুক্ত সাধ্যের সাধন অর্থাৎ সাধনীয় পদার্থের সাধনহবোধক বাক্যবিশেষ "হেতু" ( সাধর্ম্ম্য হেতু নামক ন্বিতীয় অবয়ব )।

ভাষ্য। উদাহরণেন সামান্তাৎ সাধ্যক্ত ধর্মক্ত সাধনং প্রজ্ঞাপনং হেতু:। সাধ্যে প্রতিসন্ধায় ধর্মমুদাহরণে চ প্রতিসন্ধায় তক্ত সাধনতা-বচনং হেতু:। উৎপত্তিধর্মাকড়াদিতি। উৎপত্তি-ধর্মাকমনিত্যং দৃষ্টমিতি।

অনুবাদ। দৃষ্টান্ত পদার্থের সহিত সমান ধর্ম্মপ্রযুক্ত সাধ্য ধর্মের সাধন কি না প্রজ্ঞাপন, অর্থাৎ সাধ্য ধর্মের সাধনতাবােধক বাক্যবিশেষ হেতু (সাধর্ম্মাহেতু নামক দিতীয় অবয়ব)। বিশদার্থ এই বে, সাধ্যে অর্থাৎ সাধনীয় ধর্ম্মবিশিষ্ট ধর্ম্মাতে ধর্মাকে (হেতু পদার্থর্মপ ধর্ম্মবিশেষকে) প্রতিসন্ধান করিয়া এবং দৃষ্টান্ত পদার্থেও (সেই ধর্মেকে) প্রতিসন্ধান করিয়া অর্থাৎ হাহাকে দৃষ্টান্ত পদার্থে দেখিয়াছি, তাহাকে এই সাধ্য ধর্ম্মাতেও দেখিতেছি বা জানিতেছি, এইরূপে সেই হেতু পদার্থর্মপ ধর্মাটিকে ব্রিয়া, সেই ধর্ম্মের সাধনতাবচন (সাধনহ বা জ্ঞাপকছের বােধক বাক্যবিশেষ) হেতু, অর্থাৎ এইরূপ বাক্যবিশেষই সাধর্ম্ম হেতুবাক্য। (যেমন পূর্বেবাক্ত প্রতিজ্ঞান্ধলে) "উৎপত্তিধর্ম্মধর্মকর্বাৎ" এই বাক্য। অর্থাৎ "উৎপত্তিধর্ম্মকর্বাৎ" এই বাক্য। অর্থাৎ "উৎপত্তিধর্ম্মকর্বা (অনিত্যত্তের) জ্ঞাপক" এইরূপ অর্থবাধক বাক্য পূর্বেবাক্ত স্থলে সাধর্ম্ম্য হেতুবাক্য। উৎপত্তি-ধর্ম্মক (বস্তু) অনিত্য দেখা গিয়াছে।

বিবৃতি। প্রতিজ্ঞাবাক্যের নারা বাদী নিজের সাধ্য ধর্মাটকে প্রকাশ করিয়া মধ্যম্বের প্রধায়সারে ঐ সাধ্য ধর্মের সাধন অর্থাং হেতৃ পদার্থকে প্রকাশ করিবেন। মধ্যম্ব প্রশ্ন করিবেন,—"তোমার
সাধ্য ধর্মের জ্ঞাপক কি ?" স্থতরাং বাদী সেথানে হেতৃ পদার্থকে জ্ঞাপক বিন্যা প্রকাশ করিবেন।
বে বাক্যের নারা বাদী তাহা প্রকাশ করিবেন, তাহাকে বলে "হেতৃবাক্য"। এই হেতৃবাক্যই "হেতৃ"
নামে দ্বিতীয় অবয়ব বিনিয়া কথিত হইয়াছে। বেমন "শক্ষ অনিত্য" এই প্রতিজ্ঞা বিনিলে মব্যম্বের
প্রশ্ন হইবে —"শক্ষে অনিত্যাবের জ্ঞাপক কি ?" তথন বাদী নৈয়ায়িক যদি "উৎপত্তি-ধর্ম্মকত্ব"কে
ঐ স্থলে হেতৃক্রপে প্রহণ করেন, তাহা হইলে বিনিবেন,—"উৎপত্তিধর্ম্মকত্ব, জ্ঞাপক"। সংস্কৃত
ভাষায় বিচার হইলে বিনিবেন,—"উৎপত্তিধর্ম্মকত্ব।"। ঐ বাক্যে পঞ্চমী বিভক্তির নারা "জ্ঞাপকত্ব"
ব্রিতে হইবে, স্মতরাং ঐ বাক্যের নারা "উৎপত্তিধর্ম্মকত্ব জ্ঞাপক" ইহাই বুঝা য়াইবে। পূর্ক্মে
য়থন "শক্ষ অনিত্য," এইরূপ বাক্য বলা হইয়াছে এবং তাহার পরে "শক্ষে অনিত্যত্বের জ্ঞাপক
কি ?" এইরূপ প্রশ্ন হইয়াছে, তথন "উৎপত্তি-ধর্ম্মকত্ব জ্ঞাপক" এইরূপ বাক্য বলিলে "উৎপত্তি-ধর্ম্মকত্ব" পদার্থিটি শক্ষে অনিত্যত্বের জ্ঞাপক, এইরূপই চরম বোধ হইবে। ফলকথা, যে বাক্যের
নারা বাদী তাহার হেতৃ পদার্থকে জ্ঞাপক বনিয়া বুঝাইবেন, তাহাই হেতৃবাক্য। তাহাকেই বলে—
"হেতু" নামক অবয়ব। হেতৃ পদার্থ বিবিধ। মহর্মি এই স্থত্রের নারা "সাধর্ম্মাহেত্ বাক্যে" লক্ষণ বনিয়াছেন।
হেতৃবাক্যও ঐ নামন্বরে ঘিরিধ। মহর্মি এই স্থত্রের নারা "সাধর্ম্মাহেত্-বাক্যে" লক্ষণ বনিয়াছেন।

বে পদার্থের উৎপত্তি হয়, অর্থাৎ উৎপত্তি যাহার ধর্ম, তাহাকে বলে "উৎপত্তিধর্মক" পদার্থ। ক্রায়মতে শব্দ "উৎপত্তিধর্মক" প্লার্থ। শব্দ হদি ঘটাদি প্লার্থের ভার জন্ত প্লার্থ না হইয়া আত্মা প্রভৃতি পদার্থের ভাষ নিত্য পদার্থ হইত, তাহা হইলে উচ্চারণ না করিলেও শব্দের প্রবণ হইত। উচ্চারণের হারা পূর্বাসিদ্ধ শব্দের অভিব্যক্তি হয়, উৎপত্তি হয় না, এই সিদ্ধান্ত মহর্বি গোতম বলেন নাই। গোতমের মতে শব্দ পূর্ব্বে থাকে না, শব্দের উৎপত্তি হইরা থাকে। যাহার শ্রবণ হয় না, বাহা শ্রবণের বোগ্যই নহে, কিন্তু বর্ত্তমান আছে, নিত্য সিদ্ধ আছে, তাহাকে শব্দ বলা ৰাইতে পারে না। এই সিদ্ধান্তানুসারে শব্দ উৎপত্তিধর্মক। উৎপত্তিধর্মকত্ব ঘটাদি পদার্থের লায় শব্দেরও ধর্ম। উৎপত্তিধর্মক হইলেই বে, সে পদার্থ অনিতা হইবে, তাহা কিরুপে বুঝা বায় ? এ জন্ত নৈয়ায়িক উদাহরণ-বাক্যের হারা দৃষ্টান্ত প্রদর্শন করিবেন। নৈয়ায়িক বদি ঘটাদি পদার্থকে দৃষ্টাম্বরূপে প্রদর্শন করেন, তাহা হইলে নৈয়ারিকের পূর্ব্বোক্ত হেতুবাক্য "দাধর্ম্মা-হেতৃবাক্য" হইবে। ঘটানি পদাৰ্থক্ৰপ দৃষ্টান্তে উৎপত্তিধৰ্মকৰ আছে, দেখানে অনিতাৰও আছে, ইহা বাদী ও প্রতিবাদী উভরেরই সন্মত। এখন উৎপত্তি-ধর্মকত্ব ধর্মটি যদি শব্দে স্বীকার করিতে হয়, তাহা হইলে উহা শব্দ ও ঘটাদিরূপ দৃষ্টান্ত পদার্থের সমান ধর্ম। নৈরাধিক ঐ "উৎপত্তিধর্মকত্তকে শব্দ ও ঘটাদিরূপ দৃষ্ঠান্ত পদার্থের সমান ধর্ম বলিয়া বৃথিয়া যদি পূর্ব্বোক্ত স্থলে "উৎপত্তিধৰ্মকিছাৎ" এইরূপ হেতুবাক্য বলেন, তাহা হইলে ঐ ৰাক্য "সাধৰ্ম্মহেতুবাক্য" इইবে। আর বদি ঐ খনে আয়া প্রভৃতি নিত্য পদার্থকৈ দৃষ্টাম্ভরূপে প্রদর্শন করেন অর্থাৎ "বাহা বাহা উৎপত্তিধৰ্মক নহে, তাহা অনিত্য নহে,—বেমন আত্মা প্ৰভৃতি" এইরূপ কথা বলেন, তাহা হইলে পূর্ব্বোক্ত "উৎপত্তিধর্মকন্তাৎ" এইরূপ হেতুবাকাই সেধানে "বৈধর্ম্মহেতুবাকা" হইবে। আত্মা প্রভৃতি নিতা পদার্থে উৎপত্তিধর্মকন্ত না থাকার উহা শব্দ ও আত্মা প্রভৃতি দৃষ্টান্তের সাধর্ম্ম বা সমান ধর্ম নহে, উহা আত্মা প্রভৃতির বৈধর্ম্ম। উৎপত্তি-ধর্মকন্তরূপ হেতুপদার্থকে যদি ঐরূপে আত্মাদি দৃষ্টান্তের বৈধর্ম্মারূপে বুঝিয়া, তাহার জ্ঞাপকন্ত বোধক বাক্য বলা হয়, তাহা হইলে ঐ বাক্য দেখানে "বৈধর্ম্মাহেতুবাক্য" হইবে। এই "বৈধর্ম্মাহেতুবাক্যে"র কথা ইহার পরবর্ত্তী স্থত্তে বলা হইয়াছে।

টিগ্ননী। মহর্ষি-কথিত প্রতিজ্ঞাদি পাঁচটি অবরব বাক্যবিশেষ। "প্রতিজ্ঞা"র লক্ষণের পরে "হেতু" নামক অবরবের লক্ষণই যথন মহর্ষির বক্তন্য, তথন এই স্থ্যে "হেতু" শব্দের দ্বারা হেতু পদার্থ না বুনিরা হেতুবাকাই বুনিতে হইবে। স্থয়ে "সাধ্যসাধনং" এই অংশের দ্বারা ঐ হেতুবাক্যের সামান্ত লক্ষণ স্থাচিত হইরাছে। উহার দ্বারাও সাধ্যসাধন হেতুপদার্থ না বুনিরা, সাধ্যের সাধনত্ব বা জ্ঞাপকত্বের বােধক বাকাবিশেষই বুনিতে হইবে। চান্যকারও স্থান্ত "সাধ্যসাধন" শব্দের ব্যাথাার শেষে "তত্ত সাধনতাবচনং" এই কথা বলিরা মহর্ষির ঐ তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিরাছেন। সাধ্যের সাধন যে বাক্যে থাকে অর্থাৎ বে বাক্যের দ্বারা সাধ্যসাধন পদার্থকৈ সাধন বলিরা বুঝা বারা, এইকপ অর্থে বছরীহি সমাসনিদ্ধ "সাধ্যসাধন" শব্দের দ্বারা এথানে পূর্বেলক্রাপ বাক্য বুঝা বান্ধ, ইহা কেহ কেহ বলিয়াছেন। কিন্ত প্রাচীনগণ ঐ পথে বান নাই। প্রাচীন মতে স্থান্ধ শব্দের দ্বারাই সাধ্যের মাধনতাবােধক বাকা পর্য্যন্তই মহর্ষির বিবক্ষিত। ভাষ্যকাবের ব্যাথ্যাতেও তাহাই প্রকটিত। বস্ততঃ প্রাচীন ভাষার ঐরপ লাক্ষণিক প্রয়োগ প্রচুর দেখা যার। পরস্ত ঐরপ প্রাহাণ্যবের দ্বারা সাধ্যসাধনত্বই যে হেতু পদার্থের লক্ষণ, ইহাও মহর্ষি স্বচনা করিয়াছেন। স্থ্যে এইরপ স্থানাই থাকে।

মহর্ষি দৃষ্টান্ত পদার্থের পৃথক লক্ষণ-সূত্র বলিয়াছেন। তাহার ছারাই দৃষ্টান্ত পদার্থের স্বরূপ বৃধিয়া মহর্ষির উদাহরণ-বাক্যের লক্ষণ বৃথা যাইবে। কিন্তু হেতু পদার্থের স্বরূপ না বৃথিলে, "হেতুবাক্য" ও "হেত্বাক্য" বৃধা যায় না। মনে হয়, সেই জ্ম্মাই মহর্ষি "সাধ্যসাধন" শক্ষের ছারাই হেতুবাক্যের লক্ষণ বলিয়াছেন, তাহাতে হেতু পদার্থের স্বরূপও স্থাচিত হইয়াছে। তবে হেতুবাক্যের লক্ষণই এথানে মহর্ষির মূল বক্তব্য, সেই জ্মাই এই স্থাত্রের উক্তি, এ বিষয়ে কোন সংশয় নাই। তাই জায়কার প্রস্তৃতি প্রাচীনগণ হেতু-বাক্যের লক্ষণ পক্ষেই এই স্থাত্রের ব্যাখ্যা করিয়াছেন। "আরমঞ্জরী"কার জ্মান্ত ভট্টের কথার পাওয়া যায়, কোন সম্প্রদায় এই স্থাত্রে পঞ্চমী বিভক্তি পরিত্যাপ করিয়া, ইহাকে হেতুপদার্থের লক্ষণ বলিয়াই ব্যাখ্যা করিতেন, শেষে ইহার ছারাই হেতুবাক্যের লক্ষণ স্থাতিত হইয়াছে, এইরূপ কথা বলিতেন। জ্মান্ত ভট্ট স্থাত্রে পঞ্চমী বিভক্তি রক্ষা করিয়াও ঐ মতের সমর্থন করিতে গিয়াছেন। কিন্তু প্রাচীনগণ করিপে বলেন নাই। "অবয়ব" প্রতাবে হেতুবাক্যের লক্ষণই যথন মহর্ষির এথানে মূল বক্তব্য, তথন হেতু পদার্থের লক্ষণই প্রধানতঃ এই স্ত্ত্রের ছারা মহর্ষি বলেন নাই, ইহা অবশ্যাই বৃধা যায়। জ্যান্ত ভট্টের অস্তান্ত কথা ইহার পরবর্তী স্থাত্র প্রকৃতিত হইবে।

মহর্ষি এই স্থানের হারা "সাধর্ম্মা হেত্বাক্যের" লক্ষণ বলিলেও, স্থানের অর্থ পর্যালোচনা করিলে ইহার হারা হেত্বাক্যের সামান্ত লক্ষণও বুঝা যায়। বস্ততঃ হেত্বাক্যের সামান্ত লক্ষণও মহর্ষির বক্তবা। সামান্ত জ্ঞান বাতীত বিশেষ জ্ঞান হইতে পারে না। তাই তাৎপর্যাটীকাকার এখানে বলিয়াছেন বে, এই স্থানের হারা হেত্বাক্যের সামান্ত লক্ষণ এবং সাধর্ম্মা হেত্বাক্ষ্যের লক্ষণ স্থিত হইয়াছে। সামান্ত লক্ষণটি আর্থ এবং বিশেষ লক্ষণটি শান্ধ। বিশেষ লক্ষণ পক্ষে স্থানে "হেত্বাক্ষ্য" ব্রিতে হইবে। "উলাহরণসাধর্ম্মাৎ সাধ্যসাধনং" এই কথার হারা ঐ "সাধর্ম্মা হেত্বাক্যের" লক্ষণ বলা হইয়াছে।

বাহা উদাস্ত হয় অৰ্থাৎ দৃষ্টান্তরূপে প্রদর্শিত হয়, এইরূপ বৃংপত্তিতে সূত্রে "উদাহরণ" শব্দের ছারা এখানে "দৃষ্টান্ত" পদার্থ ই বৃত্তিতে হইবে। দৃষ্টান্ত পদার্থ দিবিব, ইহা পরে ব্যক্ত হইবে। "সাধর্ম্মা হেতুবাক্যের" এই লক্ষণে "উদাহরণ" শব্দের ছারা "সাধর্ম্মা দৃষ্টাস্কই" ব্বিতে ছইবে। "সাধর্ম্মা" বলিতে সমান ধর্ম। ভাষ্যকার স্থ্রোক্ত "সাধর্ম্মা" শব্দের ব্যাপ্যায় বলিয়াছেন, "সামান্ত"। "সামান্ত" বলিতে সমানতা বা সমানবৰ্দ্মই বুৰিতে হইবে। কাহার সহিত সমান ধর্ম १ তাই স্থাত্ত বলা হইয়াছে, "উদাহরণসাধর্ম্মা"। অর্থাৎ দৃষ্টান্ত পদার্থের সহিত সমান ধর্ম। দৃষ্টাস্ত পদার্থের সহিত কাহার সমান ধর্ম, ইহা স্থাকার না বলিলেও সাধ্যধর্মীর সমান ধর্মই বুঝা বায়। কারণ, তাহাই প্রক্ত এবং নিকটবর্ত্তী। ফল কথা, "সাধর্ম্ম দৃষ্টাস্ত" পদার্থের সহিত "সাধ্য ধর্মীর" যাহা সমান ধর্ম, অর্থাৎ যে ধর্মটি "সাধর্ম্মা দৃষ্টাস্তেও" আছে এবং "সাধ্য ধর্মীতে"ও আছে, তাহাই এই স্ত্রে "উদাহরণ-সাধর্ম্ম" শব্দের দ্বারা গৃহীত হইরাছে। ঐরপ পদার্থকেই "সাধর্ম্ম হেতু" পদার্থ বলে। যে কোন পদার্থের সহিত সমান ধর্ম বলিলে বিরুদ্ধ ও ব্যক্তিচারী অর্থাৎ হেল্বাভাস ও হেতু পদার্থ হইয়া পড়ে, তাই বলা হইয়াছে—"উদাহরণ সাধর্ম্মত"। কোন ব্যভিচারী পদার্থ উদাহরণেও আছে, আবার ধাহা উদাহরণ নহে, দেই পদার্থেও আছে—এমন পদার্থও "উদাহরণ-দাধর্ম্ম" বলিরা হেতু পদার্থ হইরা পড়ে, এ জন্ম "উদাহরণ-দাধর্ম্মা" বলিতে এখানে কেবলমাত্র উদাহরণের সহিতই সমান ধর্ম ব্বিতে হইবে। এবং "সাধর্ম্য" বলিতেও কেবলমাত্র সাধর্ম্য ( বৈধর্ম্য নহে ) ব্বিতে হইবে। ফলকথা, এই স্থাত্র "উনাহরণ-সাধর্ম্য" শব্দের দ্বারা "সাধর্ম্মা হেড়" পৰার্থেরও লক্ষণ স্থচিত হওগায়, উহার দ্বারা পূর্ব্বোক্ত প্রকার অৰ্থই বুৰিতে হইবে।

তাহা হইলে স্ত্তের তাৎপর্যার্থ হইল বে, কেবলমাত্র "দাধর্ম্মা দৃষ্টান্ত" পদার্থের দহিত দাধ্য ধর্মীর বাহা কেবলমাত্র দমান ধর্মা, ফলিতার্থ এই বে, বাহা দেখানে "দাবর্ম্মা হেতু" পদার্থা, তংপ্রযুক্ত তাহার সাধ্যদাধনতাবোধক বে বাক্য, তাহাই "দাধর্ম্মা হেতুবাক্য"। বেগুলি ছৃষ্ট হেতু অর্থাৎ হেত্বাক্যা, দেগুলি দাব্যদাধনই হয় না, স্থতরাং তাহার দাধনত্ববোধক ঐকপ বাক্য হেতুবাক্য হইবে না। এবং স্থার্মবাক্যের অন্তর্গত না হইলেও ঐকপ কোন বাক্য স্থাত্তের অবন্ধব হেতুবাক্য হইবে না। তাষ্যকার তাহার পূর্কোক্ত প্রতিজ্ঞায় হেতুবাক্য বলিয়াছেন—"উৎপত্তি-ধর্মাক্যাং" এই বাক্য। "উৎপত্তিধর্মাকত্ব" শব্দে আছে এবং বটালি পদার্থক্রপ-সাধর্ম্মা দৃষ্টাস্থেও

আছে, স্বতরাং উৎপত্তিবর্দ্মকত্ব ধর্মাট স্থ্রোক্ত "উদাহরণ-সাধর্ম্ম"। উহা কেবল ঘটাদি অনিত্য পদার্থন্নপ সাধর্ম্ম দৃষ্টাস্কেই থাকায় এবং শব্দে থাকায় কেবল সাধর্ম্ম দৃষ্টাস্কের সহিত্যধার্মশী শব্দের সমান ধর্মই হইরাছে। উহাকে ঐরপে বৃক্ষিয়া ঐ হলে "উৎপত্তিধর্মকত্বাং" এইরূপ বাক্য প্রয়োগ করিলে, ঐ বাক্য "সাধর্ম্ম হেতৃবাক্য" হইবে। কল কথা এই যে, হেতৃবাক্যর প্রয়োগের পরে বাদী বেরূপ উদাহরণ-বাক্য প্রয়োগ করিবেন, তদমুসারেই ঐ হেতৃবাক্যের পূর্ব্বোক্ত ভেদ হইবে। বাদী যদি "সাধর্ম্ম্যাদাহরণ-বাক্যের" দ্বারা পরে সাধর্ম্ম্য দৃষ্টাস্কই প্রদর্শন করেন, তাহা হইলে তাহার পূর্ব্বোক্ত হেতৃবাক্যাট "সাধর্ম্ম্য হেতৃবাক্য" হইবে। আর যদি "বৈধর্ম্মাদাহরণ-বাক্যের" দ্বারা বৈধর্ম্মাদাহরণ বাক্যাহেন, তাহা হইলে তাহার হেতৃবাক্য "বৈধর্ম্মা হেতৃবাক্য" হইবে। ভাষ্যকার যে এখানে সাধর্ম্ম্য হেতৃবাক্যেরই উল্লেখ করিয়াছেন, ইহা বুঝাইতেই শেষে এখানে "সাধর্ম্ম্যাদাহরণ-বাক্যাটর"ও উল্লেখ করিয়াছেন। উদাহরণস্ক্রে এ সকল কথা পরিক্ষ্ণ ট হইবে। (৩৬।৩৭ স্থ্রে ক্রেইব্য)।

স্তুত্তের "সাধ্যসাধনং" এই অংশের ব্যাখ্যায় ভাষ্যকার বলিয়াছেন—"সাধ্যয় ধর্মজ্ঞ সাধনং প্রজ্ঞাপনং।" স্তুত্তে "সাধ্য" শব্দটি যে এখানে সাধ্য ধর্ম্ম অর্থেই প্রযুক্ত, ইহা ভাষ্যকারের কথাতেও বুঝা যায়। কিন্তু তাৎুপর্যাটীকাকার বলিয়াছেন যে, ভাষ্যকার কেবল "সাধ্যজ্ঞ" এই কথা বলিলে, বে ধর্ম্মীতে অনুমান হয়, কেবল সেই ধর্ম্মীমাত্রকেই কেহ বুঝিতে পারেন, এ জল্প ভাষ্যকার আবার বলিয়াছেন—"ধর্মাজ্ঞ"। উহার ছারা এধানে অনুমেয় ধর্মা সহিত ধর্ম্মীই স্তুত্ত্রোক্ত "সাধ্য" শব্দের অর্থ, ইহাই বুঝিতে হইবে, কেবল ধর্মীমাত্র বুঝিতে হইবে না, ইহাই ভাষ্যকারের তাৎপর্যা। এই জল্পই ভাষ্যকার শেষে "সাধ্যে প্রতিসন্ধায় ধর্মাং" এই কথার ছারা পূর্ব্বোক্ত অর্থ স্থবাক্ত করিয়া গিয়াছেন। ঐ স্থলে "সাধ্য" শব্দের ছারা সাধ্য ধর্ম্মীকেই বুঝিতে হইবে। কারণ, সাধ্য ধর্ম্মী এবং দৃষ্টান্ত পদার্থেই হেতু পদার্থন্নপ্ ধর্ম্মটির প্রতিসন্ধান হইয়া থাকে।

তাৎপর্যাটীকাকারের কথায় বক্তব্য এই যে, ভাষ্যকারের শেষোক্ত ঐ "সাধ্য" শব্দের দারা সাধ্যধর্মী অর্থ ই প্রান্থ, এ বিষয়ে সংশন্ত নাই। কিন্তু উহা যে সংগ্রাক্ত "সাধ্য" শব্দেরই বিবরণ, ইহা নিশ্চর করা যার না। ভাষ্যকারের শেষ কথাগুলি তাহার অন্ত প্রকারে বিশ্বনার্থ ব্যাখ্যাও বলা যার। পরস্ক ভাষ্যকার প্রথমে কেবল "সাধ্যক্ত" এই কথা বলিলে, উহার দারা কেবল ধর্মী মাত্র বৃত্তিবে কেন? কেবল ধর্মী "সাধ্য" হইতে পারে না। ভাষ্যকার উদাহরণ স্বজ্ঞাযো "সাধ্য" শব্দের যে দিবিধ অর্থ বলিয়াছেন, তদম্পারে কেবল "সাধ্য" বলিলে ধর্মাবিশিষ্ট ধর্মী বুঝা যাইতে পারে। "সাধ্য" শব্দের দারা যদি এখানে তাহাই ব্যাখ্যা করিতে হয়, তাহা হইলে ভাষ্যকার আবার "ধর্মাক্ত" এই কথা বলিবেন কেন? ফলকথা, ভাষ্যকার স্থ্রার্থ ব্যাখ্যার্ম "সাধ্যক্ত ধর্মক্ত" এই কথা বলিয়া, হত্রোক্ত "সাধ্য" শব্দের দারা এখানে যে সাধ্য-ধর্মীকে গ্রহণ না করিয়া সাধ্য ধর্মকেই গ্রহণ করিয়াছেন, ইহাই মনে আসে। ভাষ্যকারের ঐ কথার সরল অর্থ ত্যাগ করিবার কোন কারণও মনে আসে না। পরস্ক হেতু পদার্থটি সাধ্য ধর্মেরই সাধন হয়। হেতুপদার্থ সাধ্য ধর্মীর ব্যাপ্য হয়্ম না, সাধ্য ধর্মেরই ব্যাপ্য হইয়া থাকে। স্কতরাং মহর্ষি

এথানে "দাধাদাধনং" এই বাক্যে দাধা ধর্ম অর্থেই "দাধ্য" শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন, ইহাই সহজে বুঝা যায়। স্থাগিণ কথাটা ভাবিয়া দেখিবেন।

"সাধন্দ্য হেতৃৰাক্য" হলে "সাধন্দ্য দৃষ্টান্ত" পদাৰ্থ এবং সাধ্য ধন্দ্ৰীতে হেতৃপদাৰ্থকৈ প্ৰতিসন্ধান করিয়া, তাহার সাধকত্ব বা জ্ঞাপকত্বের বােধক বাক্য প্রয়োগ করা হয়, এ জয় ঐ হেতৃবাক্য উদাহরণ সাধন্দ্যাপ্রযুক্ত হইয়া থাকে। ভাষ্যকার ইহা বুঝাইবার জয়ই পরে ঐ কথা বিলয়াছেন। এই দৃষ্টান্ত পদার্থে বাহা দেখিয়াছি বা জানিয়াছি,এই সাধ্য ধন্দ্ৰীতেও তাহাকে দেখিতেছি বা জানিতেছি, এইরূপে হেতৃপদার্থের জ্ঞানই তাহার দৃষ্টান্ত পদার্থ ও সাধ্যধন্দ্রীতে প্রতিসন্ধান। "প্রতিসন্ধান" বলিতে "প্রত্যভিজ্ঞা" নামক জ্ঞানবিশেষ। উহা জনেক সময়ে একজাতীয় পদার্থেও পূর্বেজিত প্রকারে হইয়া থাকে। রন্ধনগৃহে যে ধুম দেখা হয়, পর্বতে ঠিক সেই ধুমই দেখা হয় না, তাহার সজাতীয় অয় ধুমই দেখা হয় বা থাকে। তাহা হইলেও ধুমত্বরূপে অথবা বিশিষ্ট ধুমত্বরূপে সজাতীয় ব্ম দেখিয়াও পূর্বসংস্কারবশতঃ যাহা রন্ধনগৃহে দেখিয়াছি, তাহা প্রস্কতেও দেখিতেছি, এইরূপ প্রত্যভিজ্ঞা হইয়া থাকে।

বাৎস্তারনের প্রবল প্রতিবাদী বৌদ্ধ নৈয়ারিক দিঙ্নাগ তাহার "প্রমাণ্সমৃচ্চয়" প্রস্থে প্রতিবাদ করিরাছেন যে, "সাধর্দ্যাং যদি হেড়ঃ তাৎ ন বাক্যাংশো ন পঞ্চমী"। দিঙ ্নাগের কথা এই বে, যদি উদাহরণ-সাধর্ম্মাই হেতু হয়, তাহা হইলে উহা বাক্য না হওয়ায় স্তায়বাক্যের অংশ বা "অবয়ব" হইতে পারে না। আর যদি হৈতু পদার্থেরই লক্ষণ বলা হইয়া থাকে, তাহা হইলে স্ত্তে পঞ্মী বিভক্তি সংগত হয় না, প্রথমা বিভক্তিই সম্পত হয়, অর্থাৎ "উদাহরণসাধর্ম্মাং সাধ্যসাধনং হেতুঃ" এইরূপ স্ত্রই বলা উচিত। দিঙ্নাগের প্রতিবাদী উদ্যোতকর ঐ কথার বিশেষ সমালোচনা করিয়াছেন। উদ্যোতকরের প্রতিবাদের মর্ম এই যে, হেতৃবাক্যের লক্ষণই এই স্ত্তের বারা মহর্ষি বলিয়াছেন। উদাহরণ সাধক্ষ্যপ্রযুক্ত সাধ্যসাধনতাবোধক বাক্যই সূত্রার্থ। উদাহরণ-সাধক্ষ্য-রূপ হেতৃপদার্থ উদাহরণদাধর্ম্যপ্রযুক্ত হইতে না পারিলেও হেতৃবাক্য উদাহরণদাধর্ম্যপ্রযুক্ত হইতে পারে। কারণ, হেতু পদার্থটিকে উদাহরণ-সাধর্ম্ম্য বলিয়া বুঝিয়াই তাহার জ্ঞাপকত্ববোধক বাক্য প্রয়োগ করা হয়, তাহাই হেতুবাকা। তাহার প্রতি উদাহরণসাধর্ম্ম অর্গাৎ হেতু পদার্থ ঐক্তপে নিমিত্ত বা প্রবোজক হইবে। স্তরাং স্ত্রে পঞ্মী বিভক্তি দক্ষত এবং আবশুক। ফলকথা, হেতুপদার্থের লক্ষণ হইলেই স্থান্ত পঞ্মী বিভক্তির অসংগতি হয় এবং তাহা স্তায়বাক্যের অংশ হেতৃবাক্যের লক্ষণ হয় না। যথন প্রেনিক্তরপে হেতৃবাক্যের লক্ষণই স্তার্থ, তথন দিঙ্নাগের প্রদর্শিত দোব এথানে সম্ভবই নহে। দিঙ্নাগ স্তার্থ না ব্রিয়াই এথানে কালনিক দোবের জারোপ করিয়াছেন, ইহাই উদ্যোতকরের প্রতিবাদের সার। ৩৪।

### ভাষা। কিমেতাবদ্ধেত্লকণমিতি ? নেত্যচাতে। কিং তহি ?

অনুবাদ। হেতুবাক্যের লক্ষণ কি এই মাত্র ? অর্থাৎ পূর্ববসূত্রে হেতুবাক্যের লক্ষণ যাহা বলা হইয়াছে, তাহাই কি কেবল হেতুবাক্যের লক্ষণ ? (উত্তর) ইহা বলিতেছি না, অর্থাৎ হেতুবাক্যের যে আর কোন প্রকার লক্ষণ নাই, ইহা বলা হয় নাই। (প্রশ্ন) তবে কি ? অর্থাৎ তাহা হইলে হেতুবাক্যের অন্ত প্রকার লক্ষণ কি ? (এই প্রশ্নের উত্তর্জপে মহর্ষি সূত্রের অবতারণা করিয়াছেন)।

# সূত্র। তথা বৈধর্ম্মাৎ॥ ৩৫॥

অনুবাদ। সেইরূপ অর্থাৎ উদাহরণবিশেষের বৈধর্ম্মপ্রযুক্ত সাধ্যসাধন অর্থাৎ সাধ্যসাধনত্ববোধক বাক্যবিশেষ হেতু ( বৈধর্ম্ম্যহেতুবাক্য )।

ভাষা। উদাহরণ-বৈধর্ম্মাচ্চ সাধ্যসাধনং হেতুঃ। কথং ? অনিত্যঃ
শব্দঃ, উৎপত্তিধর্মকছাৎ, অনুৎপত্তিধর্মকং নিত্যং যথা আক্সাদি
দ্রব্য-মিতি।

অনুবাদ। উদাহরণের বৈধর্ম্মপ্রযুক্ত অর্থাৎ বৈধর্ম্ম দৃষ্টান্ত মাত্রের যাহা কেবল বৈধর্ম্ম তৎপ্রযুক্ত, সাধ্যসাধনও অর্থাৎ ঐরূপ সাধ্যসাধনতাবােধক বাক্যবিশেষও হেতু (বৈধর্ম্ম্য-হেতুবাক্য)। (প্রশ্ন) কি প্রকার ? অর্থাৎ এই বৈধর্ম্মহেতু-বাক্য কি প্রকার ? (উত্তর) "শব্দ অনিত্য", "উৎপত্তিধর্ম্মকত্ব-জ্ঞাপক", "অনুৎপত্তিধর্ম্মক বস্তু নিত্য, যেমন আত্মাদি দ্রব্য" (অর্থাৎ প্রদর্শিত প্রতিজ্ঞাদি স্থলে "উৎপত্তিধর্ম্মকত্বাৎ" এই বাক্যই বৈধর্ম্ম হেতুবাক্য। উৎপত্তিধর্ম্মকত্ব আত্মা প্রভৃতি নিত্য দ্রব্যে না থাকায়, উহা আত্মা প্রভৃতি বৈধর্ম্মা দৃষ্টাস্তের বৈধর্ম্ম। প্রদর্শিত স্থলে ঐ হেতুবাক্যটি পূর্বেবাক্ত বৈধর্ম্মপ্রযুক্ত হওয়ায় উহা বৈধর্ম্মা হেতু-বাক্য)।

টিয়নী। হেত্বাক্য বিবিধ; —সাধর্দ্য হেত্বাক্য এবং বৈধর্দ্য হেত্বাক্য। মহর্বি পূর্ব্বহরের বারা "সাধর্দ্যহেত্বাক্যের" লক্ষণ বলিয়া, এই হতের বারা "বৈধর্দ্য হেত্বাক্যের" লক্ষণ
বলিয়াছেন। এই হতে "তথা" শব্দের হারা পূর্বহ্নত হইতে "উদাহরণ" শব্দের এবং "সাধ্যসাধনং" এবং "হেতুঃ" এই ছইটি বাক্যের অন্তর্বন্তি হতিত হইয়াছে। ভাষ্যকার ঐ কথাগুলির
বোগ করিয়াই হুপ্রার্থ বর্ণন করিয়াছেন। যাহা উদাহত হয় অর্পাৎ দৃষ্টান্তরূপে প্রদর্শিত হয়, এইরপ
বাংপত্তিতে পূর্বহুত্তে দৃষ্টান্ত পদার্থ অর্থেই "উদাহরণ" শব্দ প্রযুক্ত হইয়াছে। দৃষ্টান্ত পদার্থত
দ্বিবিধ; —সাধর্দ্য দৃষ্টান্ত এবং বৈধর্দ্য দৃষ্টান্ত। বেথানে হেতুপদার্থ নাই, সাধ্য ধর্দ্মও নাই, এমন
পদার্থ দৃষ্টান্ত হইলে, ভাষাকারের মতে তাহা "বৈধর্দ্য হয়। অতএব এই হুল্লে "উদাহরণ" শব্দের
বারা "বৈধর্দ্য দৃষ্টান্ত কৈই বুঝিতে হইবে। এবং এই হুল্লে "উদাহরণ-বৈধর্দ্যা" কথার বারা বাহা
বৈধর্দ্য দৃষ্টান্ত পদার্থমাতের কেবল বৈধর্দ্য (সাধর্দ্য নহে), তাহাই বুঝিতে হইবে। তাহাই
মহর্দির বিবন্দিত এবং ভাহাকেই বলে "বৈধর্দ্য হেতুপদার্থ"। বেমন "উৎপত্তিধর্দ্যকত্ব" আল্লা

প্রভৃতি পদার্থে নাই বলিয়া, উহা আত্মাদি নিত্য পদার্থের বৈধর্ম্মা। শব্দে অনিত্যকের অনুমানে আত্মা প্রভৃতি নিতা পদার্থ দুষ্টান্তরূপে প্রদর্শিত হইলে, উহা দেখানে বৈধর্ম্মা দৃষ্টান্ত পদার্থ। স্থতরাং ঐ স্থলে "উংপত্তিবর্শাকত্ব" পদার্থটি কেবল ঐ বৈধর্ম্মা দৃষ্টান্তের বৈধর্ম্মা মাত্র হওয়ায "বৈদশ্য হেতৃপদার্থ" হইরাছে। বাহা বৈদশ্য দুষ্টান্তের ভার অভ্য পদার্থেরও বৈদশ্য, তাহা "বৈধর্ম্মাহেতৃপদার্থ" নহে। তাহা হইলে শরীরমাত্রে "সাত্মকত্বে"র অভুমানে "প্রাণাদিমত্ব"ও देवसम्बा रङ्क्षमार्थ इटेर्ड शारत। वस्तुष्ठः जांदा इटेर्ड मा। कात्रव, "लांगामिमव" समन ঐ স্থলে বৈধর্ম্ম্যদৃষ্টান্ত (প্রাণাদিশ্র এবং নিরাত্মক) ঘটাদি পদার্থের বৈধর্ম্য, তদ্ধপ মৃত শরী-রেরও বৈধর্ম্ম। মৃত দেহেও প্রাণাদি নাই। শরীরমাত্রেই সাত্মকত্বের অনুমান করিতে গেলে দেখানে মৃত শরীর দৃষ্টাস্ক হইবে না। ফলকথা, বে পদার্থ টি কেবল "বৈধর্ম্মা দৃষ্টান্তে"র বৈধর্ম্মা মাত্র, তাহাই বৈধর্ম্ম হেতৃপদার্থ এবং তাহাই এই সত্তে "উদাহরণ-বৈধর্ম্ম" কথার দারা এহণ করা হইয়াছে। প্রদর্শিত হলে "উৎপত্তিধর্মকত্ব" পদার্থকে আত্মা প্রভৃতি বৈধর্ম্যানুষ্টান্তের বৈধর্ম্যা-রূপে বুঝিরা "উৎপত্তিধর্মকত্বাৎ" এইরূপ হেতুবাক্য প্রারোগ করিলে, উহা "বৈধর্ম্মা-হেতুবাক্য" হইবে। ভাষ্যকার এখানে পূর্কোক্ত প্রকার ঐ বাকাটিকেই "বৈধর্ম্মা-হেতুবাক্যে"র উদাহরণ-রূপে উরেধ করিয়া, উহা যে এথানে "বৈধর্মাদৃষ্টান্তে"র বৈধর্ম্মাপ্রযুক্ত হইয়াছে, ইহা দেখাইবার জন্ম শেষে ঐ স্থলীয় "বৈধর্ম্যোদাহরণ-বাক্য"টিরও উল্লেখ করিয়াছেন। ফলতঃ যে হেতুবাক্যের পরে "বৈধর্ম্যোদাহরণবাকো"র প্রয়োগ হইবে, তাহাই বৈধর্ম্মা হেতুবাকা। বৈধর্ম্মা হেতুপদার্থকে देवधर्म्मा। माहत्रव-वात्कात हातारे मांधा धरमंत्र वाांशा विना वृवान स्व धवः देवधमा रहजू-পদার্থকে পূর্ব্বোক্ত উদাহরণ-বৈধর্ম্ম বলিয়া বৃ্বিয়াই উরূপ হেতৃবাক্য প্ররোগ করা হয়, স্কৃতরাং "উদাহরণ-বৈধর্মা" বা বৈধর্ম্মা হেতুপদার্থ, এরপ হেতুবাকোর নিমিত্ত বা প্রবোজক, তাহা হইলে বৈধর্ম্ম হেতবাকাকে উদাহরণ বৈধর্ম্মপ্রযুক্ত বলা বার, স্থতরাং এই স্থত্তেও পূর্বস্থতের ন্তার পঞ্চমী বিভক্তির অসংগতি নাই। হেতু পদার্থ এবং হেতুবাক্য একই পদার্থ নহে। হেতুবাক্যের প্রতি হেতু পদার্থ প্রয়োজক হওয়ায়, হেতুবাক্যকে হেতুপদার্থপ্রযুক্ত বলা বাইতে পারে।

এই বৈধন্য হেত্বাক্যের ব্যাখ্যার পরবর্তী কোন নৈরায়িকই ভাষ্যকারের মত গ্রহণ করেন নাই। উদ্যোতকর বণিয়াছেন যে, ভাষ্যকার পূর্মে যাহাকে "সাধর্ম্য হেত্বাক্য" বণিয়া আদিয়াছেন, এখানে তাহাকেই অর্গাং দেইপ্রকার বাক্যকেই "বৈধর্ম্য হেত্বাক্য" বণিয়াছেন। ভাষ্যকারের পূর্ম্মোক্ত "সাধর্ম্য হেত্বাক্য" হইতে এই "বৈধর্ম্য হেত্বাক্যে"র বাস্তব কোন ভেদ হয় নাই, কেবল প্রয়োগভেদ হইয়াছে মাত্র। তাহাতে হেত্বাক্যের ঐরপ ভেদ হইতে পারে না। উদাহরণের ভেদবশতঃও হেত্বাক্যের ঐরপ ভেদ হইতে পারে না। বিদ তাহাই হয় অর্থাং যদি উদাহরণের ভেদবশতঃও হেত্বাক্যের এই ভেদ মহর্ষির বিবক্ষিত হয়, তাহা হইলে মহর্ষি "বৈধর্ম্যোদাহরণবাক্যে"র বে লক্ষণ-স্থ্র বণিয়াছেন, তাহার ছায়াই এই ভেদ প্রতিপন্ন হইতে পারে, মহর্ষির এই স্থাট্র কোন প্রয়োজন বাকে না। স্থতরাং ভাষ্যকার-প্রদর্শিত বৈধর্ম্য হেত্বাক্যের উদাহরণ গ্রাছ নহে। "জীবং শরীরং ন নিরাম্বকং প্রপ্রাণাদিমন্থপ্রসঞ্বাং" অর্থাৎ জীবিত ব্যক্তির

শরীর আয়শ্ত নহে, বে হেতৃ তাহা হইবে উহা প্রাণাদিশ্ত হইরা পড়ে, এইরপ হলেই বৈধর্মা হেতৃবাক্যের উদাহরণ বৃথিতে হইবে। "তন্তবিস্তামণি"কার গঙ্গেশ ও উন্যোতকরের মতামুদারে পূর্ব্বোক্ত হলে এবং "পৃথিবী ইতরেভো ভিদ্যতে গন্ধবহাৎ" অর্থাৎ পৃথিবী জলাদি সমস্ত পদার্থ হইতে ভিন্ন, বেহেতৃ তাহাতে গন্ধ আছে। যাহা জলাদি হইতে ভিন্ন পদার্থ নহে, তাহা গন্ধযুক্ত নহে, এইরপ হলে "পন্ধব্রাৎ" এই বাক্যকে বৈধর্ম্মা হেতৃবাক্য বা "ব্যতিরেকী হেতৃবাক্য" বলিয়াছেন।

উদ্যোতকর প্রভৃতি পরবর্ত্তী প্রায় সকল ভারাচার্য্যগণের মতেই হেতু ও অনুমান ত্রিবিধ। (১) "অব্রী," (২) "বাতিরেকী," (৩) "অব্রব্যতিরেকী"। অস্থ্যানের পূর্বে অস্থ্যের ধর্মবিশিষ্ট বলিয়া উভয় পক্ষের সম্মত পদার্থকে "সপক" বলে। ঐ "সপক" পদার্থ উদাহরণ বা দৃষ্টান্ত হইলে তাহাকে "অথবী উদাহরণ" বলে। ঐ অথবী উদাহরণের সাহাব্যে হেতৃ পদার্থে দাদ্য দর্শের বে ব্যাপ্তির নিশ্চর হয়, তাহাকে অব্যব্যাপ্তি বলে। গঙ্গেশ প্রভৃতি প্রধানতঃ এই অব্যব্যাপ্তির স্বরূপ বলিয়াছেন — হৈতুব্যাপক-সাধ্যসামানাধিকরণা"। অর্থাৎ বেখানে বেখানে তেতপদার্থ আছে, দেই সমস্ত স্থানেই যে সাধ্য ধর্ম থাকে, তাহাকে বলে "হেতুব্যাপক্ষাধ্য"। তাহার সহিত হেতু পদার্থের একাধারে থাকাই হেতু পদার্থে সাধ্য ধর্ম্মের অব্যব্যাপ্তি। বেখানে অনুমেয় ধর্মাট সন্দিন্ধ, অথবা নিশ্চিত হইলেও অনুমানের ইচ্ছার বিষয়ীভূত, তাহাকে "পক" বলে। এক কথার যে ধর্মীতে কোন ধর্মোর অনুমান করা হয়, সেই ধর্মীকেই নব্যগণ "পক্ষ" বলিপ্লাছেন। যে পদার্থে অন্তমেয় ধর্মটি নাই, ইহা উভয় পক্ষের সম্মত, সেই পদার্থকে "বিপক্ষ" বলে ( হেছাভাস-লক্ষণপ্রকরণ জন্তব্য )। দেখানে এই বিপক্ষ নাই, কেবল সপক্ষরপ "অন্বরী উদাহরণে"র সাহায্যে পূর্ব্বোক্ত "অব্যব্যাপ্রি"র নিশ্চরপূর্বক অনুমান হয়, সেই স্থলীয় হেতু ও অনুমান (১) অব্যথী বা "কেবলাৰ্ন্নী"। বেমন "ইদং বাচ্যং জ্ঞেন্ত্ৰাং" এই রূপে বাচ্যত্বধর্মের অনুমানে "বিপক্ষ" নাই। কারণ, এথানে সাধ্য বা অনুমের ধর্ম "বাচাছ"। বস্ত মাত্রেরই বাচক শব্দ আছে; স্থুতরাং বস্তু মাত্রই শব্দের বাচ্য অর্থাৎ সকল বস্তুতেই বাচ্যত্বরূপ ধর্ম আছে। তাহা হইলে ঐ বাচ্যত্ব-রূপ সাধাশুর পদার্থ না থাকার, ঐ স্থলে "বিপক্ষ" নাই অর্থাৎ ঐ স্থলে "বিপক্ষ" অলীক। স্রভরাং বিপক্ষরণ "ব্যতিরেকী উদাহরণ" এথানে অলীক। কিন্ত ঘটাদি বহু বস্তুই "বাচ্যত্ব"রূপ সাধ্যযুক্ত বলিয়া নিশ্চিত থাকায়, বে বে স্থানে জ্ঞেয়ত্ব অর্থাৎ জ্ঞানবিষয়ত্ব আছে, সেই সমস্ত স্থানে বাচ্যস্ত আছে ;—বেমন ঘটাদি জ্বের পদার্থ। এইরূপে "অবস্থী উদাহরণের সাহাত্যে এথানে জ্বেরত্বরূপ হেতু পদার্থে বাচাত্বরূপ সাধ্য ধর্মের "অব্যব্যাপ্তি" নিশ্চরপূর্ব্বক অনুমান হয়। এই জন্ম এই স্থলীয় হেত্ত অনুমান অন্তরী বা কেবলাব্রী। গঙ্গেশের মতে ইহার অক্তরূপ ব্যাথাাও আছে।

যেখানে পূর্ব্বোক্ত "সপক্ষ" অর্থাৎ সাধ্যবর্দ্ধায়ুক্ত বলিয়া উভয় পক্ষের নিশ্চিত পদার্থ নাই, কিন্ত বিপক্ষ অর্থাৎ সাধ্যবর্দ্ধায়ুক্ত বলিয়া উভয় পক্ষের নিশ্চিত পদার্থ আছে, সেথানে সেই বিপক্ষ পদার্থ দৃষ্টান্ত হইলে, তাহাকে ব্যতিরেকী উনাহরণ বলে। সেই ব্যতিরেকী উনাহরণের সাহায়ে "ব্যতিরেকবাাপ্তি" নিশ্চর পূর্ব্বক সেথানে অনুমান হয়; এ জন্ম সেই স্থলীয় হেতু ও অনুমান (২) ব্যতিরেকী বা কেবলবাতিরেকী। সাধ্যাভাবের ব্যাপক বে অভাব, তাহার প্রতিযোগিত্বকেই

নবাগণ "ব্যতিরেকব্যাপ্তি" বলিয়াছেন। যে যে স্থানে সাধ্য ধর্ম নাই, সেই সমস্ত স্থানেই যে অভাব থাকে, তাহাকে সাধ্যাভাবের ব্যাপক অভাব বলে। সাধ্যপৃত্য ছান নাজেই হেতুর অভাব থাকিলে, তাহা সাধ্যাভাবের ব্যাপক অভাব হয়। সেই হেতুর অভাবের প্রতিধাণী হেতু। কারণ, বাহার অভাব, তাহাকে ঐ অভাবের "প্রতিধোণী" বলে। তাহা হইলে সাধ্যাভাবের ব্যাপক বে হেতুর অভাব, তাহার প্রতিধোণির হেতুতে থাকে। কলতঃ এই ব্যতিরেকব্যাপ্তিজ্ঞান স্থলে সাধ্যের অভাব ও হেতুর অভাবের ব্যাপা-ব্যাপক-ভাব জ্ঞান হইয়াই অত্মান হয়, এই জ্ঞ উহাকে ব্যতিরেক ব্যাপ্তিজ্ঞান বলা হইয়াছে। "ব্যতিরেক" শঙ্কের অর্থ অভাব।

বেমন "জীবক্ত্রীরং সাত্মকং প্রাণাদিনত্বাং" অর্গং জীবিত ব্যক্তির শরীরে আত্মা আছে, বেহেত্ তাহাতে প্রাণাদি আছে, এইরপে জীবিত ব্যক্তির শরীরে সাত্মকত্বের অনুমানে "সপক্ষ" নাই। কারণ, জীবিত ব্যক্তির শরীর এখানে "পক্ষ" হইরাছে। উহা তিয় "সাত্মক" বলিয়া উত্তর পক্ষের সত্মত কোন পদার্থই নাই। বাহা সাধ্যবৃক্ত বলিয়া উত্তর পক্ষের সত্মত, তাহাই "সপক্ষ"। তাহা এখানে নাই। কিন্তু সাত্মকত্মশৃত্ত অর্থাৎ বাহাতে আত্মা নাই—ইহা সর্বসত্মত, এমন ঘটাদি পদার্থর্রপ বিপক্ষ আছে। স্তরাং ঐ স্থলে বাহা সাত্মক নহে, তাহা প্রাণাদিবৃক্ত নহে অর্থাৎ প্রাণাদির। কারণ ইচ্ছাদিবৃক্ত নহে, বেমন ঘটাদি—এইরপে ব্যতিরেকী উলাহরণের সাহায়ে ব্যতিরেক ব্যাপ্তিনিশ্চরপূর্ককই অনুমান হর। অর্থাৎ জীবিত ব্যক্তির শরীর আত্মশৃত্ত নহে, তাহা হইলে উহা প্রাণাদিশৃত্য হইয়া পড়ে; আত্মশৃত্ত পদার্থমাত্মই প্রাণাদিশৃত্য, জীবিত ব্যক্তির শরীরে যথন প্রাণাদি আছে, তথন উহাতে আত্মা আছে, এইরপে জীবিত ব্যক্তির শরীরে সাত্মকত্মের অনুমান হয়। এখানে জী বিত ব্যক্তির শরীর ভিন্ন প্রাণাদিবৃক্ত অর্থস সাত্মক বলিয়া নিশ্চিত কোন পদার্থ নাই, স্ত্তরাং সপক্ষ না থাকার অব্যা উনাহরণের সন্তাবনাই নাই। কিন্তু ঘটাদিরপ "বিপক্ষ" ব্যতিরেকী উদাহরণ আছে। তাহার সাহায়ে ব্যতিরেকব্যাপ্তিনিশ্চরপূর্কক অনুমান হওয়ায়, এই হুলীয় হেতু ও অনুমান ব্যতিরেকী বা কেবলব্যতিরেকী।

নেখানে "দপক্ষ"ও আছে, বিপক্ষও আছে, এবং হেতুপদার্থটি "দপক্ষে" আছে, কিন্তু "বিপক্ষে" নাই, দেই হুলে দপক্ষরপ অবয়ী উদাহরণ এবং বিপক্ষরপ ব্যতিরেকী উদাহরণ, এই বিবিধ উদাহরণের সাহায়ে পুর্বেজি অবস্থবাপ্তি এবং ব্যতিরেকব্যাপ্তি— এই বিবিধ ব্যাপ্তির নিশ্চরপূর্ব্বকই অন্ত্রমান হওয়ায় দেই হুলীয় হেতু ও অন্ত্রমান (৩) অবস্থব্যতিরেকী। বেমন পর্বতে বিশিষ্ট ধ্ম দেখিয়া বহির অন্ত্রমান হুলে পাকশালা প্রভৃতি দপক্ষ আছে এবং জল প্রভৃতি বিপক্ষও আছে। ঐ হুলে যে হুলে বিশিষ্ট ধ্ম আছে, দেই সমন্ত হ্যানেই বহি আছে, বেমন পাকশালা—এইরূপে অবস্থী উদাহরণের সাহায়ে বিশিষ্ট ধ্ম বহির অবস্থব্যাপ্তিনিশ্চর হয়। এবং বে স্থানে বহি নাই, দেই সমন্ত স্থানে বিশিষ্ট ধ্ম নাই, বেমন জল—এইরূপে ব্যতিরেক ব্যাপ্তিনিশ্চরও হয়। স্কৃতরাং ঐরূপ হুলে হেতু ও অন্ত্রমান অবহুব্যতিরেকী।

উদ্যোতকর মহর্ষি-স্থরোক্ত ত্রিবিধ অনুমানের প্রথমতঃ এইরূপ ব্যাখ্যাই করিয়াছেন। অনুমানের এইরূপ প্রকারত্ররের ব্যাখ্যা পরবর্ত্তী নব্য নৈয়ায়িকদিগেরই উদ্ভাবিত নহে। "তত্তচিস্তামণি"কার গঙ্গেশ উদ্যোতকরের ব্যাখ্যা গ্রহণ করিয়াই অনুমানকে পূর্ব্বোক্তরূপে ত্রিবিধ বলিয়া তাহার বিশদ ব্যাথ্যা করিয়াছেন। প্রদর্শিত "ব্যতিরেকী" অনুমানের উদাহরণস্থলে কোন জীবিত ব্যক্তির শরীরে সাত্মকত্ব নিশ্চর অবগ্র স্বীকার্য্য বলিয়া সেই শরীরবিশেষই "সপক" আছে, তাহাই "অবরী উদাহরণ" হইবে, তাহার সাহায্যে "অব্যব্যাপ্তি"র নিশ্চয় করিয়াই অর্থাৎ "বাহা থাহা প্রাণাদিযুক্ত, দে সমস্তই সাক্ষক, যেমন আমার শরীর" —এইরপে "প্রাণাদিম্ব" হেতুতে "সাত্মকত্ব"রূপ সাধ্য ধর্ম্মের "অবন্ধব্যাপ্তি" নিশ্চর পূর্ব্বকই জীবিত ব্যক্তির শরীরমাত্রে সাত্মকত্বের অন্তমান হইতে পারে, স্কুতরাং "ব্যতিরেকী" বা "কেবলব্যতিরেকী" নামে কোন প্রকার হেতু বা অনুমান নাই, এই কথা বলিয়া অনেকে উহা মানেন নাই। প্রাচীন ক।ল হইতেই ভিন্ন ভিন্ন সম্প্রদায়ে উহা লইরা বছ বিচার হইরা গিরাছে। "তত্তিভামণি"কার গঙ্গেশ "বাতিরেকাছমান" প্রস্তে সেই সমস্ত বিচারের বিস্তৃত প্রকাশ করিয়াছেন। গঙ্গেশ চরম কথা বলিয়াছেন বে, যদিও ঐরপ স্থলে কোনপ্রকারে "অন্তর্বাপ্তি" নিশ্চর হুইতে পারে, কিন্ত তাহা বেখানে হয় নাই, কেবলমাত্র "ব্যতিরেকী উদাহরণে"র সাহাদ্যে "ব্যতিরেকব্যাপ্তি" নিশ্চরই হইয়াছে, সেধানেও অনুমিতি হইয়া থাকে, ইহা অনুভবসিদ্ধ। অভতঃ দেইরূপ স্থলেও "কেবলব্যতিরেকী" অনুমান অবশ্র স্বীকার্য্য। মীমাংসকগণ এরূপ স্থলে অভূমিতি স্বীকার করেন নাই; তাঁহারা এরূপ স্থলে "অর্থাপত্তি" নামে অতিব্রিক্ত প্রমাণ ও প্রমিতি স্বীকার করিরাছেন। গঙ্গেশ তাঁহার "অর্থাপত্তি" প্রছে সেই মতেরও বিশদ বিচারপূর্বক থণ্ডন করিয়াছেন। নবা নৈয়ায়িক রবুনাথ শিরোমণি মীমাংসক-মত-পক্ষপাতী হইয়া নিজে কেবল মাত্র "অন্ধন্নী" অনুমানেরই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। তাহার মতে দর্মাত্র "অব্যব্যাপ্রি" নিশ্চাপুর্মাকই অনুমান হর, এ জন্ত অনুমানমাত্রই "অব্রী"। গঙ্গেশের প্রদর্শিত "ব্যতিরেকী" অনুমান স্থলে রখুনাথ মীমাংসকদিগের ছার "অর্থাপত্তি" নামে অতিরিক্ত জ্ঞানই স্বীকার করিরাছেন?। কিন্তু রখুনাথের এই মত প্রকৃত ক্তারমত নহে। উহা গৌতম মত বিকল্প। কারণ, মহর্ষি গোতম দ্বিতীরাধ্যায়ে মীমাংসক-সন্মত "অর্থাপত্তি"র প্রমাণান্তরত্ব পশুন করিয়া "অর্থাপত্তি"কে অনুমানের মধ্যেই নিবিষ্ট করিয়াছেন।

গলেশের পূর্ক্রবর্ত্তী মহানৈয়ায়িক উনয়নাচায়্যও হেতুও অনুমানকে পূর্ক্লোক্ত নামত্ররে তিরিধ বলিয়াছেন। তবে তিনি "ব্যতিরেকব্যাপ্তি" জ্ঞানকে অনুমিতির কারণয়পে মানেন নাই। "অর্থাপত্তি" নামেও অতিরিক্ত প্রমাণ মানেন নাই। তাঁহার মতে সর্ক্রত্র "অয়য়ব্যাপ্তি"র নিশ্চয়-পূর্ক্কই অনুমিতি হয়। ঐ অয়য়ব্যাপ্তিনিশ্চয় বে হলে "অয়য়সহচার" মাত্র জ্ঞানজন্ম হয়, দেই হলীয় অয়মান "অয়য়ী"। এবং বেখানে উহা "ব্যতিরেকদহচার" মাত্র জ্ঞানজন্ম হইবে, দেই হুলীয় অয়ুমান "ব্যতিরেকী"। এবং "অয়য়সহচার" ও "ব্যতিরেকদহচার" এই দিবিশ "সহচার" জ্ঞানজন্ম হইলে দেই হুলীয় অয়ুমান "অয়য়ব্যতিরেকী"। সায়য়ুক্ত স্থানে হেতু

বাতিবেকসহচারেশাব্যব্যাশ্তিমহশাব্যবাশা (অমুসিভিনীখিতি)।—তথাচ বাতিবেকব্যাশিত্যানং
হেতুবেব ন, তৃততজ্ঞাত্বিতাব্যাশ্তিরিতি ভাব:। ধরং বাতিবেক-প্রাম্প্রশু-বুজের্থাপ্রিগোপ্রমাধ্যক্রণা
বিত্তাক্ষ্য। আচার্যোরাজয়্পাদিতি তবর্থা (আগ্রাম্মি)।

আছে, এইরপ জ্ঞানের নাম "অন্বয়সহচারজ্ঞান"। দাধাশৃন্ত স্থানে হেতু নাই, এইরপ জ্ঞানের নাম "ব্যতিরেক সহচারজ্ঞান"। এই "সহচারজ্ঞান" ব্যাপ্তিজ্ঞানের অন্ততম কারণ। উদয়নাচার্য্য ঐ ব্যাপ্তিগ্রাহক "সহচারে"র তেদেই অন্তথানকে প্রেরিজ নামত্ররে ত্রিবিধ বলিয়াছেন।
উদয়নের মতে 'ব্যতিরেকসহচার" জ্ঞানের ন্বারা "অন্বর্থাপ্তি"র নিশ্চর পূর্ব্বকই অন্তর্মিতি
জর্মে, ইহা নব্য স্থান্থের অনেক গ্রন্থে পরিক্ষৃট আছে। উদয়নের "ভারক্স্থমাঞ্জলি" গ্রন্থে (তৃতীয়
ত্তবকে) অর্থাপত্তি বিচারে কিন্তু ইহা পরিক্ষ্ট নাই।

উদ্যোতকর প্রভৃতি পরবর্তী স্তায়াচার্য্যগণ পূর্বোক্ত প্রকারে হেড় ও অন্নশান বিষয়ে নানা মতভেদের স্থাষ্ট করিলেও ভাষ্যকার পূর্ব্বোক্ত ত্রিবিধ নাম ও তাহাদিগের জক্ষপ কোন ব্যাখ্যা করেন নাই। ভাষ্যকারের মতে হেতু দ্বিবিধ; —সাধর্ম্ম হেতু এবং বৈধর্ম্ম হেতু। হেতুবাক্যও পূর্ব্লোক্ত নামন্বয়ে ন্বিবিধ। উদাহরণের ভেদেই হেতুবাক্যের ঐরপ ভেদ হইয়া থাকে। পূর্ব্ব-প্রদর্শিত "উৎপত্তিধর্মকত্বাৎ" এই প্রকার হেতুবাক্যাট সাধর্ম্যোদাহরণ হলে সাধর্ম্ম হেতুবাক্য इटेरव ध्वरः दिवस्यामाहत्व इरल छेहा देवसम्बारहजूवाका हहेरव । फलकथा, छेमाहतरमत स्डरम এক আকারের হেতুবাকোরও পূর্ব্বোক্ত প্রকারতেদ হইবে এবং তাহা হইতে পারে। উদ্যোতকর এই কথার উল্লেখ করিয়া প্রতিবাদ করিয়াছেন যে, উদাহরণের ভেদে হেতুবাক্যের ঐ প্রকার ভেদই মহর্ষির বিবক্ষিত হইলে, মহর্ষির পরবর্ত্তী বৈদর্য্যোদাহরণস্থত্তের দ্বারাই এই ভেদ ব্যক্ত হইতে পারে ; স্কুতরাং মহর্ষির এই স্থুত্রটি নির্থক হইয়া পড়ে। ভাষ্যকার ইহা মনে করেন নাই। কারণ, হেতুবাক্য দ্বিবিদ, এই নিয়ম জ্ঞাপনের জন্তও মহবির এথানে এই স্ত্রটি বলা আবশ্রক। স্কুতরাং মহর্ষি এখানে যথাক্রমে ছুইটি স্থাত্তর দারাই দিবিধ হেতৃবাক্ষার লক্ষণ বলিয়াছেন। ফলকথা, প্রকৃত স্থলে উদাহরণস্থত্তের হারা হেতুর দ্বিবিধন্ধ বুঝা গেলেও, মহর্ষি তাহা স্পষ্ট করিয়া বলিবার অক্ত অর্থাৎ হেতু ত্রিবিধ নহে, দিবিধ, এই নিরম জ্ঞাপনের জক্ত এই ফুল্রটি বলিরাছেন। উদ্যোতকরও হেম্বাভাসের লক্ষণ-সত্রগুলির প্রয়োজন কি 💡 এই প্রথের উদ্ররে পূর্বাস্থ্যে বলিয়াছেন বে, বদিও এই হেতুলকণের দারাই হেতুপদার্থের অবধারণ হওয়ায়, হেস্বাভাসগুলি নিরাক্ত হইয়াছে, অর্থাৎ দেগুলি হেতু নহে, দেগুলি "হেস্বাভাস" ইহা বুঝা গিয়াছে অর্থাৎ যদিও হেতুপদার্থের লক্ষণ বুঝিলেই "হেস্বাভাসে"র স্বরূপ বুঝা যায়, তথাপি "অনৈকান্তিক" প্রভৃতি নামে এই "হেশ্বাভাদ"গুলি পঞ্বিদ, —এই নিরম জ্ঞাপনের জন্তই মহর্ষি বথাস্থানে "হেশ্বা-ভাদে"র পাঁচটি লক্ষণ-স্ত্র বনিয়াছেন। উদ্যোতকরের এই কথার ন্তায় এথানেও ভাষাকারের পক্ষে ঐরপ কথা বলা ধাইতে পারে। ফলকথা, মহবি বাক্যসংকেপ না করিয়া অক্ত স্থলের ক্রার এখানেও ছুইটি স্ত্ৰের দারা দ্বিবিব হেতুবাক্যেরই লক্ষণ বলিয়াছেন এবং উদাহরণের ভেদেই হেতুবাক্যের এই দ্বিবিশন্ত মহর্ষির বিবক্তিত, ইহাই ভাষ্যকারের কথা। হেতুপদার্থ এবং হেতুবাক্য বে ভাষ্যকারের মতে পূর্বোক্তরূপে বিবিধ এবং একই হেতুপদার্থ উদাহরণের ভেদে "সাধর্ম্য-হেতু" এবং "বৈধার্ম্মা হেতু" হইতে পারে, ইহা নিগমন-স্ত্র-ভাব্যেও স্পষ্ট আছে। "সাধৰ্ম্মা বৈধৰ্ম্মা হেড়'' বা "অধ্যব্যভিরেকী" নামে ভূতীয় প্রকার কোন হেড় ভাষ্যকার মানেন নাই।

একই স্থানে ছিবিব উদাহরণের সাহাব্যে পূর্ব্বোক্ত ছিবিব ব্যাপ্তিনিশ্চয়কে অনুনিতির কারণ বলিয়া স্থীকার করা তিনি আবশ্রক মনে করেন নাই। কোন কোন নব্য নৈয়ায়িকও তাহা আবশ্রক মনে না করিয়া "অবয়বাতিরেকী" নামে ভৃতীর প্রকার কোন হেতু বা অয়মান মানেন নাই। উদ্যোতকর প্রভৃতি য়াহাকে "অবয়বাতিরেকী" হেতু বলিয়াছেন, ভারাকারের মতে তাহা "সারশ্যা হেতু"ও হইতে পারে, "বৈষশ্যা হেতু"ও হইতে পারে। ভাষ্যকার "শেষবং" অয়মানের য়হা উদাহরণ দেখাইয়া আদিয়াছেন, উদ্যোতকর প্রভৃতি তাহা গ্রহণ করেন নাই (পঞ্চম স্থাভাষ্যা টিয়নী স্রষ্টবা)। দেখানে তাংপর্যাটীকাকার বাচম্পতি মিশ্র বলিয়াছেন বে, "শেষবং" অয়মান "ব্যতিরেকী" অয়মানেরই নামান্তর। ভাষ্যকারের প্রদর্শিত "শেষবতে"র উদাহরণাট "অয়য়বাতিরেকী", স্নতরাং উহা গ্রাহ্ণ নহে। ভাষ্যকার কিন্তু "পরিশেষ" অয়মানকেই "শেষবং" বলিয়া বাাখ্যা করিয়াছেন। সেই স্থানীয় হেতু উদাহরণান্ত্রপারে "সাধর্ম্যা হেতু"ও হইতে পারে, "বৈধর্ম্যা হেতু"ও হইতে পারে। ফলকথা, "পরিশেষ" অয়মান বা ভাষ্যকার-ব্যাখ্যাত "শেষবং" অয়মান সর্ব্বের ব্যাথ্যার প্রতিপদ্ধ হয় নাই। স্নতরাং ভাষ্যকারের ব্যাথ্যার প্রতিপদ্ধ হয় নাই। স্নতরাং ভাষ্যকারের ব্যাথ্যার প্রতিপদ্ধ হয় নাই। স্নতরাং ভাষ্যকারের ব্যাথ্যার্যার তাহার ঐ উদাহরণ অয়্বাংগত হয় নাই।

বৃত্তিকার বিশ্বনাথও হেতৃবাক্যকে "জন্মনী"ও "বাতিরেকী" নামে দ্বিবিধ বলিয়াই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। তিনি ক্ত্তের "সাবদ্যা" শব্দের দ্বারা "জন্মর্যাপ্তি" এবং "বৈধন্যা" শব্দের দ্বারা "ব্যতিরেকব্যাপ্তি" ফলিতার্থ গ্রহণ করিয়া ক্তর্ম্বরের অন্তর্মপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। তাহার মতে দ্বিবিধ ব্যাপ্তির তেনেই হেতৃ দ্বিবিধ। এক হেতৃতে দ্বিবিদ ব্যাপ্তির নিশ্চর ইইলে, সেই ক্লীয় হেতৃবাক্যের নাম "অব্যব্যতিরেকী", মহর্ষি-ক্ত্তে তাহাও ক্ষতিত হইয়াছে; ইহা মতান্তর বলিয়া তিনি উরেধ করিয়াছেন। উহা বৃত্তিকারের নিজের মত নহে।

"ভারমঞ্জরী"কার জন্ত ভট্ট এখানে বলিয়াছেন বে, মহর্ষি হেতৃপদার্থের লক্ষণ বলিয়াই হেতৃবাক্যের লক্ষণ স্চনা করিয়াছেন। হেতৃপদার্থ কি, তাহা বলা প্রয়োজন এবং হেতৃপদার্থের স্বরূপ বুবিলে হেতৃবাক্যের লক্ষণ সহজেই বুঝা বাইবে এবং "অবন্তব" প্রকরণ-বশতঃ শেষে তাহাই বুবিতে হইবে। হেতৃপদার্থের লক্ষণপক্ষে কেহ কেহ হেতৃলক্ষণস্ত্রন্থরে পঞ্চমী বিভক্তি ত্যাগ করিয়া, ঐ স্থলে সপ্তমী বিভক্তিযুক্ত স্ত্র পাঠ করিতেন, এই কথা বলিয়া জন্ত ভট্ট হেতৃ পদার্থের লক্ষণপক্ষেও স্ত্রে পঞ্চমী বিভক্তির কথ্ঞিং সংগতি ও আবগুক্তা দেখাইয়াছেন।

জন্মভট্ট আরও বলিরাছেন বে, মহর্ষি গোতম অনুমানস্থ্রে (পঞ্চম স্থ্রে) "তংপূর্জকং" এই কথার হারা ব্যাপ্তিনিশ্চয়ের উপান্ধমাত্র স্থচনা করিরাছেন। এখানে হেতুলক্ষণস্থ্রে "সাবাস্পাধন" শব্দের হারা ঐ "ব্যাপ্তি"র স্বরূপও স্থচনা করিরাছেন এবং "হেত্বাভাস"কে পঞ্চবিধ বিলিয়া "ব্যাপ্তি" পঞ্চবিধ, ইহাও স্থচনা করিয়াছেন। এক একটি "ব্যাপ্তি"র স্বভাবেই এক একটি "হেত্বাভাস" হওয়য়, "হেত্বাভাস" পঞ্চবিধ হইয়ছে। "হেত্বাভাসে"র কোন লক্ষণ না থাকাই "ব্যাপ্তি"। তাহাই হেতুর সাধাসাধনতা। যাহা সাধ্যের সাধন স্বর্গাৎ সাধ্যের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট,

তাহাই প্রকৃত হেতু। "হেত্বাভাদ" পদার্থে সাধ্যসাধনতা অর্থাৎ সাধ্যের "ব্যাপ্তি" নাই, এ জন্ম দেগুলি হেতু নহে । ফলকথা, মহর্ষি হেতুলকণ হত্তে "দাধ্যদাধন" শব্দের ছারা "ব্যাপ্তি"কেই লক্ষ্য করিয়াছেন এবং হেতু পদার্থের সামান্ত লক্ষণ বলিয়াছেন। পূর্বে হত্তে "উদাহরণ-শাদর্দ্মাং" এই কথার হারা এবং এই স্ত্তের হারা বথাক্রমে "অব্যব্যতিরেকী" ও "কেবলব্যতি-রেকী" হেতুর বিশেব লক্ষণ বলিয়াছেন। "কেবলায়য়ী" নামে কোন হেতু নাই; মহর্ষি তাহা বলেন নাই। কোন সম্প্রদায় একমাত্র "অব্যব্যতিরেকী" হেতুই স্বীকার করিয়াছেন। তাঁহার। বলিয়াছেন যে, মহর্ষি গোতম ছই স্থাত্রের দারা "অব্যব্যতিরেকী" হেতুরই লক্ষণ বলিয়াছেন। কারণ, "কেবলাঘ্য়ী" এবং "কেবলবাতিরেকী" নামে কোন প্রকার হেতু নাই, উহা স্বীকার করিবার কোনই প্রয়োজন নাই। মহর্ষি পূর্জস্তত্তের দারা "অধ্য়" এবং পরস্তত্তের দারা "ব্যতিরেক" নিরূপণ করিয়া ছই স্থের এক বাক্যে "অধ্যব্যতিরেকী" হেত্রই নিরূপণ করিরাছেন এবং ভাষ্যকারেরও তাহাই মত। কারণ, ভাষ্যকার "কিমেতাবদ্ধেতুলকণমিতি, নেত্যুচাতে" এই কথার দারা এই স্তাত্রের অবতারণা করিয়া পূর্বাহ্যতের সহিত এই স্তাত্রে একবাকাভাবেই ব্যাখ্যা করিয়াছেন এবং উভয় হতে তিনি হেতৃবাকোর একই প্রকার উদাহরণ বলিয়াছেন। তাঁহার প্রদর্শিত হেতুবাকাটি দ্বিধ উদাহরণের বােগে "অবয়বাতিরেকী"। ক্তরাং বুঝা নাম, ভাষ্যকারও একমাত্র "অব্যব্যতিরেকী" হেতুই মহর্ষির দশত বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন।

জয়স্কভট্ট এই মতের উল্লেখ করিয়া বলিয়াছেন বে, "কেবলব্যতিরেকী" হেতু অবগু স্বীকার্য্য, নচেৎ আত্মা প্রান্থতি পদার্থদাধন সম্ভব হর না। ভাষ্যকার পূর্ব্বে (অরুমান-স্ত্র ভাষ্যে) আত্মার অনুমানে "কেবলব্যতিরেকী" হেতৃকেই আশ্রন্ন করিরাছেন, স্থতরাং "কেবলব্যতিরেকী" হেতৃ ভাষ্যকারেরও সন্মত বলিয়া বুঝা যায়। তাহা হইলে এই স্ত্রের ঘারা ভাষ্যকার সেই "কেবল-বাতিরেকী হতুরই ব্যাগ্যা করিলছেন, ইহা বুঝিতেই হইবে। ফলকথা, জয়স্তভট্ট "কেবল-বাতিরেকী" হেতুর সমর্থন করিয়া হেতুকে "অন্বয়বাতিরেকী" এবং "কেবলব্যতিরেকী" এই নামন্বরে ছিবিধ বলিয়াছেন। "কেবলাব্য়ী" বা "অব্য়ী" নামে কোন হেতু বা অনুমান মানেন নাই। বস্ততঃ মহর্ষি ছই স্ত্রের দারা একবোগে একপ্রকার হেতুর লক্ষণই বলেন নাই। একমাত্র লকণই তাঁহার বক্তবা হইলে, তিনি এক স্ত্রের দারাই তাহা বলিতেন। মহর্ষি অক্সত্রও ছই স্ত্রের দারা একমাত্র লক্ষণ বলেন নাই। পরস্ক ভাষ্যকারের মতে হেতৃ যে দিবিধ, ইহা নিগমন-পুত্রভাষো স্পষ্ট আছে, স্মৃতরাং ভাষ্যকার হেতুকে একপ্রকার বলিয়াই ব্যাপ্যা করিলাছেন, ইহা কথনই বলা যায় না। এবং নিগমন-স্ত্রভাষ্যে ভাষ্যকার পৃথক্ভাবে দ্বিবিধ হেতুবাক্যের প্রয়োগ প্রদর্শন করায়, তিনি যে একই স্থলে "অবয়ব্যতিরেকী" নামে একপ্রকার হেত্বাকাই এখানে প্রদর্শন করিয়াছেন, ইহাও বলা যায় না। (নিগমনস্ত্র-ভাষা জঠবা)। ভাষ্যকার "অবর-ব্যতিরেকী" নামে তৃতীয় প্রকার কোন হেতু মানেন নাই, এ কথা পূর্নেই বলা হইয়াছে। জয়স্ত-ভট্টের স্ত্র ব্যাখ্যায় বক্তবা এই বে, হেতুপদার্থের লক্ষণ পক্ষে স্ত্রে পঞ্মী বিভক্তির সমাক্ সংগতি হয় না। পরস্ত "অবয়ব" প্রকরণবশতঃ এথানে দ্বিতীয় অবয়ব হেত্বাকোর লক্ষণই মহর্ষির ম্থা বক্তবা, স্তরাং এই ছই স্ত্তের দ্বারা প্রকরণাহসারে হেত্বাকোর লক্ষণই ম্থাতঃ বুরিতে হইবে। তাহাতে হেত্পদার্থের স্বরূপ এবং ভেদও বুরা বাইবে। প্রাচীন ছারাচার্য্য উদ্যোতকরও হেত্বাকোর লক্ষণ পক্ষেই স্থার্থ বর্ণন করিয়া ইহার দ্বারাই হেত্পদার্থের স্বরূপও প্রকটিত হইরাছে, ইহাই বলিয়া গিয়াছেন। হেত্বাকো বে পঞ্চমী বিভক্তির প্রয়োগ করা হয়, ঐ পঞ্চমী বিভক্তির দ্বারাই দেখানে হেত্পদার্থের হেতৃত্ব বা জ্ঞাপকত্ব বুরা বায়। পঞ্চমী বিভক্তিরণ ঐরূপ অর্থে "নিরুচ্লক্ষণা" থাকার হেত্বাকো পঞ্চমী বিভক্তিরই প্ররোগ করিতে হইবে।

"তত্ত্বিস্তামণি"কার গঙ্গেশ বণিরাছেন যে, হেতুবাক্যস্থলে সর্বাত হেতুবোধক শব্দের হেতুজানে লকণাই বাদীর অভিপ্রেত। কারণ, হেতুপদার্থের জ্ঞানই বস্তুতঃ অনুমানে হেতু হইয়া থাকে। হেতৃপদার্থ অমুমানের হেতৃ হয় না। স্নতরাং পঞ্চমী বিভক্তির অর্থ যে হেতৃত্ব, তাহাতে হেতৃ-পদার্থের অবয় সম্ভব নহে বলিয়া, হেতুবোধক শব্দের হারা লক্ষণার সাহায়ে হেতুজ্ঞান ব্রিতে হটবে এবং পঞ্মী বিভক্তির দারা দেখানে "জ্ঞাপাদ্ব" বুঝিতে হইবে। বেমন "পর্কতো বহিমান্" এইরপ প্রতিজ্ঞার পরে "ব্মাৎ" এইরপ হেত্বাক্য বলিলে, দেখানে "ব্ম" শব্দের ঘারা বুরিতে হইবে—গুমজান। পঞ্মী বিভক্তির দারা বুরিতে হইবে—জ্ঞাপান্ধ, গ্মজান বহির জান জনায়, এ জন্ত গুমজানটি জাগক, বহি তাহার জাপা। তাহা হইলে পূর্ব্বোক্ত প্রতিজ্ঞাবাক্য ও হেত্রাকোর মিলনে উহার ঘারা বুঝা যাইবে — "ধুমজ্ঞানের জ্ঞাপা বে বহিন, সেই বহিনিবিশিষ্ট পর্বত"। দীধিতিকার রখুনাথ শিরোমণি প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের মিলনে একটি বিশিষ্ট অর্পের বোৰ জন্মে, এই প্রাচীন মত স্বীকার না করিলেও "প্রতিজ্ঞা" ও "হেতুবাকো"র একবাক্যতা কথঞ্জিৎ স্বীকার করিয়াছেন। কিন্তু তিনি হেতুবাক্যস্থ হেতুবোধক শব্দের হেতুজ্ঞানে লক্ষণা স্বীকার করেন নাই। তিনি গঙ্গেশের ঐ মতের অপরিহার্য্য অনুপপত্তি প্রদর্শন করিয়াছেন। রঘুনাথ নব্য মত বলিয়া নিজ মত ব্যক্ত করিয়াছেন বে, বথন হেতুবাকাস্থ পঞ্চমী বিভক্তিতেও লক্ষণা স্বীকার করিতে হইবে, তথন ঐ পঞ্চমী বিভক্তির ছারাই লক্ষণার সাহায্যে "জ্ঞানজ্ঞাপাত্ব"রূপ অর্থ বৃবিদ্যা "প্রতিজ্ঞা" ও "হেতৃবাক্যে"র মিলনে পূর্ব্বোক্ত প্রকার বোধ হইতে পারে। স্থতরাং সর্বাত্র হেতুবাকান্ত পঞ্চমী বিভক্তিতেই "জ্ঞানজ্ঞাপাত্ব"রূপ অর্থে লক্ষণা বুরিতে হইবে। হেতু-বোধক শব্দের দ্বারা হেতুপদার্থই বুঝিতে হইবে।

প্রাচীন মতে সর্বাত্ত প্রথমী বিভক্তির অর্থ হেতৃত্ব বা সাধনত্ব। উহার ফলিতার্থ—
ক্রাপকত্ব। ঐ ক্রাপকত্বের সহিত হেতৃপদার্থ ও সাধ্য ধর্মের সম্বন্ধবিশেবে অবন্ধ বোনই প্রাচীনদিগের সমত। হতরাং "ধূমাৎ" এইরপ বাক্যের দারা ধ্যরপ হেতৃ পদার্থের বে ক্রাপকত্ব, তাহা
বুঝা যান্ন, অর্থাৎ "ধূম ক্রাপক" ইহা বুঝা যান্ন। তাহাতেই মধ্যন্তের ক্রিক্রাসা নিবৃত্তি হন।
ক্রাপকত্ব বলিতে এখানে ক্রানজনক ক্রানের বিষয়ত্ব। হতরাং উহা হেতৃ পদার্থেই থাকে।

২। কেতৃহাদৌ পক্ষী লাক্ষণিকী।—স্বহবদীবিভি। কেতৃহং আপকতং আবিনা আপাহাদেঃ পরিপ্রহ:—
আপদীনী।

ভাষাকারের প্রদর্শিত "উৎপত্তিধর্মকত্বাৎ" এই বাক্যের দারা উৎপত্তিধর্মকত্ব জ্ঞাপক, ইহা বুঝা নার। ৩৫/

## সূত্র। সাধ্যসাধর্ম্যান্তদ্ধমূভাবী দৃষ্টান্ত উদাহরণম্॥৩৬॥

অনুবাদ। সাধ্যধর্মীর সহিত সমানধর্ম প্রযুক্ত সেই সাধ্যধর্মীর ধর্মটি যেখানে বিদ্যামান থাকে, এমন দৃষ্টাস্ত পদার্থের বোধক বাক্যবিশেষ উদাহরণ, (সাধর্ম্ম্যোদাহরণ-বাক্য)।

বিবৃতি। যে ধর্মবিশিষ্ট বলিয়া যে ধর্মাকে অহুমানের দ্বারা বুঝাইতে হইবে সেই ধর্মাবিশিষ্ট দেই ধর্মাকে বলে "সাধাধর্মা" এবং সেই ধর্মাতে সেই ধর্মাটকে বলে "সাধাধর্মা"। "সাধ্য" বলিলে এই সাধ্য ধর্মা অথবা এই "সাধাধর্মা"কে বুঝিতে হইবে। থেমন নৈরায়িক শব্দারূপ ধর্মাকে অনিতাত্বরূপ ধর্মবিশিষ্ট বলিয়া অনুমানের দ্বারা বুঝাইতে গেলে, সেখানে অনিতাত্ববিশিষ্ট শব্দাই নিয়ায়িকের "সাধাধর্মা" এবং ঐ অনিতাত্ব ধর্মাই "সাধাধর্মা"। নৈরায়িক প্রথমতঃ (১) "শব্দ অনিতা", এই কথার দ্বারা ঐ সাধাধর্মাকে প্রকাশ করিবেন। উহাই তাহার "সাধানির্দেশ", উহারই নাম প্রতিজ্ঞা"। পরে শব্দ অনিতা অর্থাৎ শব্দে অনিতাত্ব ধর্মা আছে, তাহার জ্ঞাপক কি ? এই প্রশাহ্মারে নৈয়ায়িক বলিবেন,—(২) উৎপত্তিধর্মাকত্ব জ্ঞাপক, অর্থাৎ উৎপত্তিধর্মাকত্বরূপ ধর্মাটি শব্দে অনিতাত্বের জ্ঞাপক। নৈয়ায়িকের এই দ্বিতীয় বাকাই (উৎপত্তিধর্মাকত্ব জ্ঞাপক) তাহার হেতুবাকা।

দে যকল পদার্থের উৎপত্তি হয়, উৎপত্তি তাহাদিগের ধর্ম। স্ক্তরাং দেই সকল পদার্থকে "উৎপত্তিধর্মক" বলা বার। তাহা ইইলে দেই সকল পদার্থে "উৎপত্তিধর্মক" নামে ধর্ম আছে, এ কথাও বলা বার। নৈরায়িকের বক্তব্য এই বে, যে পদার্থ উৎপত্তিধর্মক অর্থাৎ বাহার উৎপত্তি হয়, তাহা অনিত্য পদার্থ। শক্তের রখন উৎপত্তি হয়, তথন শক্ত অনিত্য পদার্থ, শক্ত কথনই নিত্য পদার্থ ইতে পারে না। উৎপত্তি ইইলেই যে সে পদার্থ অনিত্য ইইবে, তাহা ব্রিব কিরপে ? এ জন্ম নৈরায়িক শেবে দৃষ্টান্ত প্রদর্শন করিবেন। নৈরায়িক বলিবেন বে, (৩) "বাহা উৎপত্তিধর্মক, তাহা অনিত্য; যেমন য়ালী প্রভৃতি জব্য"। নৈরায়িকের ঐ কথার তাৎপর্যার্থ এই যে, যে সকল পদার্থের উৎপত্তি হয়, সেগুলিকে ত অনিত্যই দেখা বার। ঐ যে কুন্তুকারগণ স্থালী প্রভৃতি (হাড়ী কলস প্রভৃতি) প্রস্তুত করিতেছে, ঐগুলি কি নিত্য পাদর্থ ? ঐগুলি ত সর্ক্ষমত অনিত্য পদার্থ। উহাদিগের উৎপত্তি হইতেছে, স্কুতরাং উহারা উৎপত্তিধর্মক। তাহা ইইলে ঐ সকল দৃষ্টান্তেই বুঝা গেল যে, উৎপত্তিধর্মক হইলেই দে পদার্থ অনিত্য হইবে। অর্থাৎ উৎপত্তিধর্মক সাধন এবং অনিত্যন্ধ তাহার সাধ্যধর্ম, ইহা ঐ সকল দৃষ্টান্তেই বুঝা গিলাছে। নৈয়ায়িকের ঐ তৃতীর বাক্যের নাম "উদাহরণ-বাক্য"। এই স্থলে "উৎপত্তিধর্মকত্ব" এই ধর্মাটি নৈয়ায়িকের সাধ্যধর্মী অনিত্য শক্ষ এবং স্থালী প্রভৃতি দৃষ্টান্ত,—এই উভয়েই আছে;

কোন নিতা প্রার্থে নাই, এ জন্ত ঐ ধর্মটি সাধাবশ্লীর সহিত দৃষ্টান্ত প্রার্থের "সাধর্ম্ম" বা সমান ধর্ম। ঐ উংপত্তিবর্মকত্বরূপ সাধর্ম্ম প্রযুক্ত অর্থাৎ ঐ ধর্মটি আছে বলিয়া, হালী প্রভৃতি দৃষ্টান্তে অনিতাত্ব ধর্ম বিদ্যমান আছে। ফলিতার্থ এই যে, ঐ উংপত্তিধর্মকত্ব থাকিলেই সেথানে অনিতাত্ব ধর্ম বিদ্যমান থাকে, ইহা ঐ স্থালী প্রভৃতি দৃষ্টান্তে বুঝা গিয়াছে; তাহা হটলে ঐ দৃষ্টান্তের বোধক প্র্যোক্ত প্রকার তৃতীয় বাক্য নৈরায়িকের "উদাহরণ-বাক্য" হইবে। ঐ উদাহরণ-বাক্য প্র্যোক্তরূপ সাধর্ম্মা-প্রযুক্ত বলিয়া উহাকে বলে "সাধর্ম্মাদাহরণ-বাক্য।"

ভাষ্য। সাধ্যেন সাধর্ম্মং সমানধর্মতা, সাধ্যসাধর্ম্মাৎ কারণাৎ তদ্ধর্মভাবী দৃন্টান্ত ইতি। তত্ম ধর্মস্তদ্ধর্মঃ। তত্ম, সাধ্যত্ম। সাধ্যঞ্চ দিবিধং,—ধর্মিবিশিন্টো বা ধর্মঃ শব্দজানিত্যন্বং, ধর্মবিশিন্টো বা ধর্মী, অনিত্যঃ শব্দ ইতি। ইহোত্তরং তদ্গ্রহণেন গৃহত ইতি। কঙ্মাৎ ? পৃথগ্রধর্মবচনাৎ। তদ্ধর্মত্ম ভাবস্তদ্ধর্মভাবঃ, স যন্মিন্ দৃন্টান্তে বর্ততে স দৃন্টান্তঃ সাধ্যসাধর্ম্মাত্মৎপত্তিধর্মকত্মাৎ তদ্ধর্মভাবী ভবতি, স চোলাহরণ-মিষ্যতে। তত্র যত্ত্মপদ্যতে তত্মপত্তিধর্মকং, তচ্চ ভূমা ন ভবতি আলানং জহাতি নিরুধ্যত ইত্যনিত্যম্। এবমুৎপত্তিধর্মকত্মং সাধ্যসাধ্যভাবঃ সাধ্যাদ্ব্যবন্থিত উপলভ্যতে, তং দৃন্টান্তে উপলভ্যানঃ শব্দেহ্মপ্রিম্মাদ্ব্যবন্থিত উপলভ্যাতে, তং দৃন্টান্তে উপলভ্যানঃ শব্দেহ্মপ্রমিনোতি, শব্দোহপ্রথপত্তিধর্মকত্মাদনিত্যঃ স্থাল্যাদিবদিতি।

উদাব্রিয়তে তেন ধর্মায়োঃ সাধ্যসাধনভাব ইত্যুদাহরণম্।

অনুবাদ। সাধ্যধর্মীর সহিত অর্থাৎ যে ধর্মীকে কোন ধর্মবিশিষ্ট বলিয়া অনুমানের বারা সিন্ধ করিতে হইবে, সেই ধর্মীর সহিত সাধর্ম্য কি না—সমান-ধর্মতা অর্থাৎ সমান ধর্ম। সাধ্যসাধর্ম্যরূপ প্রয়োজকবশতঃ অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত সাধ্যধর্মীর সমান ধর্মীট আছে বলিয়া, সেই সাধ্যধর্মীর ধর্মটি ( সাধ্যধর্মটি ) যেখানে বিদ্যমান আছে, এমন পদার্থ দৃষ্টান্ত হয়। ( "তন্ধর্মভাবী" এই সূত্রোক্ত বাক্যের পদার্থ বর্ণনিপ্রবিক ব্যাখ্যা করিতেছেন )। তাহার ধর্ম "তন্ধর্ম"। তাহার কি না—সাধ্যের অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত সাধ্যধর্মীর। "সাধ্য" কিন্তু দিবিধ, (১) ধর্মিবিশিষ্ট ধর্ম অর্থাৎ কোন ধর্মিগত কোন ধর্মী, ( যেমন ) শব্দের অনিত্যন্ধ অর্থাৎ শব্দরূপ ধর্মীগত আনিত্যন্ধর্মী। ( ই সূত্রে "তৎ" শব্দের দ্বারা উত্তরটি অনিত্যন্ধরূপ ধর্মবিশিষ্ট শব্দরূপ ধর্মী। এই সূত্রে "তৎ" শব্দের দ্বারা উত্তরটি

অর্থাৎ শেষোক্ত ধর্মাবিশিক্ত ধর্মারপে সাধ্য বুঝা বায়। (প্রশ্ন) কেন ? (উত্তর)
"ধর্ম্ম" শব্দের পৃথক্ উল্লেখবশতঃ। অর্থাৎ সূত্রে "তন্ধর্ম ভাবী" এই স্থলে "তং"
শব্দের হারা যদি সাধ্য ধর্মা বুঝানই মহর্মির অভিপ্রেত হইত, তাহা হইলে আর
"ধর্ম্ম" শব্দ পৃথক্ বলিতেন না, "তল্ভাবী" এইরূপই বলিতেন। তন্ধর্মের ভাব
"তন্ধর্মভাব"। তাহা অর্থাৎ সেই সাধ্যধর্মার ধর্মা যে সাধ্যধর্মা, তাহার ভাব কি না
—বিদ্যমানতা যে দূকীন্ত পদার্থে আছে, সেই দূকীন্ত (প্রদর্শিত স্থলে) উৎপত্তিধর্ম্মকহরূপ সাধ্যসাধর্ম্মা প্রযুক্ত "তন্ধর্মভাবী" আছে। (অর্থাৎ প্রদর্শিত স্থলে স্থালা
প্রভৃতি দূকীন্তে উৎপত্তিধর্ম্মকহরূপ ধর্ম্ম আছে, উহা সাধ্যধর্মা অনিত্য শব্দেও আছে,
স্তত্রাং ঐ ধর্ম্মটি শব্দ ও স্থালী প্রভৃতির সমান ধর্ম্ম এবং ঐ ধর্ম্মটি থাকিলেই
সেধানে অনিত্যহ-ধর্মা থাকে, ইহা স্থালা প্রভৃতি দৃকীন্তে বুঝা গিয়াছে। এ জন্ম
পূর্বেরাক্ত উৎপত্তিধর্ম্মকহরূপ সমান ধর্ম্মপ্রকৃত্ব স্থালী প্রভৃতি দৃকীন্তে "তন্ধর্মভাবী"
অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত সাধ্যধর্ম্মীর ধর্মা যে অনিত্যহ, তাহার ভাব কি না—বিদ্যমানতা ঐ
দূকীন্তে আছে)। তাহাই অর্থাৎ তাদৃশ দৃক্টান্তবাধক বাক্যবিশেষই উদাহরণ
বলিয়া অর্থাৎ "সাধর্ম্য্যোদাহরণ বাক্য" বলিয়া অভিপ্রেভ হইয়াছে।

দেই স্থলে অর্থাৎ প্রদর্শিত স্থলে যাহা উৎপন্ন হয়, তাহা উৎপত্তিধর্মক, তাহা বিদ্যমান থাকিয়া অর্থাৎ উৎপত্তির পূর্বেও যে কোনরূপে বিদ্যমান থাকিয়া উৎপন্ন হয় না (এবং) আত্মাকে অর্থাৎ নিজের সর্রূপকে তাাগ করে, নিরুদ্ধ হয় অর্থাৎ অত্যন্ত বিনষ্ট হইয়া য়য়; তাহার কোনরূপ সন্তা থাকে না, এজন্ম অনিতা। এইরূপ হইলে উৎপত্তিধর্মকত্ব হেতু, অনিতার সাধ্যমর্ম । ধর্মান্বয়ের অর্থাৎ অনিতার এবং উৎপত্তিধর্মকত্ব এই তুইটি ধর্মের সেই এই সাধ্য-সাধন-ভাব সাধর্ম্মাপ্রমৃক্ত ব্যবস্থিত বলিয়া এক পদার্থে অর্থাৎ দৃষ্টান্ত পদার্থে উপলব্ধি করে। তাহাকে অর্থাৎ ঐ তুইটি ধর্মের পূর্বেবাক্ত সাধ্যসাধন ভাবকে দৃষ্টান্ত পদার্থে উপলব্ধিকরতঃ শব্দেও অনুমান করে। (কিরূপ অনুমান করে, তাহা বলিতেছেন) শব্দও উৎপত্তিধর্ম্মক বলিয়া স্থালী প্রভৃতির ন্যায় (হাড়ী কলস প্রভৃতি উৎপত্তিধর্ম্মক বলয়া স্থালী প্রভৃতির ন্যায় (হাড়ী কলস প্রভৃতি উৎপত্তিধর্ম্মক বলয়া স্থালী প্রভৃতির ন্যায় (হাড়ী কলস প্রভৃতি উৎপত্তিধর্ম্মক বলয়া স্থালী প্রভৃতির ন্যায় (হাড়ী কলস প্রভৃতি উৎপত্তিধর্মক বলয়া স্থালী প্রভৃতির ন্যায় (হাড়ী কলস প্রভৃতি উৎপত্তি-

তাহার দ্বারা অর্থাৎ সেই বাক্যবিশেষের দ্বারা ধর্ম্মন্বয়ের সাধ্যসাধন-ভাব উদাহত (প্রদর্শিত) হয়, এজন্ম "উদাহরণ" অর্থাৎ "উদাহরণ" শব্দের এইরূপ ব্যুৎপত্তিলভ্য অর্থ গ্রহণ করিয়া, উহার দ্বারা বুঝিতে হইবে—উদাহরণ-বাক্য এবং উহার দ্বারাই উদাহরণ বাক্যের সামান্য লক্ষণ বুঝিতে হইবে।

টিপ্রনী। "প্রতিজ্ঞা"-বাক্যের পরেই "হেতু"-বাক্যের প্রয়োগ করিয়া দেই হেতু পদার্থে সাধা ধর্মের ব্যাপ্তি প্রদর্শন করা আবগুক। কারণ, যাহা সাধ্যধর্মের ব্যাপ্তিশৃক্ত বা ব্যভিচারী পদার্থ, তাহা হেতু হয় না। এ ব্যাপ্তি প্রদর্শন উদাহরণ-বাক্য ব্যতীত হয় না, এ জন্ত মহর্ষি হেতু-বাক্যের লক্ষণের পরেই ক্রমপ্রাপ্ত "উদাহরণ-বাক্যের" লক্ষণ বলিয়াছেন। "উদাহরণ" শব্দের ছারা দৃষ্টাস্ত পদার্গও বুঝা বার; কিন্ত এখানে "উদাহরণ" শব্দের ছারা "উদাহরণ-বাক্য" বুঝিতে হইবে। কারণ, মহর্ষি "উদাহরণ" নামক ততীর অবয়বের লক্ষণই এই স্থতের দ্বারা বলিয়াছেন। "অবরব" বাকাবিশেষ, স্নৃতরাং দৃষ্টান্ত পদার্থ "অবরব" হইতে পারে না। যে বাকোর ছারা ছুইটি ধর্মের সাধাসাধন-ভাব উদাহত অর্থাৎ প্রদর্শিত হয়, এইরূপ ব্যুৎপত্তিসিদ্ধ "উদাহরণ" শব্দের দারাই সূত্রে "উদাহরণ" নামক তৃতীয় অবয়বের সামান্ত লক্ষণ স্থাচিত হইয়াছে। তাই ভাষ্যকারও সর্বলেবে স্ত্রোক্ত "উদাহরণ" শব্দের পূর্ব্বোক্ত বৃৎপত্তি প্রদর্শন করিয়া, মহর্ষি-স্থৃচিত উদাহরণ-বাকোর সামান্ত লক্ষণ ব্যাখ্যা করিয়া গিয়াছেন। এই উদাহরণ-বাক্য দ্বিবিধ ;— "সাধর্ম্যোদাহরণ" এবং "বৈধর্ম্যোদাহরণ"। উদ্যোতকর প্রভৃতি পরবর্ত্তী স্তান্নাচার্য্যগণ যথাক্রমে हेहाटकहे विनिशास्त्र — "अस्त्री जेमाहत्रण" এবং "वाजिटतको जेमाहत्रण"। जेमाहत्रपत्र विविधक বিষয়ে সকলেই একমত। "হেতু"কে ত্রিবিধ বলিলেও "উদাহরণকে" কেহই ত্রিবিধ বলেন নাই। উদাহরণ-বাক্য-বোধ্য দৃষ্টান্ত পদার্থও পূর্ব্বোক্ত প্রকারে ছিবিধ। দৃষ্টান্ত পদার্থ কাহাকে বলে, মহর্ষি তাহা পূর্ব্বে বলিয়াছেন। এথানে সেই দৃষ্টান্ত-বোধক বাক্যবিশেষকেই "উদাহরণ-বাক্য" বলিয়াছেন। দৃষ্টান্ত পদার্থ কথনই উদাহরণ-বাক্য হইতে পারে না, মহর্ষি তাহা বলিতে পারেন না, স্কুতরাং ফ্রে "দৃষ্টান্ত" শব্দের দারা বুঝিতে হইবে—দৃষ্টান্তবোধক বাক্য। প্রাচীন ভাষার এইরূপ লাক্ষণিক প্রয়োগ প্রচুর দেখা বায়। উদ্যোতকর প্রভৃতিও এখানে এইরূপই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। মহবি এই স্থাত্তের দ্বারা "দাধর্ম্যোলাহরণ"-বাক্যের লক্ষণ ব্যক্ত করিরাছেন। কিন্নপ দৃষ্টাস্ত-বোধক বাক্যবিশেষ "সাধর্ম্যোদাহরণ" হইবে, তাহা বলিবার জন্ত মহর্ষি বলিয়াছেন—"সাধ্যসাধর্ম্যাৎ তত্ত্বপ্রভাবী দৃষ্টান্তঃ"। ভাষ্যকার "সাধ্যেন সাধর্ম্মাং" এই কথার ছারা সংক্রেপে ঐ দৃষ্টান্তের ব্যাথ্যা করিয়া শেষে অপদ বর্ণনার ছারা স্থত্তের বিশদার্থ বর্ণন করিয়াছেন।

যাহা অনুমানের হারা সাধন করিতে হইবে, তাহাকে বলে "সাধা"। শব্দগত অনিত্যত্ব ধর্মাও "সাধা" হইতে পারে। শব্দ সিদ্ধা পদার্থ ইইলেও অনিত্য বলিয়া সর্বাসিদ্ধ নহে। কারণ, নীমাংসকগণ শব্দকে নিত্য পদার্থ ইলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন। নৈয়ামিক মীমাংসকের সহিত বিচারে শব্দকে অনিত্য বলিয়া সাধন করিতে গেলে, অনিত্যত্ববিশিষ্ট শব্দকেও "সাধা" বলা যায়। মহর্ষি প্রায় সর্ব্বত্বই এই অভিপ্রায়ে "সাধ্যধর্মবিশিষ্ট ধর্ম্মী" অর্থে ই "সাধ্য" শব্দের প্রয়োগ করিয়া গিয়াছেন। তাই ভাষ্যকার এথানে "সাধ্য"কে বিবিধ বলিয়া অর্থাৎ কোন ধর্ম্মিগত ধর্মা, অথবা সেই ধর্ম্মবিশিষ্ট সেই ধর্ম্মী, এই উক্তম অর্থে ই "সাধ্য" শব্দের প্রয়োগ হয় বলিয়া মহর্ষির অভিপ্রায় ব্যক্ত করিয়াছেন। এই স্থ্যে "সাধ্য" শব্দের হারা ধর্মবিশিষ্ট ধর্ম্মিরপ সাধ্যকেই বুঝিতে হইবে। কারণ, উৎপত্তি-

ধর্মকত্ব প্রভৃতি হেতু পদার্থ তাহারই সাধর্ম্ম হইতে পারে, সাধ্যধর্মের সাধর্ম্ম হইতে পারে না ; কোন স্থলে হইলেও দেইত্রপ সাধর্ম্ম এখানে বিবক্ষিত নহে। যে ধর্মীকে কোন ধর্মবিশিষ্ট বলিয়া সিদ্ধ করিতে হইবে, সেই ধলীর সহিত দুষ্টান্ত পদার্থের যোট সমান ধর্ম, তাহাই এখানে "সাধ্যসাধর্ম্ম"। ফলিতার্থ এই বে, কেবলমাত্র সাধ্যবন্দীর সহিত দুঠান্ত পদার্থের বাহা কেবৰ মাত্র সাধর্ম্মা (বৈধর্ম্মা নছে), তাহাই এই হুত্রে "সাধ্যসাধর্ম্মা"। এখানে "সাধ্য" শব্দের দারা যদি ধাদ্মরূপ সাধ্যই বুরিতে হয়, তাহা হইলে "তদ্ধমাজাবী" এই দুলে "তং" শব্দের দারা পুর্ব্বোক্ত ধর্মিরূপ সাধ্যই বুঝিতে হইবে। কারণ, "তং" শব্দের দ্বারা পুর্ব্বোক্ত পদার্থ ই বুঝিতে হয়। উদ্যোতকর প্রভৃতি এইরূপ যুক্তির হারা স্থানাক্ত "তৎ" শব্দের অর্থ নির্দ্ধারণ করিলেও যদি কেহ পরবর্তী বুত্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতির ছায় "সাধর্ম্মা" শব্দের অন্তর্জপ অর্থের ব্যাখ্যা করিয়া, এখানে "সাধা" শব্দের হারা সাধ্যধর্ষেরই ব্যাখ্যা করেন এবং "তদ্ধর্মভাবী" এই স্থলে "তদ্ধ্ম" শব্দের ছারা তাহার ধর্মা না বুকিয়া, দেই সাধ্যরূপ ধর্মাকেই বুঝেন এবং দেইরূপ বাাখ্যা করেন, তাহা হইলে দে ব্যাখ্যা সংগত নহে, এত দূর চিন্তা করিয়া ভাষ্যকার একটি বিশেষ যুক্তির উরেখ করিয়া গিয়াছেন। ভাষাকারের দে যুক্তির মর্মা এই যে, যদি স্থত্তে "তৎ" শব্দের হারা সাধ্যধর্মাই মহর্ষির বিবক্ষিত হইত এবং পূর্ব্ববর্তী "সাধ্য" শব্দের হারাও সাধ্যধর্মই বিবক্ষিত হইত, তাহা হইলে আর "ধর্মা" শব্দের পুথক উরেথ করিতেন না। "তদভাবী" এইরপ কথা বলিলেই মহর্ষির বক্তব্য বলা হইত। মহর্ষি যথন "তদ্ভাবী" না বলিয়া "তদ্ধর্মভাবী" এইরূপ কথা বলিয়াছেন, তথন বুঝা যায়, "তং" শব্দের ছারা সাধ্যধর্মীই তাঁহার বিবক্ষিত। "তদ্ধর্ম" বলিতে সেই সাধ্যমন্ত্রীর ধর্ম অর্থাৎ সাধ্যমর্ম। "তদ্ধর্ম" বলিতে সেই সাধ্যক্রপ ধর্ম বুরিলে, সে পক্ষে "ধর্মা" শব্দের প্রকৃত সার্থকতা থাকে না, ইহাই ভাষ্যকারের গুঢ় তাৎপর্য্য। এখানে ভাষ্যকারের এই কথার হারা মহর্ষি যে সাধ্যধর্মকেও "সাধ্য" বলেন অর্থাৎ তাঁহার "সাথ্য" শব্দের ছারা সাখ্যবর্গ্ধ অর্থও কোন হলে ব্যাখ্যা করা বাইতে পারে, ইছা ভাষাকারেরও মত বলিয়া বুঝা যায়। তাহা না হইলে এখানে ভাষ্যকার মহর্ষি-স্থত্তোক্ত "তৎ" শব্দের দ্বারা ধর্ম্মিরপ সাধ্যই বুঝিতে হইবে, এই কথা বলিতে এবং তাহার হেতু দেখাইতে গিয়াছেন কেন ? যাহার দ্বারা অর্থ গ্রহণ হয়, এইরূপ ব্যুৎপত্তিতে প্রাচীনগৰ শব্দ অর্থেও "গ্রহণ" শব্দের প্রয়োগ করিতেন। ভাষ্যে "তদ্গ্রহণ" শব্দের দারা বুঝিতে হইবে তৎ শব্দ।

এখন মূল কথা এই যে, কেবলমাত্র সাধ্যধর্মীর সহিত দৃষ্টান্ত পদার্থের যাহা কেবলমাত্র সাধ্যমী ( বৈধর্ম্মা নহে ), তাহাই স্থান্ত্রেক "সাধ্যমাধর্ম্মা" শব্দের দারা ব্বিতে হইবে। প্রদর্শিত হলে অনিত্যদ্বরূপে শব্দই সাধ্যধর্মী। হালী প্রভৃতি সর্ব্বসম্মত অনিত্য পদার্থগুলি দৃষ্টান্ত। ঐ সকল পদার্থের উৎপত্তি মীমাংসকও মানেন। নৈয়ারিক শব্দের উৎপত্তি স্বীকার করেন। নৈয়ারিক বহু বিচার হারা শব্দের উৎপত্তি সিদ্ধান্ত করিয়াছেন। তাহা হইলে "উৎপত্তিধর্ম্মকত্ত্ব"

১। সাধানাধর্মাৎ নাধানহচরিত-ধর্মাৎ প্রকৃতিসাধনাদিতার্থা। তং নাধারূপং ধর্মং ভাবরতি, তথাত নাধনবস্তাপ্রকৃত্য-সাধানতাক্ষ্যাবকোইবছন: সাধানাধিকার্যাপ্ত লেককিলাক্ষরপতিতি মান্ধ।—বিশ্বনাধরতি।

বশাটি প্রদর্শিত হলে সাধ্যধর্মীর ।সহিত দৃষ্টান্ত পদার্থের সমান ধর্ম। স্থালী প্রভৃতি অনিত্য কোন পদার্থে ঐ ধর্মের অভাবও নাই; স্কৃতরাং উৎপতিধর্মকত্ব ধর্মাট প্রদর্শিত হলে স্থানাক্ত "সাধ্যসাধর্মা" হইয়াছে। ঐ উৎপতিধর্মক বলিয়া হালী প্রভৃতি প্রব্যেও অনিত্যক্ষর্মা বিদ্যমান আছে, অর্থাৎ উৎপতিধর্মক হইলেই সেখানে অনিত্যক্ষর্মা বিদ্যমান থাকে, ইহা হালী প্রভৃতি দ্বারা গিয়াছে। তাহা হইলে এখানে ঐ স্থালী প্রভৃতি দৃষ্টান্তকে স্থানাক্ত শাধ্যসাধর্ম্মাপ্রযুক্ত তদ্বর্মাভাবী" বলা ঘাইতে পারে। ঐরূপ স্থালী প্রভৃতি দৃষ্টান্তের বোধক বাক্যবিশেষই এখানে স্থানাসারে "সাধর্মোনাহরণ-বাক্য" হইবে।

তাংপর্য্যটীকাকার বলিয়াছেন যে, যে বাকো সাধ্যসাধর্ম্য প্রযুক্ত "তদ্ধভাবিত্ব" প্রদর্শিত হয়, ঐ বাক্যই "সাধর্ব্যোদাহরণ-বাক্য" হইবে, ঐরপ বাক্য না হইলে হইবে না, ইহাই স্ত্তে পঞ্চমী বিভক্তির হারা স্চিত হইরাছে। পঞ্মী বিভক্তির হারা এখানে প্রবোজকত্ব অর্থ ই বুঝিতে হইবে। "সাধ্যসাধশ্যাৎ" এই কথার অর্থ সাধ্যসাধশ্য প্রযুক্ত। এই প্রবোজকতা কি ? তাহা ভাবিয়া বুঝা উচিত। তাৎপর্যাটীকাকার বলিয়াছেন বে, উহার ফলিতার্থ এথানে ব্যাপ্যতা। তাহা ভিন্ন আর কোন অর্থ এখানে সংগত হয় না। তাহা হইলে বুঝা গেল, সাধ্য-সাধর্ম্মাট ব্যাপ্য। প্রকৃত স্থলে উৎপতিধর্মকত্বই "সাধ্যসাধর্ম্য" বলিয়া গৃহীত হইয়াছে। অনিতার-ধর্মটি তাহার ব্যাপক। অনিতার্থই প্রকৃতস্থলে সাধ্যধর্মীর ধর্ম অর্থাৎ সাধ্যধর্ম। সাধ্যধর্মের ব্যাপ্য না হইলে তাহা হেতুপদার্থ ই হর না। "বাহা বাহা উৎপত্তি-ধর্মক, তাহা অনিত্য,—বেমন স্থানী প্রভৃতি", এইরূপ বাকোর স্থারা উৎপত্তিধর্মকত্ব ধর্মাট অনিত্যত্ব ধর্মের ব্যাপা, অনিত্যত্ব ধর্ম তাহার ব্যাপক, ইহা অর্গাৎ ঐ ধর্মছয়ের ব্যাপ্য-ব্যাপক-ভাব প্রদর্শিত হয়, এ জন্ম ঐরপ বাক্য "সাধ্যোগাহরণ-বাক্য" হইবে। স্থলে "সাধ্যসাধ্য্যাৎ" এবং "তদ্ব্যভাবী" এই ছইটি কথার দারা সাধনশৃত্ত পদার্থ এবং সাধাধর্মশৃত্ত পদার্থ এবং বেথানে সাধনও নাই, সাধ্যও নাই, এমন পদার্থ দৃষ্টাস্ত হইবে না, ইহা স্থৃচিত হইয়াছে। দে সকল পদার্থ দৃষ্টাস্তরূপে উরেথ করিলে, তাহা "দষ্টান্তাভাস" হইবে, "দৃষ্টান্ত" হইবে না, স্থতরাং সেই সকল পদার্থবোধক বাক্যবিশেষ প্রয়োগ করিলে তাহা "উদাহরণাভাদ" হইবে, "উদাহরণ-বাকা" হইবে না। এই স্থাৰে "তদ্বৰ্ঘভাৰী" এই কথার ব্যাখ্যার প্রাচীন কালে বহু মতভেদ ছিল।) উদ্যোতকরের চরম ব্যাখ্যামূদারে তাৎপর্য্য-টীকাকার ব্যাখ্যা করিয়াছেন বে, তদ্ধর্মজপ ভাব পদার্থ বেথানে বিদ্যমান আছে, তাহাই "তদ্ধর্ম-ভাবী"। উদ্যোতকর ঐ স্থলে "ভাব"শব্দের হারা ভাব পদার্থের ব্যাথ্যা করিয়াছেন কেন, তাহারও কারন ব্যাখ্যা করিরাছেন। ভাষাকার কিন্তু সেরূপ ব্যাখ্যা করেন নাই। তিনি বলিয়াছেন, তদ্ধের ভাবই "তদ্ধ্বভাব"। "অস" ধাতুনিপার "ভাব" শব্দের অর্থ এখানে বিদ্যানতা। উদ্যোতকর এখানে ভাষ্যের ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন—"স যদ্মিন দৃষ্টান্তে ভবতি বিদ্যতে"। উৎপত্তি-

<sup>্)। &</sup>quot;এছর্ম ভাবরিজু বোধরিজু শীলমঞ" অর্থাৎ বাহা সাধা সাধ্যাত্রপ হেতু প্রার্থ প্রযুক্ত সাধাধর্মের বোধক, এইরূপ প্রাচীন ব্যাখ্যা উল্লোভকর গগুল করিয়াছেন। নবীন বুরিকার বিশ্বনাথ কিন্তু ঐ ভাবেই ব্যাখ্যা করিয়াছেন।

ধর্মকত্ব প্রযুক্ত স্থানী প্রভৃতিতে অনিতাত্ব ধর্ম উৎপর হয় না। তাই উদ্যোতকর "ভবতি" এই ক্ষরা বলিয়া তাহারই ব্যাধ্যা করিয়াছেন —"বিদ্যাতে"। অর্গাৎ উদ্যোতকর "ভবতি" এই স্থনে বিদ্যামানতা অর্গেই "ভূ" ধাতুর প্রয়োগ করিয়াছেন। ভাষ্যকারও শেষে এখানে "তদ্ধর্মভাবী ভবতি" এইরূপ কথা নিধিয়াছেন; স্থতরাং বিদ্যামানতা অর্গে "ভূ" ধাতুর প্রয়োগ তিনিও করিয়াছেন। প্রাচীনগণ প্ররূপ প্রয়োগ করিতেন।

উৎপত্তি শ্রেক কাহাকে বলে এবং তাহা অনিত্য হন কেন ? অনিত্য বলিতে এখানে কি বৃত্তিতে হইবে ? ইহা বলিবার জন্ত ভাষ্যকার শেষে বলিয়াছেন বে, বাহা উৎপন্ন হয়, তাহাকে "উৎপত্তিবর্দ্দক" বলে। ঐরপ পদার্থ উৎপত্তির পূর্কে থাকে না এবং উৎপত্তির পরে কোন দিন আত্মতাগ করে। আত্মতাগ করে, এই কথারই প্রক্রাখ্যা করিয়াছেন বে, তাহা নিক্ষ হয় অর্থাৎ তাহার অত্যন্ত বিনাশ হয়। বাহা উৎপত্তির পূর্কে থাকে না এবং উৎপন্ন হইনাও চিরকাল থাকে না, তাহাই এখানে অনিত্য বলিতে বৃত্তিতে হইবে। শব্দ উৎপত্তির পূর্কে কোনরূপেই বিদ্যান থাকে না এবং শব্দের অত্যন্ত বিনাশ হয়, ইহাই শব্দ অনিত্য—এই প্রতিজ্ঞার হারা নৈরান্ত্রিক প্রকাশ করিয়াছেন। উৎপত্তিধর্দ্দক বন্তমাত্রই বধন উৎপত্তির পূর্কে থাকে না এবং কোন কালে তাহার বিনাশ হইবেই—ইহা নৈয়ান্তিকের সিদ্ধান্ত, তথন নৈয়ান্ত্রিক উৎপত্তিরশ্রকত্ব পদার্থকে অনিত্যন্ত সাধনে হেতৃরূপে গ্রহণ করিতে পারেন।

আপত্তি হইতে পারে যে, "ধ্বংস" নামক অভাবের উৎপত্তি হয়, কিন্ত তাহার ধ্বংস হইতে পারে না, স্মৃতরাং ভাষ্যকারোক্ত অনিতাত্ব "ধ্বংস" পদার্থে না থাকায়, অনিতাত্বের অমুমানে ভাষ্যকার "উৎপত্তি-ধর্মকত্ব"কে হেতুরূপে গ্রহণ করিতে পারেন না; কারণ, উহা অনিতাত্বের যাজিচারী। এতহত্তরে কেহ কেহ বলেন যে, উৎপত্তিধর্মক ভাব পদার্থমাত্রই অনিতা, ইহাই ভাষ্যকারের তাৎপর্যা। বস্তুতঃ প্রাচীনগণ উৎপত্তি পদার্থের বেরপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন, তাহাতে সেই উৎপত্তি কেবল ভাব পদার্থেরই ধর্ম হয়। বস্তুর প্রথম ক্ষণে তাহার কারণের সহিত সমবায় সম্বন্ধই ধন্দি এখানে "উৎপত্তি" পদার্থ বিনিয়া ভাষ্যকারের অভিপ্রেত হয়, তাহা হইলে উহা ধ্বংসে না থাকায় তাহার হেতু ব্যভিচারী হয় নাই।

প্রকৃত কথা এই যে, শব্দে অনিতাছের অনুসানে "উংপতিবর্থকছ"ই চরম হেতু নহে। এ হেতুতে পূর্ব্বেক্ত রূপ ব্যতিচারের আগত্তি করিয়া মহর্বি গোতমই তাহার সমাধান করিয়াছেন এবং মহর্বি অন্ত হেতুরও উল্লেখ করিয়াছেন। যথাস্থানে তাহা প্রকটিত হইবে। (২ আ;, ২ আ;, ১৩)১৪।১৫ সূত্র প্রত্তৈর)।৩৬।

## সূত্র। তদ্বিপর্যায়াদ্ববিপরীতম্ ॥৩৭॥

অমুবাদ। তাহার বিপর্যায়প্রযুক্ত অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত সাধ্যধর্মীর বৈধর্ম্মপ্রযুক্ত বিপরীত (অতদ্বর্মভাবী) দৃষ্টান্তও অর্থাৎ ঐরূপ বৈধর্ম্ম দৃষ্টান্তের বোধক বাক্য-বিশেষও উদাহরণ (বৈধর্ম্মোদাহরণ বাক্য)। বিরতি। যেখানে যেখানে হেতৃ আছে, সেই সমন্ত হানেই সাধ্যমর্ম আছে, ইহা যে দৃষ্টান্তে ব্যা যায়, অনুমানহুলে সেই দৃষ্টান্তকে বলে "সাধর্ম্ম দৃষ্টান্ত" এবং "অয়য়দৃষ্টান্ত"। ঐরপ দৃষ্টান্তের বোধক বাক্যবিশেষ হইবে "সাধ্যম্মাদাহরণ-বাক্য" এবং যেখানে যেখানে হেতৃ নাই, সেই সমন্ত হানেই সাধ্যমর্ম নাই অথবা যেখানে যেখানে সাধ্যমর্ম নাই,সেই সমন্ত হানেই হেতৃ নাই, ইহা যে দৃষ্টান্তে ব্যা যায়, অনুমানহুলে তাহাকে বলে "বৈধর্ম্মা দৃষ্টান্ত" ও "ব্যতিরেক দৃষ্টান্ত"। ঐরপ দৃষ্টান্তের বোধক বাক্যবিশেষকে বলে "বৈধর্ম্মাদাহরণ-বাক্য"। যেমন প্রদর্শিত হুলে "বাহা যাহা উৎপত্তিধর্মাক নহে, সেগুলি অনিত্য নহে—বেমন আত্মা প্রভৃতি" এইরাপ বাক্য বলিলে তাহা "বৈধর্ম্মাদাহরণ-বাক্য" হইবে। এই হুলে "উৎপত্তিধর্মাকত্ব" সাধ্যমর্ম্মী শব্দের সাধর্ম্মা। তাহার অভাব অর্থাৎ "অনুৎপত্তিধর্মাকত্ব" সাধ্যমর্ম্মী শব্দের বৈধর্ম্মা। তাহার অভাব অর্থাৎ "অনুৎপত্তিধর্মাকত্ব" সাধ্যমর্ম্মী শব্দের বৈধর্ম্মা। তাহার অভাব অর্থাৎ "অনুৎপত্তিধর্মাকত্ব" সাধ্যমর্ম্মী শব্দের বৈধর্ম্মা। তাহা সাধ্যমর্ম্মী অনিত্য নাই, তাহা হইলে ঐ হুলে আত্মাদি দৃষ্টান্ত সাধ্যমর্ম্মীর বৈধর্ম্মা-প্রযুক্ত "বিপরীত" অর্থাৎ "তন্ধর্ম্মভাবী" নহে, "অতন্ধর্ম্মভাবী"। স্কতরাং ঐরূপ দৃষ্টান্তের বোধক বাক্যবিশের ঐ হুলে "বৈধর্ম্ম্যাদাহরণ-বাক্য" হইবে।

ভাষা। দৃষ্টান্ত উদাহরণমিতি প্রকৃতং। সাধ্যবৈধর্ম্মাদতদ্বর্মভাবী
দৃষ্টান্ত উদাহরণমিতি। অনিত্যঃ শব্দঃ, উৎপত্তিধর্মকত্বাৎ, অনুৎপত্তিধর্মকং নিত্যমালাদি। সোহয়মালাদিদৃষ্টান্তঃ সাধ্যবৈধর্ম্মাদনুৎপত্তিধর্মকত্বাদতদ্বর্মভাবী, যোহসৌ সাধ্যক্ত ধর্মোহনিত্যত্বং, স তত্মিন্ ন
ভবতীতি। অত্রাল্পাদেশ দৃষ্টান্তে উৎপত্তিধর্মকত্বক্তাভাবাদনিত্যত্বং ন
ভবতীতি উপলভ্যানঃ শব্দে বিপর্যায়মনুমিনোতি উৎপত্তিধর্মকত্বক্ত ভাবাদনিত্যঃ শব্দ ইতি।

সাধর্ম্যোক্তস্ত হেতোঃ সাধ্যসাধর্ম্যাৎ তদ্ধর্মভাবী দৃষ্টান্ত উদাহরণম্। বৈধর্ম্যোক্তস্ত হেতোঃ সাধ্যবৈধর্ম্যাদতদ্ধর্মভাবী দৃষ্টান্ত উদাহরণম্। পূর্ববিমন্ দৃষ্টান্তে যৌ তৌ ধর্ম্মো সাধ্যসাধনভূতৌ পশ্যতি, সাধ্যহিপি তয়োঃ সাধ্যসাধনভাবমনুমিনোতি। উত্তরম্মিন্ দৃষ্টান্তে যয়োধর্ম্মেরো-রেকস্তাভাবাদিতরস্তাভাবং পশ্যতি, তয়োরেকস্ত ভাবাংদিতরস্তাভাবং

<sup>)।</sup> প্রচলিত সমস্ত ভাষা-প্রকেই এখানে "তয়েরেকজাভাবাদিতঃভাভাবং সাবোহস্থিনোতি" এইরপ পাঠ
আছে। এই গাঠ সংগত হয় না। একের ভাবপ্রকু অপবের ভাবকে অমুমান করে, ইরাই এখানে ভাষাকারের
বক্তবা এবং তাহাই প্রকৃত কথা। ভাষাকার ইয়ার প্রেণ্ড বলিয়াছেন—"শ্বে বিপর্বায়নস্মিনোতি উৎপত্তিধর্মকর্ত ভাষাদনিতাঃ শব্দ ইতি"। স্বতয়াং এখানেও "একজ ভাষাদিতরত ভাষা সাবোহস্মিনোতি" এইরপ
পাঠাই প্রকৃত বলিয়া গৃহতি হইক।

সাধ্যেহসুমিনোতীতি। তদেতদ্বেখাভাসেষ্ ন সম্ভবতীত্যহেতবো হেত্বাভাসাঃ। তদিদং হেত্দাহরণয়োঃ দামর্থ্যং পরমসূক্ষাং ছঃথবোধং পশুতরূপবেদনীয়মিতি।

অমুবাদ। "দৃষ্টান্ত উদাহরণং" এই কথাটি প্রকৃত (প্রকরণলক্ক) অর্থাৎ পূর্ববসূত্র হইতে ঐ অংশের এই সূত্রে অমুবৃত্তি বুঝিতে হইবে। (তাহা হইলে সূত্রার্থ হইল) সাধ্যধর্মীর বৈধর্ম্মপ্রযুক্ত অর্থাৎ প্রকৃত হেতু পদার্থের অভাবপ্রযুক্ত "অতন্ধর্মভারী" অর্থাৎ সাধ্যধর্ম যেখানে বিদ্যান নাই, এমন যে দৃষ্টান্ত, তাদৃশ দৃষ্টান্তের বোধক বাক্যবিশেষ উদাহরণ হয় অর্থাৎ "বৈধর্ম্যোদাহরণবাক্য" হয়। (যেমন) (১) "শব্দ অনিত্য", (২) "উৎপত্তিধর্মকত্ব জ্ঞাপক", (৩) "অমুৎপত্তিধর্মক অর্থাৎ যাহার উৎপত্তি হয় না, এমন আত্মা প্রভৃতি নিত্য"। সেই এই আত্মা প্রভৃতি দৃষ্টান্ত (বৈধর্ম্ম্য দৃষ্টান্ত ) সাধ্যধর্ম্মীর বৈধর্ম্ম্য অর্থাৎ শব্দে থাকে না—এমন যে অমুৎপত্তিধর্ম্মকত্ব অর্থাৎ উৎপত্তিধর্ম্মকত্বরূপ হেতুর অভাব, তৎপ্রযুক্ত "অতন্ধর্ম্মভাবী", বিশদার্থ এই যে, সাধ্যধর্ম্মীর ধর্ম্ম এই যে অনিত্যন্ধ, তাহা সেই আত্মা প্রভৃতিতে নাই।

এই আত্মা প্রভৃতি দৃষ্টান্তে—উৎপত্তিধর্মাকত্বের অভাবপ্রযুক্ত অর্থাৎ উৎপত্তিধর্মাকত্ব না থাকিলে অনিত্যত্ব থাকে না, ইহা উপলব্ধি করতঃ শব্দে বিপর্যায় অর্থাৎ
অনিত্যত্বাভাবের বিপর্যায় অনিত্যত্ব অনুমান করে (কিরূপে, তাহা বলিতেছেন)
উৎপত্তিধর্মাকত্বের ভাবপ্রযুক্ত অর্থাৎ শব্দে উৎপত্তিধর্মাকত্ব আছে বলিয়া "শব্দ অনিত্য"।

সাধর্ম্মোক্ত হেতুর সম্বন্ধে অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত "সাধর্ম্ম্য হেতু" বাক্যন্থলে সাধ্যধর্ম্মীর সাধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত "তদ্ধ্মভাবী" দৃষ্টাস্ত অর্থাৎ পূর্বব্যাখ্যাত ঐরপ দৃষ্টাস্তের
বোধক বাক্যবিশেষ উদাহরণ হয়। বৈধর্ম্ম্যোক্ত হেতুর সম্বন্ধে অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত "বৈধর্ম্ম্যহেতু" বাক্য স্থলে সাধ্যধর্ম্মীর বৈধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত "অতদ্ধর্ম্মভাবী" দৃষ্টাস্ত, অর্থাৎ পূর্ববিয়াখ্যাত ঐরপ দৃষ্টাস্তের বোধক বাক্যবিশেষ উদাহরণ হয়।

পূর্ববদৃষ্টান্তে অর্থাৎ প্রথমোক্ত সাধর্ম্মাদৃষ্টান্তে সেই যে ছুইটি সাধ্যসাধন-ভাষাপন্ন ধর্মা দর্শন করে অর্থাৎ একটিকে সাধ্য এবং অপরটিকে তাহার সাধন বলিয়া বুঝে, সাধ্যধর্মীতেও সেই ছুইটি ধর্ম্মের সাধ্যসাধনভাব অনুমান করে। (অর্থাৎ প্রদর্শিত হলে স্থালী প্রভৃতি সাধর্ম্মা দৃষ্টান্তে উৎপত্তিধর্ম্মকত্ব আছে এবং অনিজ্যন্তও আছে, ইহা বুঝিলে অনিত্যর সাধ্য এবং উৎপত্তিধর্মকত্ব তাহার সাধন, অর্থাৎ উৎপত্তিধর্মকত্ব থাকিলেই সেখানে অনিত্যত্ব থাকে, ইহা বুঝিয়া থাকে, তাহা হইলে শব্দেও
অনিত্যত্বকে সাধ্য বলিয়া এবং উৎপত্তিধর্মকত্বকে তাহার সাধন বলিয়া বুঝে অর্থাৎ
স্থালী প্রভৃতি দৃষ্টান্তে উৎপত্তিধর্মকত্ব ও অনিত্যত্ব এই ছুটি ধর্মের ব্যাপ্য-ব্যাপক
ভাব বুঝিয়া উৎপত্তিধর্মকত্ব হেতুর সাহায্যে শব্দকে অনিত্য বলিয়া অনুমান করে)।

শেষোক্ত দৃষ্টান্তে অর্থাৎ বৈধর্ম্মা দৃষ্টান্তে যে ছুইটি ধর্মের একের অভাব প্রযুক্ত অপরটির অভাব বুঝে, সেই ছুইটি ধর্মের একের ভাব প্রযুক্ত অপটির ভাব অর্থাৎ বিদ্যমানতা সাধ্যধর্মীতে অসুমান করে। ( যেমন পূর্বেবাক্ত স্থলে আত্মা প্রভৃতি বৈধর্ম্মা দৃষ্টান্তে উৎপত্তিধর্ম্মকত্বের অভাব প্রযুক্ত অনিত্যবের অভাব বুঝিলে অর্থাৎ উৎপত্তিধর্ম্মকত্ব না থাকিলে সেখানে অনিত্যত্ব থাকে না, ইহা বুঝিলে ঐ উৎপত্তি-ধর্ম্মকত্বের ভাবপ্রযুক্ত অনিত্যত্ব ধর্মের ভাব অসুমান করে )।

সেই ইহা অর্থাৎ এইরূপে সাধ্যসাধনত হেত্বাভাসগুলিতে সম্ভব হয় না, এজন্য হেত্বাভাসগুলি হেতু নহে। "হেতু" ও "উদাহরণের" সেই এই অতি সূক্ষা তুর্বেবাধ সামর্থ্য প্রশাস্ত পণ্ডিতের বোধ্য ( অর্থাৎ ইহা প্রশাস্ত পণ্ডিত ভিন্ন সকলে বুর্ঝিতে পারে না, না বুঝিয়াই অনেকে এ বিষয়ে অনেক ভ্রম করে )।

চিপ্ননী। স্ত্রের "ত্রিপর্যার্যাং" এই কথার ব্যাখ্যার ভাষ্যকার বলিয়ছেন — "সাধ্যবৈধর্ম্যাং" অর্থাং পূর্বস্থেরে বে "সাধ্যাধর্ম্যা" উক্ত ইইরাছে, তাহার বিপর্যার অর্থাং তাহার অভাবকেই ভার্যকার "সাধ্যবিধর্ম্যা" বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়ছেন। স্ত্রোক্ত "বিপরীতং" এই কথার ব্যাখ্যার ভাষ্যকার বলিয়ছেন — "অতদ্বর্মভাবী"। পূর্বস্থেরাক্ত "তৃষ্টাস্ত উদাহরণং" এই অংশের অন্তর্বতি স্তর্জকারের অভিপ্রেত বুঝা বায়, নচেং স্থার্থ সংগতি হর না। তাই ভাষ্যকার প্রথমেই সেই কথার উরেরপূর্বক সম্পূর্ণ স্থার্থ বর্ণন করিয়ছেন। "উদাহরণ" শব্দের ক্লীবলিজত্বাস্থ্যারেই স্তর্জকার "বিপরীতং" এইরপ ক্লীবলিস্থান্থ্যারেই স্তর্জকার "বিপরীতং" এইরপ ক্লীবলিস্থান্থ্যারেই স্তর্জকার "বিপরীতং" এইরপ ক্লীবলিস্থান্থ্যারেই স্তর্জকার "বিপরীতং" এইরপ ক্লীবলিস্থান্থ্যারেই ক্রকার "বিপরীতং" এইরপ ক্লীবলিস্থান্থ্যারেই ক্রকার "বিপরীতং" এইরপ ক্লীবলিস্থান্থ্যারেই ক্রকার কর্ণা এই বে, "শব্দোহনিত্যঃ" এইরপ প্রতিজ্ঞার পরে "উৎপত্তিধর্মকত্বাং" এই হেতুন্বাক্ষের প্ররোগ করিয়া, উৎপত্তিধর্মকত্বন্ধ হেতুপদার্থে অনিত্যত্বরূপ সাধ্যধর্মের ব্যাপ্তি প্রদর্শনের জন্ম করিয়া, উৎপত্তিধর্মকত্বন্ধ-বাক্যের প্রযোগ করা বায়, তজ্ঞপ ঐ স্থলে "বৈধর্ম্যোদাহরণ-বাক্যের প্রযোগ করা বায়, তজ্ঞপ ঐ স্থলে "বৈধর্ম্যোদাহরণ-বাক্যের ক্রারা কেই "বৈধর্ম্যোদাহরণ বাক্ষের বাাপ্তি প্রদর্শিত হয়, ভাষ্যকার তাহা বুঝাইয়াছেন। ভাষ্যকারের কথা এই বে, বাহা অন্তংপত্তিবর্মক, অর্থাং বে দক্ল পরার্থের উৎপত্তি হয় না, স্থল কথা, বাহা চিরনিনই আছে এবং চির-

দিনই থাকিবে, এমন পদার্থগুলি অনিতা নহে অর্থাং দে দকল পদার্থ নিতা, ইহা বুঝিলেও বাহা বাহা উৎপত্তিবৰ্ষক অৰ্থাৎ যে সকল পদাৰ্থের উৎপত্তি হয়, সে সকল পদাৰ্থ অনিত্য, এইরূপে উৎপত্তিবর্ম্মকত্ব পদার্থে অনিত্যত্ববর্ষের ব্যাপ্তিনিশ্চর হইয়া থাকে। কারণ, উৎপত্তিধর্মকত্ব না থাকিলেই অর্থাৎ উৎপন্ন পদার্থ না হইলেই ধখন দেই পদার্থকে নিতা বলিরা বুঝা যাইতেছে— আত্মা প্রভৃতি নিত্য পদার্থে তাহা নিশ্চয় করা যাইতেছে, তথন উৎপত্তিধর্ম্মকত্ব থাকিলে অর্থাৎ উৎপন্ন পদার্থ হইলে তাহা অনিতা, এইরূপ নিশ্চর উহার ছারা হইবেই। ফলতঃ উৎপত্তি-ধর্মকত্ব এবং অনিতাত্ব এই হুইটি ধর্ম সমদেশবর্তী। অর্থাৎ বাহা উৎপত্তিধর্মক, তাহা অনিতা এবং বাহা অনিতা, তাহা উৎপত্তিবর্মাক; স্মৃতরাং উৎপত্তিবর্মাকছের অভাব থাকিলে অনিতাছের অভাব থাকে—ইহা বুঝিলে, উৎপত্তিবর্মাকত্বের ভাব থাকিলে অনিত্যত্বের ভাব থাকে,—অর্থাৎ উৎপত্তিধৰ্মকত্ব যেখানে বিন্যান থাকে, সেখানে অনিতাত্ব বিদ্যান থাকে, ইহাও বুৱা বায়;— তাহার ফলে শব্দপর্মীতে অনিতাত্ব ধর্মের অনুমান হয়। প্রদর্শিত স্থলে অনিতাত্ত্রপে শব্দুই সাধাধর্মী। উৎপত্তিধর্মকত্বরপ হেতু পদার্থটি তাহার সাধর্ম্ম। ঐ উৎপত্তিধর্মকত্বের অভাব তাহার বৈধর্মা; কারণ, জান-মতে শব্দের উৎপত্তি হয়, স্কুতরাং শব্দ উৎপত্তিবর্ম্মক। উৎপত্তি-ধর্মকত্ব শব্দের ধর্মা, তাহার অভাব শব্দে থাকে না, এ জন্ম উৎপত্তিধর্মকত্বের অভাব শব্দের বৈধর্ম্ম। যাহা যেখানে থাকে না, তাহাকে সেই পদার্গের "বৈধর্ম্ম" বলা হয়। পুর্ব্বোক্ত "সাধ্য-বৈষশ্য" প্রযুক্ত অর্থাৎ উৎপত্তিধর্মকছের অভাব প্রযুক্ত আত্মা প্রভৃতি পদার্থগুলি "অভদ্বর্ম-ভাবী"। কারণ, আত্মা প্রভৃতি নিত্য পদার্থে পূর্ব্বোক্ত সাধ্যধর্মীর ধর্ম যে অনিত্যত্ব, তাহা বিদ্যমান নাই। যে পদার্থে "তদ্ধর্যের" অর্থাৎ পূর্ব্বোক্ত সাধ্যবর্মীর ধর্ম্মের "ভাব" কি না —বিদ্যমানতা আছে, তাহাকেই বলা হইয়াছে "তদ্ধবিভাবী"। আর বে সকল পদার্গে ঐ তদ্ধব্বের "ভাব" নাই. তাহাকে বলা হইয়াছে "অতদ্বৰ্ঘতাৰী" অৰ্থাৎ বে পদাৰ্থ পূৰ্বসূত্ৰোক্ত "তদ্বৰ্ঘতাৰী"র বিপরীত, তাহাই "অতদ্বৰ্শভাৰী" এবং তাহাই "বৈশৰ্ম্মদৃষ্টাস্ত"। পূৰ্ব্বোক্ত স্থলে আত্মা প্ৰভৃতি পদাৰ্থে সাধ্যধর্মীর ধর্ম অনিতাত্ব বিদামান না থাকার ঐ সকল পদার্থ পূর্ব্বোক্ত "অভদ্বশ্রভাবী" বলিয়া "देवभर्षामुद्रीक"। ये बाबानि देवभर्षा मुद्रीदक्षत वाथक वाकावित्यवह से ऋता "देवधर्षामाहत्वन-বাক্য" হইবে।

পূর্বেই বলা হইয়াছে, ব্যাপ্তিজ্ঞান দ্বিদ ; — "অবয়ব্যাপ্তিজ্ঞান" এবং "ব্যতিরেক-ব্যাপ্তিজ্ঞান"। (৩৫ স্থ্র ভাষা টিল্পনী দ্রপ্তির)। বেখানে বেখানে এই হেড্ পদার্থ থাকে, সেই সমস্ত স্থানে এই সাধ্যধর্ম থাকে, এইরূপ জ্ঞান অবয়ব্যাপ্তি জ্ঞান। বেখানে বেখানে এই সাধ্যধর্ম নাই, সেই সমস্ত পদার্থে এই হেড্ পদার্থ নাই, এইরূপ জ্ঞানকে পরবর্তী ক্লায়াচার্য্যগণ "ব্যাতিরেক-ব্যাপ্তিজ্ঞান" বলিয়াছেন। কিন্তু ভাষাকার এখানে হেড্পদার্থের অভাব প্রায় বাহার মতে বেখানে বেখানে হেড্পদার্থ নাই, সেই সমস্ত পদার্থে সাধ্যধর্ম নাই, এইরূপ জ্ঞানও অনেক স্থলে "ব্যতিরেকব্যাপ্তিজ্ঞান" হইবে, ইহা বুঝা যায়। এবং বাহারা ব্যতিরেকব্যাপ্তিজ্ঞানের দারা অবয়ব্যাপ্তির নিশ্চর হইয়াই অন্ত্রমিতি হয় বলিয়াছেন, ব্যতিরেক-

ব্যাপ্তিজ্ঞানকে অনুমিতির কারণ বলেন নাই, তাঁহাদিগের ঐ মতের মূল বলিয়া ভাষাকারকেও বলা বাইতে পারে। কারণ, যে সকল পদার্থের উৎপত্তিধর্মকন্ত নাই, দে সকল পদার্থ নিত্য, এইরূপ বৃথিলে, যে সকল পদার্থে উৎপত্তিধর্মকন্ত আছে, সে সকল পদার্থ অনিত্য—ইহা বুঝা বায়, এইরূপ কথা ভাষাকারের কথার এখানে পাওয়া বায়। কলকথা, "বৈধর্ম্যাদৃষ্টান্তে হেতুর অভাব প্রযুক্ত সাধ্যধর্মের অভাব বৃথিয়া বদি দেই হেতু থাকিলে সেই সাধ্যধর্ম থাকিবেই, এইরূপ নিশ্চয় হয় এবং ভাষাকারও সেইরূপ কথা বলিয়াছেন—ইহা বলা বায়, তাহা হইলে "যেখানে বেখানে এই হেতু আছে, সেই সমস্ত স্থানেই এই সাধ্যধর্ম আছে", এইরূপ "অব্রব্যাপ্তি" নিশ্চয়ই সর্ব্যা অনুমিতির কারণ। যেখানে এই হেতু নাই, সেখানে সেখানে এই সাধ্যধর্ম নাই, এইরূপ ব্যতিরেকব্যাপ্তিনিশ্চয় অনুমিতির কারণ নহে, স্থলবিশেষে উহা অব্যব্যাপ্তিনিশ্চয়েরই কারণ—ইহাই ভাষাকারের মত বলিয়া বুঝা যাইতে পারে।

ভাষ্যকার এখানে হেতু পদার্থের অভাব প্রযুক্ত সাধ্যধর্মের অভাব বলায়, উদ্যোতকর প্রভৃতি পরবর্তী আচার্যাগণ ভাষাকারের এই ব্যাখ্যাকে অসংগত বলিয়া উপেক্ষা করিয়াছেন। ভাঁহারা বলিয়াছেন যে, "বৈধর্ম্যোদাহরণ-বাক্যে"র বারা সাধ্যধর্মের অভাব প্রযুক্তই হেতুপদার্থের অভাব প্রদর্শিত হয়। যেথানে যেথানে সাধ্য ধর্ম নাই, সেই সমস্ত স্থানেই হেতু পদার্থ নাই, এইক্রপ জ্ঞানই "ব্যতিরেক-ব্যাপ্তিজ্ঞান"। কারণ, সাধ্যধর্মের অভাব থাকিলে সেথানে তাহার তেত পদার্থের অভাব থাকে। হেতু পদার্থ না থাকিলেই দেখানে সাধ্যপর্ম থাকিবে না, এইরূপ কথা বলা বাম না; এরপ নিম্ন সর্ব্বে নাই। বেখানে বহ্নি সাধাদর্ম, বিশিষ্ট ধূম তাহার হেতু, দেখানে হেতুর অভাব প্রযুক্ত দাণ্যধর্মের অভাব –ইহা কোনমতেই বলা যাইবে না। कांवन, विभिष्ठे धूम ना थाकिरना जरनक शांत विरू थारक, किन्छ विरू ना थाकिरन रकान शांतिह বিশিষ্ট ধুম থাকে না, থাকিতেই পারে না; স্নতরাং সাধ্যধর্মের অভাব প্রযুক্ত হেতুর অভাব থাকে — ইহাই বলিতে হইবে এবং বৈধর্ম্মোদাহরণ-বাকাও সেইরূপই বলিতে হইবে। এবং ভাষাকার যে স্থলে বৈধর্ম্মোদাহরণ-বাক্যের উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন, ঐ স্থলে হেড "অবর-বাতিরেকী"। ঐরপ স্থলে সাধর্ম্মোদাহরণ-বাক্যেরই প্রয়োগ করিতে হইবে। কেবল বৈধর্ম্ম হেতু স্থলেই "সাধর্ম্মাদৃষ্টান্ত" না থাকায় বৈধর্ম্মোদাহরণ-বাক্যের প্রয়োগ করিতে হইবে, স্তুতরাং ভাষ্যকারের উদাহরণ-স্থলও ঠিক হয় নাই। ফলকথা, ভাষ্যকারের মত এখানে আছ নহে; উহা বুক্তিবিক্তম। তবে কিন্তপ হলে, কিপ্সকারে বৈধর্ম্যোদাহরণ-বাক্য হইবে ? উদ্যোতকর বলিরাছেন যে, "জীবংশরীরং দান্মকং প্রাণাদিমহাং" এই স্থলে অর্থাং "জীবিত ব্যক্তির শরীরে আত্মা আছে, প্রাণাদিমর (ইহার) জ্ঞাপক, এইরূপ প্রতিজ্ঞাও হেতৃস্থলে "বাহা যাহা সাত্মক নহে, তাহা প্রাণাদিযুক্ত নহে—বেমন ঘটাদি" এইরূপ ঘটাদি বৈদর্শ্বাদৃষ্টাস্তের বোধক बाकावित्मवरे देवधर्त्यामारुवन-वांका। य नकण भनार्थ आञ्चा नारे, म नकण भनार्थ आनामि নাই, ইহা বুবিলে প্রাণাদিযুক্ত জীবিত ব্যক্তির শরীরে আত্মা আছে, ইহা বুঝা যায়। পুর্বোক্ত বৈধশ্মদৃষ্টান্ত ঘটাদি পদার্থে পুর্ব্বোক্ত প্রকার ব্যতিরেকবাাগ্রিনিশ্চয় রশতইে ঐরূপ অনুমান

হর, ইহাই পরবর্ত্তী অনেক নৈয়ায়িকের মত। তাৎপর্য্যটাকাকার উল্যোতকরের পূর্ব্বকথার ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন যে, সাত্মকত্বরূপে সাব্যবর্ত্ত্বী যে জীবিত ব্যক্তির শরীর, তাহার সহিত বৈধর্ম্যান্টান্ত ঘটাদি পদার্থের বৈধর্ম্যা যে সাত্মকত্বের অভাব, তৎপ্রমৃক্ত যে পদার্থ "অতন্ধর্মভাবী" অর্গাৎ সাধ্যধর্মী জীবিত ব্যক্তির শরীরের প্রাণাদিমত্ব ধর্মা যেখানে নাই, এমন যে ঘটাদি পদার্থ, তাহাই বৈধর্ম্যান্টান্ত। শেষে তাৎপর্য্য বর্ণন করিয়াছেন যে, যে ঘটাদি পদার্থের অভাব প্রযুক্ত হেতু পদার্থের অভাব থাকে, সেই ঘটাদি পদার্থ বৈধর্ম্যা দৃষ্টান্ত হইবে এবং ঐ বৈধর্ম্যান্টান্তের বোধক বাক্যবিশেব বৈধর্ম্যাদাহরণ-বাক্য হইবে। ফলকথা, উল্যোতকর প্রভৃতি পরবর্ত্তী আচার্য্যগণের মতে বেখানে যেখানে সাধ্যধর্ম্ম নাই, সেই সমন্ত স্থানে হেতুপদার্থ নাই, ইহাই বৈধর্ম্যোদাহরণ-বাক্য ব্যারা বুঝা যায় এবং ঐরপ ভাবেই বৈধর্ম্যোদাহরণ-বাক্য বলিতে হয়।

ভাষ্যকার ইহার বিপরীত কথা কেন বলিরাছেন অর্থাং তিনি এখানে হেতুপদার্থের অভাব প্রযুক্ত সাধ্যধর্মের অভাবের কথা কেন বলিরাছেন, ইহা এখানে বিশেষ চিস্তনীয়। তাৎপর্য্য-টীকাকার প্রভৃতি কেহই ভাষ্যকারের অভিপ্রায় বর্ণনা করিতে যান নাই। তাঁহারা সকলেই ভাষ্যকারের কথা অসংগত বলিরা উপেক্ষা করিরা গিয়াছেন।

আমার মনে হয়, ভাষ্যকার মহর্ষিস্তত্তের পদার্থ পর্য্যালোচনা করিয়া বেরূপ স্ত্রার্থ সংগত বোৰ করিয়াছিলেন, তদন্ত্বারেই ঐরপ ভাবে বৈধর্ম্মোদাহরণ-বাক্য প্রদর্শন করিয়া গিয়াছেন। মহর্ষিস্ত্রে 'তশ্বিপর্যার' শব্দ আছে। তাহার দ্বারা পৃক্সপ্রোক্ত সাধ্যসাধর্ম্মের বিপর্যায়ই বুঝা বায়। সাধ্যসাধর্শ্যের বিপর্যায় বলিতে সাধ্যসাধর্শ্যের অভাবকে বুঝা বার। তাহাকেই ভাষ্যকার বলিয়া-ছেন সাধ্যবৈধর্ম্ম। পূর্বাহ্তে "সাধ্যসাধর্ম্ম" শব্দের দ্বারা ফলতঃ প্রকৃত হেতু পদার্থই গৃহীত হইয়াছে, ইহা সকলেরই স্বীকৃত। স্থতরাং এই সূত্রে "তদ্বিপর্যায়" শব্দের ছারা পূর্ব্বসূত্রোক "দাধ্যদাধর্মা" যে প্রকৃত হেতু, তাহার অভাবকেই বুঝা যায়। এবং এই স্থত্তে "বিপরীত" শব্দের দারা পূর্কান্থলোক "তদ্ধভাবী"র বিপরীতই বুঝিতে হইবে। পূর্কান্থতে "তদ্ধ" শব্দের দারা ুলাধ্যবন্ধীর ধর্ম অর্থাৎ সাধ্যধর্মই গৃহীত হইরাছে। যে কোনরূপ ব্যাখ্যা করিলেও ফলে উহার দ্বারা সাধাধশ্বই গৃহীত হইবে, ইহা সকলেরই স্বীকৃত। স্বতরাং এই স্ত্রে তদ্ধভাবীর বিপরীত বলিতে বেখানে দাধ্যধর্মটি বিদামান নাই, ইহাই বুঝিতে হইবে। তাহা হইলে প্রকৃত হেতুর অভাব প্রযুক্ত প্রকৃত সাধাধর্মের অভাব বেখানে আছে, এমন পদার্থই "বৈদর্মাদৃষ্টাস্ত" अवर पारे देवधर्माम्हात्स्वत द्वानक वाकावित्मवरे देवनत्र्यामाहतन-वाका, हेराहे महविष्ठत्वत ৰারা বুঝা বার। উদ্যোতকর প্রভৃতির মতে এই স্থাত্র "ত্রিপর্যার" শব্দের বারা বুঝিতে ছইবে—সাধ্যধর্মের অভাব এবং 'বিপরীত' শব্দের দারা ব্বিতে হইবে – হেতৃশ্ভ। কিন্ত পুর্বাস্ত্রে বে তদ্ববভাবী এই কথাটি আছে, তাহার অর্থ দেখানে সাধাধর্ম্বরু, স্কতরাং এই স্ত্রে তাহার বিপরীত অর্থই "বিপরীত" শব্দের দ্বারা বুঝা উচিত। তাহা হইলে এই স্ত্রে "বিপরীত" শব্দের ছারা বুঝা যায় সাধাধর্মপুত্ত। যদিও হেতু পদার্থ এবং সাধাধর্ম এই

ছুইটিকেই সাধ্যসাধর্ম্মা শব্দের ছারা বুঝা বায়, স্কুতরাং সাধ্যধর্মের অভাবকেও এই ফুর্ফে তৰিপৰ্য্যর শব্দের দ্বারা গ্রহণ করা যায়; উন্যোতকর প্রভৃতি তাহাই গ্রহণ করিয়াছেন। কিন্ত পূর্বাস্তরে যখন হেতু পদার্থকেই সাধ্যসাধর্ম্মা শক্ষের ছারা এহণ করা হইয়াছে, তথন এই হত্তে "তদ্বিপৰ্যায়" শব্দের হারা তাহার অর্থাৎ নাধাসাধর্ম্মা হেতৃপদার্থের অভাবকেই বুঝা উচিত এবং পূর্বাস্থ্যে "তদ্বর্ম" শব্দের ছারা বর্থন স্বব্যপ্রকার ব্যাখ্যাতেই সাধাধর্মকেই গ্রহণ করা হইরাছে, তথন এই হুত্রে "বিপরীত" শব্দের দ্বারা সাধ্যধর্ম বেধানে বিদ্যমান নাই, এইরপ অর্থই বুরা উচিত। পূর্বাস্থ্রোক্ত "তন্ধভাবী"র "বিপরীত" অতন্ধভাবী। দেখানে তদ্ধ অর্থাৎ সাধ্যধর্ম বিদ্যমান নাই, এমন পদার্থ ই "অতদ্বর্মভাবী"। এইরূপে পূর্ব্ব-ছত্তের পদার্থানুসারে এই স্ত্তের ছারা বাহা বুঝা বায়, তদমুসারে ভাষ্যকার এখানে বৈধর্ম্যোদাহরণ-বাক্যের প্রয়োগ দেখাইয়াছেন। পরস্ত উৎপত্তিধর্মকত্ব হেতু এবং অনিতাত্তরূপ সাধ্যধর্ম, এই ছুইটি দমদেশবর্ত্তী। অর্থাৎ উৎপত্তিদর্শক বস্ত মাত্রই অনিতা এবং অনিতা বস্তমাত্রই উৎপত্তিধর্মক', এইরপ হেতু ও সাধ্যধর্মকে "সমব্যাপ্ত" হেতুসাধ্য বলে। এইরপ হলে হেতুর অভাব প্রযুক্ত সাধ্যধর্মের অভাব, এ কথাও বলা যার অর্গাৎ যাহা যাঁহা উৎপত্তিধর্মক নহে, তাহা অনিতা নহে অর্থাৎ নিতা; বেমন আত্মা প্রভৃতি, এইরূপ কথাও বলা যায়। হেতু পদার্থে সাধানশ্বের ব্যাপ্তি প্রদর্শনের জন্তই উদাহরণ-বাক্য বলিতে হয়। প্রকৃত হলে সেই ব্যাপ্তি প্রদর্শন যদি এরপ বাক্যের ছারাও হয় এবং মহর্ষির স্ততানুসারেও এরপ বাক্যকেই বৈধর্ম্যোদাহরণ-বাক্য বলিয়া বুঝা বায়, তাহা হইলে ভাষ্যকার তাহাই কেন বলিবেন না ? ভাষ্যকার বুঝিয়াছেন বে, বেখানে বেখানে হেতু নাই, সেই সমস্ত স্থানেই সাধ্যধর্ম নাই, ইহা যে পদার্থে বুঝা যায়, ভাহাকেই মহবি বৈধন্মাদৃষ্ঠান্ত বনিয়াছেন এবং আরও বুঝিয়াছেন যে, যেখানে যেখানে উৎপত্তি-ধর্মকত্ব নাই, সেই সমস্ত স্থানেই অনিতাত্ব নাই, ইহার কুঞাপি ব্যক্তিচার নাই এবং আরও বুৰিয়াছেন বে, বাহা যাহা উৎপত্তিবৰ্শক নহে, দেই সমস্ত পদাৰ্থ অনিত্য নহে, ইহা বুৰিলেও বাহা যাহা উৎপত্তিপর্মক, সেই সমস্ত পদার্থ অনিতা, ইহা বুঝা হর, স্কুতরাং ভাষাকার এথানে পুর্বোক্ত প্রকার বৈধর্ম্যোদাহরণ বাকাই প্রদর্শন করিয়াছেন।

প্রাথ ইইতে পারে যে, যেখানে হেতৃ ও সাধাধর্ম সমদেশবর্তী নহে, যেমন বিশিষ্ট ধ্ম হেতৃ, বিছি সাধ্য, এইরপ স্থলে বৈধর্ম্মোদাহরণ-বাক্য ভাষ্যকার কিরুপ বলিতেন ? সেখানে ত বেখানে বেখানে বিশিষ্ট ধ্ম নাই, সেই সমস্ত স্থানেই বিছি নাই — এইরপ কথা বলা যাইবে না ? কারণ, ব্মশুন্ত স্থানে ও বিছি থাকে। এতত্বত্তরে প্রথম বক্তব্য এই যে, মহর্মি-স্ত্তের ভাষ্যকারশক্ষত অর্থান্থসারে ঐ স্থলে বখন "বৈধর্ম্মোদাহরণ-বাক্য" হইতে পারে না, তথন ঐ স্থলে ভাষ্যকার কেবল সাধর্ম্মোদাহরণ-বাক্যই বলিতেন। অর্থাৎ "বেখানে বেখানে বিশিষ্ট ধ্ম ধাকে, সেই সমস্ত স্থানেই বহিং থাকে, বেমন রন্ধনশালা", এইরপ সাধর্ম্মোদাহরণ-বাক্যের দারাই

১। বাহার উৎপত্তি এবং বিশাশ উভয়ই হয়, এই কর্পে তাবাকার প্রেবিক ছলে "অনিতা" শব্দের প্রয়োগ করায় ক্ষানতা বল্ত মাত্রকেই তিনি উৎপত্তিধর্মক বলিতে পারেম। (৩১ হত্ত-তাবা ট্রয়নী য়য়য়য়)।

ঐ হলে বিশিষ্ট পুনে বহিন্দর বাাপ্তি প্রদর্শন করিতে হইবে। দেখানে বিশিষ্ট দ্ম কেবল সাধ্যা হেতৃই হইবে, বৈধর্ম্মা হেতৃ না ইইলেও কোন ক্ষতি নাই। ভাষ্যকারের প্রদর্শিত উৎপত্তিবর্ম্মকত্ব হেতৃ হলে বৈধর্মোনাহরণ-বাকাও সন্তব হওয়য় ঐ হেতৃ "বৈধর্মাহেতৃ"ও হইবে। বিত্তীয় বক্তবা এই দে, মহর্ষি সমদেশবর্তী হেতৃ ও গারাধর্মের হলেই "বৈধর্ম্মানাহরণ-বাকে,"র ঐরূপ লক্ষণ বলিয়াছেন। কারণ, ভাষ্যকারের মতে মহ্বির ঐ লক্ষণ দেইরূপ হলেই সন্তত হয়। যেখানে বহিন্দ সাধ্য, বিশিষ্ট পুন হেতৃ, সেই হলে "বেখানে বেখানে বহিন নাই, সেই সমস্ত হালে বিশিষ্ট পুন নাই—বেমন জল", এইরূপ বাক্যই "বৈধর্মো দাহরণ-বাকা" হইবে। মহর্ষি-স্থার ইহা প্রকটিত না থাকিলেও বুক্তিসিক বলিয়া ইহা মহর্ষির সন্মত এবং স্ত্রে "বা" শব্দের ছার৷ ইহাও স্থৃতিত। কল কথা, হেতৃর অভাবপ্রকুক্ত বেখানে সাধ্যধর্মের অভাব, এমন পদার্থকেই ভাষ্যকার মহর্ষির এই স্থ্রের দারা "বৈধর্ম্মা-দৃষ্টান্ত" বলিয়৷ বুরিয়াছিলেন এবং সমদেশবর্তী হেতৃ ও সাধ্যধর্মের হলে তাহা হইতেও পারে, এ জন্ত ভাষ্যকার এখানে ঐরূপ বৈধর্ম্মানাহরণ-বাক্য প্রদর্শন করিয়৷ গিয়াছেন।

পরবর্তী ভাষাচার্যাগণের মধ্যে কেহ কেহ বণিয়াছেন যে, বে পদার্গটি "সাধর্ম্ম দৃষ্টান্ত" অখবা "বৈৰশ্য দৃষ্টাস্ক" হইবে, সেই দৃষ্টাস্ক পদার্থের বোধক বাক্য প্রয়োগ না করিলেও উদাহরণ-বাক্য হইতে পারে। বেমন "বাহা বাহা উৎপত্তিধর্মক, দে সমস্ত অনিতা" এই পর্যাস্ত বলিলেও উদাংরণ-বাক্য হইতে গারে। উহার পরে আবার "বেমন স্থানী প্রভৃতি" এই কথাট না বলিলেও চলে। হেতৃতে সাধ্যধৰ্মের বাাণ্ডি প্রদর্শনের জন্মই উদাহরণ-বাকা বলিতে হয়। তাহা পূর্ব্বোক্ত বাক্যের দ্বারাও হইতে পারে। ভাষ্যকার কিন্ত উদাহরণ-বাক্যের প্রয়োগে দৃষ্টাস্তবোধক শব্দেরও প্রয়োগ করিয়া গিয়াছেন (নিগমন-স্তা এইবা)। মহর্ষিস্ত্তের হারাও দৃষ্টান্তবাধক শব্দ প্ররোগের কর্তব্যতা বুঝা যায়। বৃত্তিকার বিখনাথ পূর্ব্বোক্ত মতের আশ্রয় করিয়া এথানে মহর্ষি-স্ত্রোক "দৃষ্টান্ত" শব্দের ছারা দৃষ্টান্তকথনবোগ্য অবম্বর, এইরূপ ব্যাথ্যা করিয়াছেন কর্যাৎ দৃষ্টান্তের কথন না হইলেও উদাহরণ-বাক্যে দৃষ্টান্তের কথন-বোগ্যতা আছে, উদাহরণ-বাক্যরূপ তৃতীয় অবয়বে দৃষ্টান্তবোধক শব্দ প্রয়োগ করা ধায়, অন্ত কোন অবয়বে তাহা করা বায় না। ভব্চিস্তামণিকার গ্রেশও দৃষ্টান্তবোধক শব্দ প্ররোগ সার্ক্ষত্রিক নহে, এই কথা বলিয়াছেন। তিনি ইহার হেতু বলিরাছেন যে—"যেখানে বেথানে ধুন আছে, দেখানে অগ্নি আছে" এই পর্যান্ত বাকোর দারাই ধূমে বহিত্র ব্যাপ্তি বোধ হইয়া থাকে। পরবর্তী নব্য নৈরাম্বিকগণের অনেকেই ঐ স্থলে কেবল "নবা মহানদং" অগাঁৎ বেমন রন্ধনশালা, এইরূপ বাক্যকেও উদাহরণ-বাক্যকণে উরেগ করিরাছেন। ভাষ্যের শেষে "পপ্তিতৈরপবেদনীয়ং" এইরূপ পাঠ প্রাকৃত নছে। "পণ্ডিতরপ্রেদনীয়ং" ইহাই প্রকৃত পাঠ। "পণ্ডিত" শব্দের পরে প্রশন্ত বা উৎকৃষ্ট অর্থে "রূপ" প্রতারের বোগে "পশ্তিতরূপ" শক্ষ দিন্ধ হইরাছে। "পশ্তিতরূপ" শক্ষের অর্থ প্রশন্ত পণ্ডিত। ভাষ্যকার এখানে হেতু ও উদাহরণের অতি তুর্কোণ পরম হল্ম সামর্গ্য প্রশন্ত পণ্ডিতেরাই

э। "অশ্যোরাং রূপং"—পাণিনিপুর, ব্রাগ্রভা

বুরিতে পারেন, এ কথাট কেন লিখিয়াছেন ? ইহা ভাবিবার বিষয়। ভাষাকারের পূর্বেও ল্লায়স্থরের নানারপ ব্যাখ্যা ছিল, ইহা ভাষাকারের কথার দ্বারাও অনেক স্থলে পাওয়া বায়। ভাষাকারের মতে ওঁহার পূর্বতন কোন কোন পণ্ডিত হেতু ও উনাহরণের ব্যাখ্যার অনেক ভ্রম করিয়াছিলেন। তাহারা প্রকৃতার্থ বুরিতে পারেন নাই, ইহাও ঐ কথার দ্বারা মনে করা দাইতে পারে। ভাষাকার ঐ কথার দ্বারা তাহারই ইন্সিত করিয়া গিরাছেন কি না, ইহা এই ভারের ভারুকগণ ভাবিয়া দেখিবেন। ৩৭।

### সূত্র। উদাহরণাপেক্ষন্তথেত্যুপসংহারো ন তথেতি বা সাধ্যস্থোপনয়ঃ॥৩৮॥

অনুবাদ। সাধ্যধর্মীর সম্বন্ধে অর্থাৎ বে ধর্মীতে ধর্মবিশেষের অনুমান করিতে হইবে, তাহাতে উদাহরণানুসারী "তথা" অর্থাৎ তদ্রুপ এই প্রকারে, অথবা "ন তথা" অর্থাৎ তদ্রুপ নহে, এই প্রকারে উপসংহার অর্থাৎ হেতুর উপত্যাস ( হেতুবোধক বাক্য ) উপনয় i

বিবৃতি। বে হেতুর বারা সাধ্যধর্মের অনুমান করিতে হইবে, সেই হেতু সেই সাধ্যধর্মের বাপ্য অর্থাৎ সেই হেতু পদার্থটি যেখানে দেখানে আছে, সেই সমস্ত স্থানেই সেই সাধ্যধর্ম থাকে, ইহা উদাহরণ-বাক্যের ঘারা বুঝাইয়া, তাহার পরেই দেই হেতু পদার্থটি সাব্যধর্মীতে আছে অর্থাৎ সেই হেতুর ছারা বেথানে সাধ্যধশ্বটির অন্ত্রমান করিতে হইবে, সেই পদার্থে আছে, ইহা বুঝাইতে হুইবে, নচেৎ অনুমান হুইতে পারে না। বাহা বাহা উৎপতিধর্মক, সে সমস্তই অনিতা, ইহা বুঝিলেও ঐ উৎপত্তিগর্মকত্ব হেতুটি শব্দে আছে, ইহা না বুঝিলে শব্দে অনিতাত্ত্বের অনুমান হইতে পারে না। ঐকপ বুঝার নামই "লিকপরামর্ন"। যে বাক্যের দারা ঐকপ বোধ জন্মে, তাহাকে বলে—"উপনয়"। উদাহরণ-বাক্যের পরেই উদাহরণ-বাক্যান্তসারে এই "উপনয়-বাক্য" প্রয়োগ করিতে হয়। উদাহরণ-বাক্য দ্বিবিধ, স্কুতরাং উপনয়-বাক্যও দ্বিবিধ। (১) সাধুর্ম্মো-পুনর, (২) বৈধর্ম্যোপনর। "উৎপত্তিধর্মক স্থালী প্রভৃতি স্তব্য অনিতা" এইরূপ দাবর্ম্যোদাহরণ বাক্যের পরে "শন্ধ তদ্রুপ উৎপত্তিধর্ম্মক", এইরূপ বাক্য বলিলে উহার দ্বারা বুঝা যায়, অনিতাত্ত ধর্ম্মের ব্যাপ্য বে উৎপত্তিধর্মকন্ধ, তাহা শব্দে আছে, শব্দও স্থানী প্রভৃতি দ্রব্যের ন্থার উৎপত্তি-ধর্মক, ঐ স্থলে এইরূপ বাক্যের নাম "সাধর্ম্যোপনয়"। এবং ঐ স্থলে "অনুংপতিধর্মক আত্মা প্রভৃতি দ্রবা নিতা" এইরূপ বৈধর্ম্যোদাহরণ-বাকোর পরে "শন্ধ তদ্রুপ অন্তংপতিধর্মক নতে" এইরপ বাক্য বলিলে উহার ঘারাও বুঝা যায়, অনিতাত্ত ধর্ম্মের ব্যাপ্য যে উৎপত্তিধর্মকত্ব, তাহা শব্দে আছে। শব্দ আত্মা প্রভৃতি নিত্য পদার্থের ভার অমুৎপত্তিধর্মক নহে, ইহা বলিলে শব্দে উৎপতিধর্মকত আছে, ইহা অবশ্রই বুঝা যায়। ঐ হলে ঐরপ বাকোর নাম "বৈধর্ম্যোপদর"। ( নিগমন-স্তত্ত-ভাষা স্তইবা )।

ভাষ্য। উদাহরণাপেক্ষ উদাহরণতন্ত্রঃ উদাহরণবশঃ। বশঃ
সামর্থ্যং। সাধ্যসাধর্ম্মযুক্তে উদাহরণে স্থাল্যাদিদ্রব্যমুৎপত্তিধর্মকমনিত্যং দৃষ্টং তথা শব্দ উৎপত্তিধর্মক ইতি সাধ্যস্ত শব্দস্যোৎপত্তিধর্মকত্বমুপসংব্রিয়তে। সাধ্যবৈধর্ম্মযুক্তে পুনরুদাহরণে আত্মাদিদ্রব্যমনুৎপত্তিধর্মকং নিত্যং দৃষ্টং ন চ তথা শব্দ ইতি অনুৎপত্তিধর্মকত্বসোপসংহার-প্রতিধেধেনাৎপত্তিধর্মকত্বমুপসংব্রিয়তে। তদিদমুপসংহারহৈতমুদাহরণহৈতাদ্ভবতি। উপসংব্রিয়তেহনেনেতি চোপসংহারো
বেদিতব্য ইতি।

অনুবাদ। উদাহরণাপেক কি না উদাহরণতন্ত্র,—উদাহরণের বশ, অর্থাৎ উদাহরণ-বাক্যের বশ্য। বশ অর্থাৎ বশ্যতা (এখানে) সামর্থ্য। অর্থাৎ উপনয়-বাক্য উদাহরণ-বাক্যের ফল, উহা উদাহরণ-বাক্যানুসারেই প্রয়োগ করিতে হয়, এ জন্ম উদাহরণাপেক।

সাধ্যসাধর্দ্মাযুক্ত উদাহরণে অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত সাধর্দ্মোদাহরণ স্থলে "উৎপত্তি-ধর্ম্মক স্থালী প্রভৃতি দ্রব্য অনিত্য দেখা বায়, শব্দ তক্রপ উৎপত্তি-ধর্ম্মক" এইরূপে সাধ্যধর্মী শব্দের সম্বন্ধে অর্থাৎ অনিত্যহরূপে সাধ্যধর্মী শব্দে উৎপত্তি-ধর্ম্মকত্ব উপসংহত প্রদর্শিত ) হয় অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত প্রকার বাক্যটির দ্বারা অনিত্যহ ধর্ম্মের ব্যাপ্য যে উৎপত্তি-ধর্ম্মকত্ব, তাহা শব্দে আছে, ইহা বুঝান হয়; ঐ বাক্যটি সাধর্ম্ম্যোপনয় বাক্য।

সাধ্যবৈধর্ম্মযুক্ত উদাহরণে কিন্তু অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত বৈধর্ম্মোদাহরণ স্থলে "অনুৎপত্তি-ধর্ম্মক ( যাহার উৎপত্তি নাই ) আত্মা প্রভৃতি দ্রব্য নিত্য দেখা যায়, কিন্তু শব্দ তদ্রপ নহে" এই বাক্যের হারা ( "শব্দ তদ্রপ নহে" এই শেষোক্ত বাক্যাটির হারা ) অনুৎপত্তি-ধর্ম্মকত্বের উপসংহার নিষেধের হারা অর্থাৎ ঐ বাক্যের হারা শব্দে অনুৎপত্তিধর্ম্মকত্ব নাই, ইহা উপসংহার ( প্রদর্শন ) করিয়া উৎপত্তিধর্ম্মকত্ব উপসংহাত ( প্রদর্শিত ) হয় । উপসংহারের অর্থাৎ সাধ্যধর্মীতে হেতু-পদার্থের বোধক পূর্বেবাক্ত উপনয়-বাক্যের সেই এই ( পূর্বেবাক্ত প্রকার উপনয়-বাক্যের হারা সাধ্যধর্মীতে হেতু-পদার্থের উপসংহাত হয় অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত প্রকার উপনয়-বাক্যের হারা সাধ্যধর্মীতে হেতু-পদার্থের উপসংহার করা হয়; এ জন্য ইহাকে "উপসংহার" জানিবে ( অর্থাৎ এইরূপ অর্থেই উপনয়-বাক্যকে উপসংহার বলা হইয়াছে )।

টিপ্লনী। স্থাত্র "উদাহরণাপেকঃ সাধ্যজ্ঞোপসংহারঃ" এই অংশের দারা উপনর-বাক্যের সামান্ত লক্ষণ স্থৃতিত হইরাছে। "তথা" এবং "ন তথা" এই কথার ছারা উপনর-বাক্যের বিশেষ লক্ষণ বলা ছইয়াছে। উপনয়-বাক্য উবাহরণ-বাক্যকে অপেক্ষা করে, উদাহরণ-বাক্যের পরে তদমুসারে উপনয়-বাক্য প্রয়োগ করিতে হয়। তাই মহবি বলিয়াছেন — "উনাহরণাপেক্ষ"। ভাষাকার উহার ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন —"উদাহরণ তথ্ন", আবার তাহারই ব্যাখ্যা করিয়াছেন—"উদাহরণ-বন"। তাৎপর্য্য-টাকাকার উহার ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন—"বশুতে ইতি বশঃ বশিন উদাহরণত বল্ল ইতার্যঃ"। অর্থাৎ উপনয়-বাক্য উদাহরণবাক্যের বঞা। শেষে বলিয়াছেন যে, ঐ বগ্রতাকেই "বশ" শব্দের ছার। উল্লেখ ক্রিয়া ভাষাকার উহার অর্থ বলিয়াছেন "দাদর্থা"। তাৎপর্যাটীকাকার ঐ "দাদর্থো"র ব্যাখ্যার বলিয়াছেন —"বক্ষেন উদাহরণস্ত কলেন উপনয়েন অভিসম্বন্ধ ইত্যর্গঃ"। অর্থাৎ উপনয়-ৰাক্য উদাহরণবাকোর ফল, ঐ ফলের সহিত উদাহরণবাকোর সম্বন্ধই উপনয়বাকো উদাহরণ-বাকোর বপ্রতা এবং উহাই এখানে উদাহরণের সামর্গ্য। ভাষ্যকার আদি ভাষ্যেও ফলের সহিত সম্বন্ধ অর্থে "সামণ্য"শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। মৃলকথা, উদাহরণবাক্য বাতীত হেতুপনার্থে সাধ্যধর্শের ব্যাপ্তি প্রদর্শন হয় না। হেতুপদার্থকে সাধ্যধর্শের ব্যাপ্য ব লিয়া না বুঝিয়া সাধ্য-ধর্মীতে হেতুপদার্থের অবধারণ হইলেও অহুমান হইতে পারে না; স্কুতরাং হেতুপদার্থকে সাধাধর্মের ব্যাপ্য বলিয়া বুঝাইয়া সাধাধর্মীতে সেই হেতুপদার্থের উপসংহার করিতে হইবে, তাহাই "উপনন্ত-বাক্য" হইবে এবং উদাহরণের ভেদান্ত্সারেই "উপনন্ত-বাক্যে"র প্রকারভেদ হইবে; স্থতরাং "উপনয়" উদাহরণ-সাপেক।

বে বাক্যের হারা উপসংহার করা হয় অর্থাৎ কোন পদার্থে কোন পদার্থের অবনারণ করা হয়, তাহাকে উপসংহার-বাক্য বলা বার। মহবি ঐরপ বাক্যবিশেষ অর্থেই স্ত্রে "উপসংহার" শব্দের প্রয়োগ ক্রিয়াছেন। উপনর বাক্যবিশেষ। স্থতরাং স্ব্রোক্ত "উপসংহার" শব্দের অর্থপ্ত বাক্যবিশেষ। ভাষাকারও শেষে স্ব্রোক্ত "উপসংহার" শব্দের ঐরপ ব্যুৎপত্তির উল্লেখ করিয়া গিয়াছেন। এখন কিরপ বাক্য-বিশেষ উপনয় হইবে ? এ জল্প স্থতকার বলিয়াছেন—"উদাহরণপেক্ষঃ" এবং "সাধ্যক্ত"। এখানে "সাধ্য"শব্দের হারা বৃদ্ধিতে হইবে সাধ্যক্ষমী। কারণ, উপনরবাক্যের হারা সাধ্যধর্মের উপসংহার করা হয় না। অবশ্রুই আপত্তি হইবে বে, উপনয়বাক্যের হারা ত সাধ্যধর্মীরও উপসংহার করা হয় না, সাধ্যধর্মীতে হেতুপদার্থেরই উপসংহার করা হয়। তাৎপর্য্যটীকাকার এই আপত্তির উল্লেখ করিয়া বলিয়াছেন যে, ভাষাকার এই জল্পই এখানে সাধ্যধর্মী শব্দের সম্বন্ধে, উৎপত্তিধর্মকত্ব হেতুর উপসংহার হয়, এই করা বলিয়াছেন। তাৎপর্য্যটীকাকার শেষে ভাষাকারের তাৎপর্য্য বলিয়াছেন যে, অরপতঃ অর্থাৎ সাক্ষাৎসহক্রে সাধ্যধর্মীর উপসংহার হয় না, সাধ্যধর্মীর উপসংহার হয় না, সাধ্যধর্মীর উপসংহার হয় না, আব্যাণ্য যে হেতু, সেই হেতু-যুক্তভাবে সাধ্যধর্মীর উপসংহার হয়। অর্থাৎ উপন্য-বাক্যের হারা যথন সাধ্যধর্মীর উপসংহার হয়, ইহা বলা বাইতে পারে এবং ঐ ভাবে সাধ্যধর্মীর উপসংহার হয়, ইহা বলা বাইতে পারে এবং ঐ ভাবে সাধ্যধর্মীর উপসংহার হয়, ইহা বলা বাইতে পারে এবং ঐ ভাবে সাধ্যধর্মীর উপসংহার হয়, ইহা বলা বাইতে পারে এবং ঐ ভাবে সাধ্যধর্মীর উপসংহার হয়, ইহা বলা বাইতে পারে

টাকাকারের কথা। ভারমঞ্জরীকার জরস্কভট্ট বলিয়াছেন বে, সৈত্রে "সাধ্যক্ত" এই স্থলে সপ্তমী বিভক্তির অর্থে ঘটা বিভক্তি প্রবুক্ত হইরাছে। সাধ্যমন্ত্রীতে হতুর উপসংহার-বাকাই উপনয়। সত্রে "হেডু" শব্দ না থাকিলেও উহা এখানে ব্রিয়া লইতে হইবে। জয়স্কভট্টের ব্যাখ্যার কোন গোল নাই। ঋবিস্থত্রে এক বিভক্তি স্থানে অন্ত বিভক্তির প্রয়োগ দেখাও যায়। ভাষ্যকারও এখানে সাধ্যমন্ত্রীর সম্বন্ধে হেতুর উপসংহার বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন। স্পত্রাং "হেডু" শব্দ স্থত্রে না থাকিলেও এখানে হেতুর উপসংহারই স্ত্রেকারের বিবক্তিত, ইহা ভাষ্যকারও ব্রিয়াছিলেন। "সাধ্যক্ত" এই স্থলে সম্বন্ধ অর্থে যন্ত্রী বিভক্তির প্রয়ুক্ত হইলেও উহার দ্বারা "সাধ্যমন্ত্রীতে" এইরূপ অর্থ ব্রা যাইতে পারে। সপ্তমী বিভক্তির প্রয়োগস্থলেও সম্বন্ধ অর্থে যন্ত্রী বিভক্তির প্রয়োগ কোন কোন স্থলে দেখাও যায়। জন্তবন্তর তাহা সমর্থন করিয়াছেন। ফলকথা, জন্তব্রু তাই বেরূপ বলিয়াছেন, স্ত্রেকার ও ভাষ্যকারের ঐরূপ তাৎপর্য্যপ্ত হইতে পারে। তাৎপর্য্যাকীকাকারের ভান্য কইকলনা না করিলেও চলে।

ভাষ্যকারের প্রদর্শিত হলে "শব্দ তজ্ঞপ উৎপত্তি-ধর্মক" এইরূপ উপনরবাক্যের দ্বারা বেমন সাধ্যধর্মী শব্দে উৎপত্তি-ধর্মকত্বরূপ হেতুপদার্থের উপসংহার হয়, সেইরূপ "শব্দ তজ্ঞপ অন্তংপত্তি-ধর্মক নহে" এইরূপ উপনর-বাক্যের রারাও সাধ্যধর্মী শব্দে উৎপত্তি-ধর্মকত্বরূপ হেতু-পদার্থের উপসংহার হয়। কারণ, শব্দ আত্মা প্রভৃতি পদার্থের ন্তার অন্তংপত্তি-ধর্মক নহে, এই কথা বলিলে শব্দে অন্তংপত্তি-ধর্মকত্বের উপসংহার নিবেশ করা হয় অর্থাং শব্দে অন্তংপত্তি-ধর্মকত্বর নাই, ইহাই বলা হয়। তাহা হইলে ফলতঃ শব্দে উৎপত্তি-ধর্মকত্ব আছে, ইহাই বলা হইল। স্কৃতরাং ঐরূপ বাক্যের দ্বারাও সাধ্যধর্মী শব্দে অনিত্যত্বের ব্যাপ্য উৎপত্তিধর্মকত্বরূপ হেতুর উপসংহার হওয়ায়, ঐরূপ বাক্যও ঐ স্থলে "উপনম্বলাক্য" হইবে। ঐ বাক্য পূর্ব্বোক্ত "বৈধর্ম্যোদাহরণ"-সাপেক হওয়ায় উহা ঐ হলে "বৈধর্ম্যোপনম্বলাক্য"।

কোন প্রাচীন সম্প্রদায় "নচ নায়ং তথা" এইরপ বাক্যকেই "বৈধর্ম্যোপন্দ্ন" বাক্য বলিতেন। এই মতে পূর্ব্বোক্ত স্থলে "নচ নায়ং তথা" অর্থাং "শব্দ উৎপত্তি-ধর্ম্মক নহে, ইহা নহে," এইরপ অর্থের বোধক ঐরপ বাক্যই "বৈধর্ম্যোপন্দ্র"-বাক্য হইবে। কিন্তু মহর্ষি ধর্মন "বৈধর্ম্যোপন্দ্র"-বাক্যের স্বরূপ প্রাকাশ করিতে "ন তথা" এইরূপ কথাই বলিয়াছেন, তথন পূর্ব্বোক্ত প্রাচীন মত মহর্ষি-সম্মত বলিয়া বুঝা ধায় না। ভাষ্যকারও ঐরূপ বলেন নাই।

পূর্ব্বোক্ত সম্প্রকার সাধ্যধর্মীকে "অয়ং" এই বাক্যের ছারা প্রকাশ করিয়া "তথা চায়ং" এইরূপ বাক্যকে "সাধর্ম্বোপনয়"-বাক্য বলিতেন। ভাষ্যকার তাহাও বলেন নাই। পরবর্ত্তী নব্যনৈয়ায়িকগণও ঐরপ না বলিলেও অবয়ব ব্যাখ্যার রবুনাথ শিরোমণি প্রাচীনদিগের "তথা চায়ং"
এইরূপ উপনন্ধ-বাক্যের সংগতি দেখাইয়াছেন।

রম্ভিকার বিশ্বনাথ বলিয়াছেন বে, উপনয়বাক্যে বে "তথা"শব্দের প্রয়োগ করিতেই হইবে, ইহা স্তুকারের তাৎপর্যা নহে। "বহিন্মানু ধূমাৎ" এইরূপ স্থলে "বহ্নিব্যাপ্য ধূমবানয়ং" অথবা

<sup>&</sup>gt;। সাবাজেতি সল্পার্থে বল্লী মন্তব্যা সাবো ধর্মিণি কেতোক্রণসংহার উপনবঃ।—( ভারসঞ্জবী, উপনক্ষক্র)।

"তথা চায়ং" এই ছই প্রকারই উপনয়বাক্য বলা বায়। কিন্তু ভাষ্যকার সর্ব্বেই উপনয়-বাক্যে "তথা" শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। পরবর্তী নবাইনয়ায়িকগণের মধ্যে প্রায় সকলেই "উপনয়"-বাক্যে "তথা" শব্দের প্রয়োগ করেন নাই। এবং "অন্তং" এই বাক্যের ছারাই ধর্মীর নির্দেশ করিয়া "বহ্নিব্যাপ্য ধূমবানয়ং" ইত্যাদি প্রকার বাক্যকেই "উপনয়" বলিয়াছেন এবং "উপনয়-বাক্যা"ত্ব "অয়ং" এই বাক্যের নিগমন-বাক্যে "অত্বয়ন্ধ" করিলে "তত্মাদ্বহিন্মান্" ইত্যাদি প্রকার বাক্যও "নিগমন" হইতে পারে, ইহা বলিয়াছেন। ভাষ্যকার কিন্তু এইরূপ বলেন নাই। (নিগমন-স্ত্র-ভাষ্য ক্রেইবা)। ৩৮॥

ভাষ্য। দ্বিবিধন্ত পুনর্হেভোদ্বিবিধন্ত চোদাহরণস্তোপসংহারহৈতে চ সমানম্।

অমুবাদ। দ্বিবিধ "হেতু"র সন্ধন্ধে এবং দ্বিবিধ "উদাহরণে"র সন্ধন্ধে এবং উপসংহারদ্বয়ে অর্থাৎ দ্বিবিধ "উপনয়ে" (পরবর্ত্তি-সূত্রোক্ত "নিগমন"-বাক্য) সমান অর্থাৎ নিগদন-বাক্য সর্বব্যেই এক প্রকার।

## সূত্র। হেত্বপদেশাৎ প্রতিজ্ঞায়াঃ পুনর্বচনং নিগমনম্॥৩৯॥

অনুবান। হেতুকথনপূর্বকে প্রতিজ্ঞাবাক্যের পুনঃ কথন "নিগমন" (নিগমন নামক পঞ্চম অবয়ব)।

বিষ্ঠি। উপনয়বাক্যের পরেই যে বাকাটির প্রয়োগ করিতে হইবে, তাহার ন.ম "নিগমন"।
পূর্ব্বে যে ভেতুর উল্লেখ করা হইবে, দেই "হেতু"র পূর্ব্বোক্ত প্রকারে উল্লেখ করিরা দেই সঙ্গে—
সব্বাব্রে যে প্রতিজ্ঞা-বাক্যের উল্লেখ করা হইবে, তাহার প্রনক্ষরেথ করিলেই ঐ সন্পূর্ণ
বাকাটি "নিগমন-বাক্য" হইবে। বেমন পূর্ব্বোক্ত হলে "তত্মাছ্২পত্তিধর্মকত্মাদনিতাঃ শত্বঃ"
অর্থাৎ দেই উৎপত্তি-ধর্মকত্ম হেতুক শক্ষ অনিত্য, এইরপ অর্থের বেহিক বাক্য। ঐ বাক্যের
প্রথমে পূর্ব্বোক্ত হেতুর উল্লেখ হইরাছে, শেষে পূর্ব্বোক্ত প্রতিজ্ঞা-বাক্যের পূনকল্লেখ হইরাছে।
এই "নিগমন"-বাকাই পঞ্চাবর্যবের চরম অবয়ব। ইহার ছারাই স্থায়বাক্যের উপসংহার বা সমাপ্তি
করা হয়। স্থল কথার ইহাই প্রতিজ্ঞাদি চারিটি বাক্যের সারসংকলন। প্রতিজ্ঞাবাক্য,
হেতুরাক্য, উদাহর্ব্যাক্য এবং উপনয়বাক্যের দারা পূর্ব্বে পৃথক্ পূথক্ ভাবে যাহা বলা হয়,
দেইগুলি সমন্তই শেষে এই "নিগমন"-বাক্যের দ্বারা একবারে বলা হয়। এই নিগমন বাক্যই
পূর্ব্বোক্ত প্রতিজ্ঞাদি চারিটি বাক্যের সহন্ধ ব্যক্ত করিরা উহাদিগকে একই প্রতিপাদ্যের
প্রতিপাদক করে, এ জন্ম ইহার নাম "নিগমন"।

ভাষ্য। সাধর্ম্যোক্তে বা বৈধর্ম্মোক্তে বা যথোদাহরণমুপদং হ্রিয়তে

তন্মান্ত্ৎপত্তিধর্ম করাদনিত্যঃ শব্দ ইতি নিগমনম্। নিগমান্তেহনেনেতি প্রতিজ্ঞাহেতুদাহরণোপনয়া একত্রেতি নিগমনম্। নিগমান্তে সমর্থান্তে দম্বধান্তে। তত্র দাধর্ম্মোন্তে তাবদ্বেতে বাক্যং ''অনিত্যঃ শব্দ'' ইতি প্রতিজ্ঞা। ''উৎপত্তি-ধর্মকরা"দিতি হেতুঃ। ''উৎপত্তি-ধর্মকরালাদি ক্রব্মনিত্য"মিত্যুদাহরণম্। ''তথা চোৎপত্তিধর্মকঃ শব্দ'' ইতুপেনয়ঃ। ''তন্মান্ত্ৎপত্তিধর্মকরাদনিত্যঃ শব্দ'' ইতি নিগমনম্। বৈধর্ম্মোন্তেহিপি ''অনিত্যঃ শব্দঃ'' ''উৎপত্তিধর্মকরাং', ''অনুৎপত্তি-ধর্মকমান্মাদি ক্রবাং নিত্যং দৃষ্টং'', ''ন চ তথাহনুৎপত্তিধর্মকঃ শব্দঃ'' ''তন্মান্ত্ৎপত্তিধর্মকরাদনিত্যঃ শব্দ'' ইতি।

অনুবাদ। উদাহরণানুসারে হেতুবাক্য সাধর্ম্ম প্রযুক্তই উক্ত হউক, আর বৈধর্ম্ম্য প্রযুক্তই উক্ত হউক, অর্থাৎ তাদৃণ হেতুবাক্যের উল্লেখ করিয়া "সেই উৎপত্তিধর্ম্মকত্ব-হেতুক শব্দ অনিংয়" এইরূপ নিগমন-বাক্য উপসংহত হয় অর্থাৎ চরম বাক্যরূপে প্রযুক্ত হয়।

(এই "নিগমন" শব্দের ব্যুৎপত্তি প্রদর্শন করিতেছেন) ইহার ছারা "প্রতিজ্ঞা", "হেতু," "উদাহরণ" এবং 'উপনয়" এক অর্থে নিগমিত হয়, এ জয় ইহাকে "নিগমন" বলিয়াছেন। নিগমিত হয়, কি না, সামর্থাযুক্ত হয়, সম্বন্ধযুক্ত হয়। অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাদি চারিটি অবয়ব মিলিত হইয়া বে একার্থের প্রতিপাদন করে,তাহাতে ঐ বাক্য-চতুষ্টয়ের যে সামর্থ্য বা পরক্ষার সম্বন্ধের জ্ঞান আবশ্যক, পঞ্চম অবয়ব নিগমন-বাক্যই তাহা সম্পাদন করে; এ জয় ঐ বাক্যের নাম "নিগমন"।

ভাষ্যকার পরিশেষে এখানে "সাধর্ম্মা হেতু" ও "বৈধর্ম্মা হেতু" স্থলে প্রতিজ্ঞা হইতে নিগমন পর্যান্ত পঞ্চাবয়ব প্রয়োগ করিয়া পূর্বেগক্ত স্থলে আয়বাক্য প্রদর্শন করিয়াছেন]।

সেই স্থলে ( শব্দে অনিত্যত্বের অনুমানস্থলে ) সাধর্ম্মোক্ত হেতু হইলে অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত "সাধর্ম্মা হেতু" স্থলে (১) "শব্দ অনিত্য" এই বাক্য প্রতিজ্ঞা। (২) "উৎপত্তিধর্ম্মক ফ জ্ঞাপক," এই বাক্য হেতু। (৩) "উৎপত্তিধর্ম্মক স্থানী প্রভৃতি দ্রব্য অনিত্য", এই বাক্য উদাহরণ। (৪) "শব্দ তদ্রপ উৎপত্তি-ধর্ম্মক," এই বাক্য উপনয়। (৫) "সেই উৎপত্তি-ধর্ম্মক ফ ক্রেত্রক শব্দ অনিত্য" এই বাক্য নিগমন। এবং বৈধর্ম্মোক্ত হেতু হইলে অর্থাৎ বৈধর্ম্মা হেতু স্থলে (১) "শব্দ অনিত্য"

এই বাক্য প্রতিজ্ঞা। (২) "উৎপত্তি-ধর্মাকত্ব জ্ঞাপক", এই বাক্য হেতু। (৩) "অনুৎ-পত্তি-ধর্মাক আত্মা প্রভৃতি দ্রব্য নিত্য দেখা যায়" এই বাক্য উদাহরণ। (৪) "শব্দ তক্ষপ অনুৎপত্তি-ধর্মাক নহে" এই বাক্য উপনয়। এবং (৫) "সেই উৎপত্তি-ধর্মাকত্ব-হেতুক শব্দ অনিত্য", এই বাক্য নিগমন।

টিপ্লনী। নিগমন-বাকা সর্ব্বভাই একরপ। ভাষাকার প্রথমেই সেই কথা বলিয়া সূত্রের অবতারণা করিয়াছেন। ঐ প্রথম ভাষ্য সন্দর্ভের সহিত ফ্রের যোজনা বুঝিতে হইবে। স্থাত্ত "হেড়" শব্দের অর্থ এখানে হেড়বাকা। অবহব প্রকরণে "হেড়" শব্দের ছারা হেড়-পদার্থ শা বুৰিয়া হেতু-বাকারণ অব্যবই বুঝা উচিত। "অপদেশ" শব্দের অর্থ এখানে কথন। পঞ্মী বিভক্তির অর্থ উত্তরবর্তিতা। তাহা হইলে ফ্ত্রের "হেত্বপদেশাৎ" এই কথার দারা বুঝা যায়, হেতু-বাকা কথনের পরে, অর্থাৎ হেতৃ-বাকা কথনপূর্বক। তাহা হইলে সম্পূর্ণ স্ত্রের ছারা বুঝা যায়, "হেতুবাক্যের কথন পূর্বক প্রতিজ্ঞাবাক্যের প্ন: কথন নিগমন।" যে কোন বাক্যের ছারা হেতু-পদার্গের কথনপূর্বক প্রতিজ্ঞাবাক্য-প্রতিপাদা পদার্গের পুনঃ কথনই স্ত্রার্থ বলিলে স্ত্রে "হেডু" শব্দের ছারা হেতৃ-পদার্থ এবং "প্রতিজ্ঞা" শব্দের ছারা প্রতিজ্ঞা-বাক্যের প্রতিপাদ্য পদার্থ বৃবিতে হর, কিন্তু তাহা সহজে বুঝা বার না; তাহাতে "প্রতিজ্ঞা" শক্ষের যাহা প্রকৃত অর্থ এখানে বুঝা উচিত, তাহা বুঝা হয় না। অবয়ব প্রকরণে "প্রতিজ্ঞা" শব্দের দ্বারা প্রথম অবয়ব প্রতিজ্ঞা-বাক্যকেই বুঝা উচিত এবং তাহারই পুনঃ কখন সহজে উপপন্ন হয়।। পরবর্তী অনেক নৈয়ায়িক পূর্বোক্ত প্রকার স্থার্থ বর্ণন করিয়াই পূর্বোক্ত হলে "তত্মাধনিতাঃ শব্বঃ" অথবা "তত্মাদনিত্যোহরং" এইরূপ "নিগমন"-বাক্য প্রয়োগ করিয়া গিরাছেন। ভাষ্যকার কিন্তু পূর্ব্বোক্ত প্রকার "হেত্বাকো"রই উল্লেখ করিয়া তাহার পরে পূর্নোক প্রকার "প্রতিজ্ঞাবাক্যে"র উল্লেখ করিয়া "নিগমন বাক্য" প্রদর্শন করিয়াছেন। স্থতরাং তাঁহার মতে হেডুবাক্যের কথন পূর্কক প্রতিজ্ঞাবাকে)র পুনকেখনই স্তার্থ বলিয়া বুঝা বায়। পুর্বের "উদাহরণ"-বাক্যের দারা যে হেতু-পৰাৰ্থকৈ সাধ্যধৰ্মের ব্যাপ্য ৰণিয়া বুঝান হইবে এবং "উপনত্ন"-বাক্যের দারা সাধ্যধর্মের ব্যাপ্য যে হেতু-পদার্থ সাধ্যধর্মীতে আছে, ইহা বুঝান হইবে, দেই হেতু-পদার্থকেই দেইরপে "নিগমন"-বাক্যে প্রকাশ করিবার জন্ত — "নিগমন"-বাক্যে হেতু-বাক্যের প্রথমে "তত্মাৎ" এই বাক্য প্ররোগ করা হইয়াছে। অর্থাৎ যে উৎপত্তি-ধর্মকত্ব অনিতাত্তরপ সাধাধর্মের ব্যাপ্য এবং সাধাধর্মী শব্দে বর্তমান, সেই উৎপত্তি-ধর্মকত্ব-হেতুক শক্ত অনিত্য, ইহাই "নিগমন"-বাকোর হারা ঐ হলে বুঝান হইয়া থাকে। কেই বলিয়াছেন যে, ভাষ্যকারের "তত্মাৎ" এই কথার অর্থ অতএব। অর্থাৎ বেহেতু উৎপত্তি-বৰ্ণকৰ অনিতাৰের বাাপা এবং উহা শব্দে আছে, অতএব উৎপত্তি-বৰ্ণকত্ত্ব-হেতৃক শক্ষ অনিতা, ইহাই ভাষ্যকারোক্ত "নিগমন"-বাক্যের অর্থ। ফলতঃ "নিগমন"-বাক্যের দারা প্রতিজ্ঞাদি চারিটি বাক্যের প্রতিপাদাই প্রকাশ করা হয়। "নিগমন"-বাক্যে "প্রতিজ্ঞা-বাৰ্য" ও "হেডু"-ৰাক্য মিণিত থাকে এবং "তত্মাৎ" এই কথার দারা "উদাহরণ"-বাক্য এবং

"উপনর"-বাক্যের ফলিতার্থ প্রকটিত হইয়া থাকে। "তথাৎ" এই হলে "তৎ" শব্দের দ্বারা সাধ্যধৰ্ষের ব্যাপ্য এবং সাধ্যধৰ্ষীতে বৰ্ত্তমান বলিয়া বোধিত হেতৃ-পদাৰ্থকেই দেইজপে বুঝা বায়। পরবর্ত্তী অনেক নৈয়ায়িক কেবল "তত্মাৎ" এই কগার ছারাই পূর্কবোধিত থেতৃ প্রকাশ করিয়াছেন। কিন্তু যদি হেতু-বাকোর কথনই স্তুত্রকারের অভিমত হয়, "হেত্বপদেশ" শব্দের ছারা স্তুত্রকার তাহাই বলিয়া থাকেন, তাহা হইলে কেবল "তত্মাৎ" এইক্লপ বাক্য বলিলে চলিবে না। প্রক্লত হেতুবাক্য "উংপত্তি-ধর্মকত্বাং" এইরূপ কথাই প্রয়োগ করিতে হইবে। ভাষ্যকার তাহাই করিয়াছেন। ভাষ্যকারের "উৎপত্তিধর্মকদ্বাৎ" এই কথাটি তাহার পূর্কোক্ত "তত্মাৎ" এই কথারই ব্যাথ্যা বলা যায় না; কারণ, তিনি এখানে "নিগমন-বাক্যে"র আকারই দেখাইয়াছেন, তাহার মব্যে ব্যাথ্যা থাকিতে পারে না। "তত্মাৎ" এই কথাটি পূর্বে না বলিলে, উৎপত্তিধর্মকত্ব হেতুকে অনিতাত্বরূপ সাধাধর্মের ব্যাপ্য এবং সাধাধর্মী শব্দে বর্তমান বলিয়া প্রকাশ করা হয় না, এই জন্ম পূর্ব্বে "তত্মাৎ" এই কথাটি প্রয়োগ করিয়াছেন। স্থতরাং বুঝা যায়, স্ত্ত্রে যে "হেত্বপদেশ" শব্দ আছে, উহার দারা ভাষাকারোক্ত প্রকারে হেত্বাকোর কথনই ভাষাকার ব্রিরাছিলেন। আর যদি ভাষ্যকারের "তত্মাৎ" এই কথার ছারা "অত এব" এইরূপ অর্থই বুঝা হয়, তাহা হইলে ঐকপে হেত্বাক্যের কথনই সংলোক্ত "হেত্বপদেশ" শব্দের দারা ব্ধিতে হয়। বাঁহারা "নিগমন"-ৰাক্যে পূর্ব্বোক্ত হেতুবাক্যের উল্লেখ না করিয়া কেবল "তত্মাৎ" এই কথার দ্বারাই পূর্ব্বজ্ঞাত হেতু-পদার্বের প্রকাশ করিয়াছেন, তাঁহাগও ঐ "তৎ"শব্দের দারা সাণ্যধর্মের ব্যাপ্য এবং সাধ্যধর্মীতে বর্তমান হে চুপদার্থ ই গ্রহণ করিয়াছেন। ফলকথা, "সাধারদের ব্যাপ্য এবং সাধারদাঁতে বর্তমান যে হেতুপদার্গ, সেই হেতুপদার্গের জ্ঞাপনীয় যে সাধ্যধর্ম, সেই সাধ্যধর্মবিশিষ্ট সাধ্যধর্মী" এই পর্যান্ত যে বাক্যের ঘারা বুঝা যাইবে, ভাষবাকোর অন্তর্গত এক্রপ বাকাবিশেষই "নিগমন", ইহাই পরবর্ত্তী নব্য নৈয়ারিকগণের সমর্থিত তুল সিদাস্ত। অনেকে সাধর্ম্মা হেতু হলে "তত্মাত্রথা" এবং বৈধৰ্ম্মাহেতুহলে "তত্মান্ন তথা" এইরূপ নিগমন-বাক্য বলিতেন; কিন্ত ঐরূপ বাক্যে প্রতিজ্ঞা-বাক্যের পুনর্মচন নাই, "তথা" এবং "ন তথা" এইরপ "প্রতিজ্ঞা" বাক্য হয় না। "প্রতিজ্ঞা"-বাক্য দর্মজ্বই একরপ এবং "নিগদন"ও দর্মজ্ব একরপ, ইহা ভাষ্যকারও বনিরাছেন। প্রতিজ্ঞাবাক্যেরই পুনর্মচন করিতে হইলে ভিন্ন প্রকার "নিগমন"-বাকা হইতেও পারে না। তব্চিতাম্পিকার গলেশও "তমাত্থা" এইরপ "নিগ্মন"-বাক্য কোনরপেই হইতে পারে না, ইহা বিশেষ বিচার দারা প্রতিপল করিয়াছেন।

পূর্ব্বেক্তি ব্যাথ যি প্রশ্ন এই বে, "প্রতিজ্ঞা"বাক্য সাধ্যনির্ব্বেশ, "নিগমন"-বাক্য সিদ্ধনির্ব্বেশ, জর্গাৎ নিগমনবাক্যর পরভাগ প্রতিজ্ঞার লক্ষণাক্রান্তই হয় না; স্কৃতরাং মহবি "নিগমনবাক্য"কে প্রতিজ্ঞাবাক্যের প্রব্বাহন বলিতে পারেন না। যাহার কোন অংশে প্রতিজ্ঞার লক্ষণ নাই, তাহাকে কি প্রতিজ্ঞার প্রব্বাহন বলা যায় ? এতহ্তরে ত.২পর্যাটীকাকার বলিয়াছেন বে, যদিও "প্রতিজ্ঞা" সাধ্যনির্ব্বেশ এবং "নিগমন" নিদ্ধনির্ব্বেশ, তথাপি "প্রতিজ্ঞাবাক্যে"র দ্বারা যে পদার্থটি সাধ্যমণে বোবিত হয়, "নিগমনবাক্যে"র দ্বারা দেই পদার্থটিই নিদ্ধরণে বোবিত হয়, অর্থাৎ

"প্রতিজ্ঞাবাকো" যে পদার্থের দাণ্যন্ত ছিল, "নিগমনবাক্যে" তাহারই সিন্ধন্ত হয়; স্কৃতরাং সাধ্যন্ত ও সিন্ধন্তরপ অবস্থাবিশিষ্ট একই পদার্থ "প্রতিজ্ঞাবাক্য"ও "নিগমনবাক্যে"র প্রতিজ্ঞা" শক্ষের গৌণপ্রয়োগ করিয়া মহর্ষি "নিগমন-বাক্য"কে "প্রতিজ্ঞা"র প্রন্মিচন বলিয়াছেন। অর্থাৎ "নিগমনবাক্য" বস্তুতঃ "প্রতিজ্ঞাবাক্য" না হইলেও কোন অংশের দারা প্রতিজ্ঞাব্যের প্রতিপাদক হওয়ায় এবং পরভাগে "প্রতিজ্ঞাবাক্যে"র সমানাকার হওয়ায় তাহাকে "প্রতিজ্ঞাবাক্যে"র প্রন্মিচন বলা হইয়াছে।

ভাষাকার "নিগমন" শব্দের ব্যুৎপত্তি প্রদর্শন করিতে বলিরাছেন যে, ইহার দারা প্রতিজ্ঞাদি চারিটি বাকা একার্থে নিগমিত হয়। "নিগমিত হয়" এই কথার ব্যাখ্যা করিয়াছেন—"সমর্থিত হয়"। শেবে তাহারই আবার ব্যাখ্যা করিয়াছেন—"সদ্বন্ধত্ব হয়"। অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাদি চারিটি বাক্যের যে পরস্পর সম্বন্ধ আছে, "নিগমন-বাক্যে"র দারা তাহা বুঝা যায়। পরে ইহা ব্যক্ত হইবে।

ভাষ্য। অব্যবসমূদায়ে চ বাক্যে সম্ভূয়েতরেতরাভিসম্বন্ধাৎ
প্রমাণান্যর্থং সাধ্যন্তীতি। সম্ভবস্তাবৎ, শব্দবিষয়া প্রতিজ্ঞা, আপ্রোপদেশস্ত প্রত্যক্ষানুমানাভ্যাং প্রতিসন্ধানাৎ, অনুষেশ্চ স্বাতন্ত্যানুপপতেঃ।
অনুমানং হেতুং, উদাহরণে সংদৃশ্য প্রতিপত্তেং, তচ্চোদাহরণভাষ্যে
ব্যাখ্যাতম্। প্রত্যক্ষবিষয়মূদাহরণং, দৃক্টেনাদৃক্টসিদ্ধেঃ। উপমানমূপনয়ঃ, তথেত্যুপসংহারাৎ, ন চ তথেতি চোপমানধ্যপ্রতিষেধে বিপরীতধর্মোপসংহারসিদ্ধেঃ। সর্বেষামেকার্থপ্রতিপত্তে সামর্থ্যপ্রদর্শনং নিগমন্মতি।

ইতরেতরাভিদম্বন্ধোহপাদত্যাং প্রতিজ্ঞারামনাপ্ররা হেস্বাদয়ো ন প্রবর্ত্তরন্। অসতি হেতে কম্ম সাধনভাবঃ প্রদর্শ্যেত। উদাহরণে সাধ্যে চ কম্মোপসংহারঃ আৎ, কম্ম চাপদেশাৎ প্রতিজ্ঞায়াঃ পুনর্বচনং নিগমনং আদিতি। অসত্যাদাহরণে কেন সাধর্ম্যং বৈধর্ম্মাং বা সাধ্যসাধনমুপানী-য়েত, কম্ম বা সাধর্ম্ম্যবশান্তপদংহারঃ প্রবর্ত্তেত। উপনয়ঞ্চান্তরেণ সাধ্যেহমু-পসংহতঃ সাধকো ধর্ম্মো নার্থং সাধ্যেৎ, নিগমনাভাবে চানভিব্যক্তসম্বন্ধানাং প্রতিজ্ঞাদীনামেকার্থেন প্রবর্ত্তনং তথেতি প্রতিপাদনং কম্মেতি।

অমুবাদ। অবয়ব সমূহরূপ বাক্যে অর্থাৎ ব্যাখ্যাত প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি নিগমন পর্য্যন্ত পঞ্চাবয়বাত্মক ভায়বাক্যে প্রমাণগুলি অর্থাৎ প্রত্যক্ষ প্রভৃতি চারিটি প্রমাণ মিলিত হইয়া পরস্পার সম্বন্ধবশতঃ অর্থ ( সাধাপদার্থ ) সাধন করে। সম্বব অর্থাৎ অবয়বসমূহের মূলে প্রমাণ-চতুষ্টরের মিলন ( দেখাইতেছি )।

প্রতিজাবাক্য শব্দবিষয়, অর্থাৎ শব্দপ্রমাণের দ্বারা প্রতিপাদিত কোন বিষয়ের প্রতিপাদক। কারণ, প্রত্যক্ষ ও অনুমানের দ্বারা আপ্রবাক্যের (শব্দপ্রমাণের) প্রতিসন্ধান করিতে হয় অর্থাৎ শব্দ-প্রমাণের দ্বারা বাহা প্রতিপাদিত হইয়াছে, তাহাকেই অনুমান ও প্রত্যক্ষ প্রমাণের দ্বারা আবার ভাল করিয়া বুঝিতে হয় এবং বুঝাইতে হয়; স্কৃতরাং যে বিষয়টি প্রতিপাদন করিতে প্রতিজ্ঞাবাক্যের প্রয়োগ করা হয়, ঐ বিষয়টি শব্দ-প্রমাণের দ্বারা প্রতিপাদিত থাকায় ঐ প্রতিজ্ঞাবাক্যের মূলে শব্দ-প্রমাণ থাকে। এবং ঋষিভিন্ন ব্যক্তির স্বাতন্ত্র্যের উপপত্তি হয় না অর্থাৎ ঋষিভিন্ন ব্যক্তিরা বথন আগমগম্য অলোকিক তত্ত্বের দর্শন করেন নাই, তখন তাঁহারা ঐ সকল তত্ত্ব প্রতিপাদনের জন্ম প্রতিজ্ঞাবাক্যের প্রয়োগ করিলে তাঁহাদিগের সেই প্রতিজ্ঞাবাক্য আগম-প্রমাণ হইতে পারে না। এই জন্মই তাঁহারা ঐ প্রতিজ্ঞাব সাধনের জন্ম হেতুবাক্য প্রভৃতির প্রয়োগ করেন এবং তাঁহাদিগের ঐ প্রতিজ্ঞা-বাক্যের মূলে আগম-প্রমাণ আছে বলিয়াই, ঐ প্রতিজ্ঞাকে আগম বলা হইয়াছে।

হেতুবাক্য অনুমান প্রমাণ। কারণ, উদাহরণে অর্থাৎ দৃষ্টান্ত পদার্থে সন্দর্শন করিয়া অর্থাৎ হেতু-পদার্থ ও সাধাধর্মের ব্যাপাব্যাপকভাব সমাক্রপে বুঝিয়া (হেতুর) জ্ঞান হয়। তাহা অর্থাৎ দৃষ্টান্ত পদার্থে হেতুপদার্থও সাধাধর্মকে দেখিয়াই যে ঐ উভয়ের সাধ্য-সাধনভাব বা ব্যাপক-ব্যাপ্যভাব বুঝা যায়, উহাদিগের মধ্যে একটি সাধন (ব্যাপ্য) এবং অপরটি তাহার সাধ্য (ব্যাপক), ইহা নির্ণয় করা যায়, ইহা উদাহরণ-ভাষ্যে (উদাহরণসূত্র ভাষ্যে) ব্যাখ্যা করিয়াছি।

তিংপর্যা এই যে— দৃষ্টান্ত পদার্থে কোন পদার্থকে ব্যাপ্য এবং কোন পদার্থকে তাহার ব্যাপক বলিয়া বুঝিয়া অর্থাৎ এই পদার্থ যে যে স্থানে আছে, দেই সমস্ত স্থানে এই পদার্থ আছেই, এইরূপ নিশ্চয় করিয়াই সেই ব্যাপ্য পদার্থটিকে হেতু বলিয়া বুঝা হয়। তদনুসারেই সেই হেতুর বোধক হেতু-বাক্যের প্রয়োগ করা হয়, পূর্বের ঐরূপ নিশ্চয় না হইলে কখনই হেতুবাক্য প্রয়োগ করা যায় না। পূর্বেরাক্ত প্রকারে হেতুনিশ্চয় অনুমান প্রমাণের মধ্যে গণ্য; স্ত্তরাং তন্মূলক হেতুবাক্যকে অনুমান-প্রমাণ বলা হইয়াছে ]।

উদাহরণবাক্য প্রত্যক্ষবিষয় অর্থাৎ প্রত্যক্ষ-প্রমাণ-বোধিত পদার্থের বোধক। কারণ, দৃষ্ট পদার্থের দারা অর্থাৎ দৃষ্টান্ত পদার্থে হেতু ও সাধ্যধর্মের যে ব্যাপ্য- ব্যাপকভাব দৃষ্ট হয়, তদ্ধারা অদৃষ্ট পদার্থের অর্থাৎ সাধ্যধর্মীতে যে পদার্থ দৃষ্ট নহে—অনুমেয়, সেই পদার্থের বিদ্ধি হয় ( তাৎপর্যা এই যে, দৃষ্টান্ত পদার্থে হেতুপদার্থ এবং সাধ্যধর্মের ব্যাপ্যব্যাপক ভাব সম্বন্ধ প্রত্যক্ষ করিয়াই যখন উদাহরণ-বাক্যের প্রয়োগ করা হয়, তখন উদাহরণ-বাক্য প্রত্যক্ষমূলক; এ জন্ম উহাকে প্রত্যক্ষ প্রমাণ বলা হইয়াছে।)

উপনয়-বাক্য উপমান-প্রমাণ; কারণ, "তথা" এই বাক্যের বারা উপসংহার হইয়া থাকে, —অর্থাৎ উপনয়-বাক্যে "তথা" এই বাক্যের বারা সাদৃশ্য বোধ হওয়ায় সেই সাদৃশ্য-জ্ঞান-মূলক উপনয়-বাক্যকে উপমান-প্রমাণ বলা হইয়াছে। এবং "ন চ তথা" এইরূপ বাক্যের বারা অর্থাৎ "তজ্ঞপ নহে" এইরূপ বাক্যের ঘারা উপমানের ধর্মের নিষেধ হইলেও বিপরীত ধর্মের উপসংহার সিদ্ধি হয়, [তাৎপর্যা এই যে, বৈধর্ম্মা হেতু স্থলে যে উপনয়-বাক্য প্রযুক্ত হয়, তাহার বারাও সাধ্য-ধর্ম্মাতে প্রকৃত হেতুরই উপসংহার সিদ্ধ হয়; য়েমন পূর্বেরাক্ত স্থলে "শব্দ তজ্ঞপ অনুৎপত্তিধর্মক নহে" এইরূপ উপনয়-বাক্যের ঘারা আত্মা প্রভৃতি যে উপমান অর্থাৎ দূটান্ত, তাহার ধর্ম্ম যে অনুৎপত্তি-ধর্ম্মকত্ব, তাহা শব্দে নাই, এ কথা বলা হইলেও অর্থাৎ ঐ বাক্যের ঘারা দৃন্টান্ত আত্মাদি পদার্থের সহিত শব্দের সাদৃশ্য বোধ না হইয়া বিসদৃশহ-বোধ হইলেও তাহারই কলে ঐ অনুৎপত্তিধর্মকত্বের বিপরীত ধর্ম্ম যে উৎপত্তিধর্ম্মকত্ব, শব্দে তাহারই উপসংহার (অবধারণ) হইয়া পড়ে।]

সকলগুলির কর্থাৎ "প্রতিজ্ঞা", "হেতু", "উদাহরণ" এবং "উপনয়" এই চারিটি বাক্যের এবং তাহাদিগের মূলীভূত প্রামাণচতুষ্টয়ের একার্থ-বোধ বিষয়ে সামর্থ্য-প্রদর্শন কর্থাৎ উহারা মিলিত হইয়া যে একটি কর্থের বোধ জন্মাইবে, তাহাতে উহাদিগের যে পরস্পর সম্বন্ধ বা আকাজ্জা আবশ্যক, তাহার বোধক "নিগমন"।

পরস্পর সম্বন্ধও অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের পরস্পার আকাজ্ঞা বা অপেকাও (দেখাইতেছি )।

"প্রতিজ্ঞা" না থাকিলে হেতু প্রভৃতি নিরাশ্রয় হওয়ায় প্রবৃত্ত হইতে পারে না।
"হেতু" না থাকিলে কাহার সাধনত প্রদর্শিত হইবে ? দৃষ্টান্ত পদার্থ এবং সাধ্যধর্মীতে
কাহার উপসংহার করা হইবে ? কাহারই বা কথন পূর্ববিক প্রতিজ্ঞাবাক্যের পুনর্ববিচনরূপ "নিগমন" হইবে ?

"উদাহরণ" না থাকিলে কাহার সহিত সাধর্ম্ম্য অথবা বৈধর্ম্ম্যকে সাধ্যসাধন বলিয়া গ্রহণ করা বাইবে ? কাহারই বা সাধর্ম্ম্য বশতঃ উপসংহার (উপনয়) প্রবৃত্ত হইবে ? এবং "উপনয়"-বাক্য ব্যতীত সাধ্যধর্মীতে অনুপসংহত সাধক ধর্ম অর্থাৎ সাধ্যধর্মীতে বাহার উপসংহার করা হয় নাই, এমন হেতুপদার্থ অর্থ (সাধ্যপদার্থ) সাধন করিতে পারে না।

এবং "নিগমনবাকো"র অভাবে অনভিব্যক্তসম্বন্ধ অর্থাৎ নিগমনবাক্য না বলিলে যাহাদিগের পরস্পর সম্বন্ধজ্ঞান হয় না, এমন প্রতিজ্ঞাদি চারিটি বাক্যের একার্থ বিশিষ্টরূপে প্রবর্ত্তন কি না,—"তথা" এই প্রকারে অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাদি চারিটি বাক্য যে একার্থযুক্ত, সেই প্রকারে প্রতিপাদকতা কাহার হইবে ? অর্থাৎ নিগমন-বাক্যের ছারা প্রতিজ্ঞাদি চারিটি বাক্যের যে পরস্পার সম্বন্ধ আছে, উহারা যে একই বিশিষ্ট অর্থ বুঝাইতে প্রযুক্ত, তাহা বুঝা যায়। নিগমন-বাক্য ব্যতীত তাহা কোন্ বাক্য প্রতিপাদন করিবে কর্থাৎ বুঝাইবে ?

টিপ্লনী। ভাষ্যকার নংশি-ক্থিত প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাব্যবের স্করণ ব্যাখ্যা করিরা শেষে বিলিয়াছেন বে, এই পঞ্চাব্যবরূপ ভাষ্যবাক্যে প্রত্যক্ষাদি চারিটি প্রমাণ মিলিত হইরা সাধ্যসাধন করে, অর্থাৎ ইহাদিগের মূলে চারিটি প্রমাণই আছে; ফ্তরাং এই পঞ্চাব্যবরূপ ভাষ্য প্রয়োগ করিয়া সাধ্যসাধন করিলে সেই সাধ্যপদার্থাটি সর্ব্ধপ্রমাণের দ্বারা সমর্থিত বলিয়া, তাহা সকলেই স্থাকার করিতে বাধ্য, তিনিয়ে আর কাহারও বিক্ষরাদ সম্ভব হইতে পারে না। ভাষ্যকার এই তাৎপর্য্যেই প্রথম-স্থ্র-ভাব্যে পঞ্চাব্যবরূপ ভারকে "পর্ম" বলিয়াছেন। এখন প্রতিজ্ঞাদি অব্যব-সমূহে বে সর্ব্ধপ্রমাণের মিলন আছে, তাহা বুঝাইতে হইবে; তাই ভাষ্যকার প্রথম-স্ত্র্র-ভাব্যে সংক্ষেপে সেই কথা বলিয়া আসিলেও এথানে হেতুর উরেথ করিয়া তাহা বুঝাইয়াছেন। ভাব্যে "সম্ভূয়" এই কথার অর্থ মিলিত হইয়া; সংপূর্বক ভূ ধাতুর মিলন অর্থে প্রয়োগ আছে। তাই ভাষ্যকার পেবে "সম্ভব" শব্দের দ্বারাই সেই মিলনকে প্রকাশ করিয়াছেন। অর্থাৎ ভাব্যে "সম্ভব" শব্দের অর্থ এথানে মিলনই। ভাষ্যকার তাহার কবিত্র প্রমাণ্যত্ত্ত্বরের মিলন বুঝাইতে "প্রথম অব্যবর" প্রতিজ্ঞাবেক বলিয়াছেন শব্দবিষ্য, অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাবাক্যকে শব্দপ্রমাণ বলিয়া ধরিয়াছেন। কিন্ত প্রতিজ্ঞাবাক্য শব্দ-প্রমাণ ইইতে পারে না; তাহা হইলে তাহার দ্বারাই সাধ্যনির্থম হইতে পারায় হেতুপ্রভৃতি প্ররোগ নিজ্ঞার হইয়া পড়ে। তবে ভাষ্যকার

# अशृंद शोलपर क्रमर क्रमरांन् नहरावितिः। मञ्जूङ (याक्रमननपाद) (लाक्मिन्द्रक्या ।

এই রোকের রাখার বর্ত্নকর্তে শীলীব গোখানী লিখিয়াছেন,—নহবাদিতিঃ দজ্জ বিলিকং। সংপ্রের ভবতিঃ সংখ্যার্থে প্রদিদ্ধ এব, সঞ্গালোধিনভোতি মহানধা নগাপগত্যাবে।। শীকৃষণসক্তের প্রায়ন্ত জাইবা।

আচীন আচার্যাগণ সত্তা কর্পেও "সভব" পুষ্পের প্রবোধ করিতেন। প্রমাণের সভব, কি না—প্রমাণের সত্তা, এইকুপও বাণ্যা করা নার। বিতীয়াখারে প্রমাণগরীক্ষারন্ত প্রট্রা।

"গুতিজ্ঞাকে" শন্ধ-প্রমাণ বলিয়াছেন কিরূপে ? উদ্যোতকর ও বাচস্পতি মিশ্র এ বিষয়ে যাহা বলিয়াছেন, তাহার তাংপর্য্য এই বে, আত্মা প্রভৃতি প্রমের পদার্থের প্রতিপাদন করিতেই এই ভাষণান্ত্রের সৃষ্টি। আত্মা প্রভৃতি পদার্থগুলি শান্ত্রের দারা বেরূপে বুঝা গিয়াছে, দেইগুলিকে অনুমানের দ্বারা দেইরূপে প্রতিপাদন করাই "স্তারে"র মুখ্য উদ্দেশু। বাহারা শাস্ত্রার্থে বিবাদ করিবে এবং শাস্ত্রের প্রামাণ্য অস্বীকার করিয়া শাস্ত্র-প্রতিপাদিত তত্ত্ব মানিবে না, তাহার বিরুদ্ধ মত সমর্থন করিবে, তাহাদিগকে যুক্তি দ্বারা শাস্ত্র-প্রতিপাদিত সেই পদার্থকেই মানাইতে হইবে এবং দেই তব্তুর প্রতিপাদক শাস্ত্রের প্রামাণ্যও মানাইতে হইবে, ভজ্জন্ত "ভার" প্রােগ করিয়া বিচার করিতে হইবে। শাল্পের ছারা যাহা বেরপে বুঝা হইরাছে, তাহাকে সেইরূপে প্রতিপাদন করিতে বে "ভার" প্রয়োগ করা হইবে, তাহাই প্রক্ত ভার। তাহার প্রথম অবয়ব "প্রতিজ্ঞা" শক্ষ-প্রমাণ না হইলেও শক্ষ-প্রমাণ মূলক অর্থাৎ তাহার মূলে শক্ষ-প্রমাণ আছে, কারণ, শন্ধ-প্রমাণের বারা বাহা প্রতিপাদিত আছে, প্রতিজ্ঞা-বাক্যে তাহাই বিষয় হইবে। এই জন্ম ভাষাকার প্রতিজ্ঞাকে শব্দ-বিষয় বলিয়াছেন। প্রতিজ্ঞার মূলে শব্দ-প্রমাণ থাকায় উহা শব্দ-প্রমাণের তাম; এ হাত্ত ভাষ্যকার পূর্ব্বে প্রতিজ্ঞাকে আগম বলিয়াছেন। যে প্রতিজ্ঞা আন্মাদি পদার্থের প্রতিপাদক শান্তের প্রামাণ্য প্রতিপাদন করিবে, তাহাও পরম্পরায় ঐ শাস্ত্র-প্রতি-পাদিত আত্মাদি পদার্থের প্রতিপাদক হইবে। ফল কথা, যাহা প্রকৃত "ভায়", তাহাতে শব্দ-প্রমাণ-বোধিত বিষয়ই সাক্ষাৎ এবং পরম্পরায় প্রতিপাদ্য হয়। সেই ভাষের দারা শান্ত-বোধিত পদার্থেরই দৃঢ়তর বোধ জন্মে এবং তাহাই "ভাষে"র মুখ্য প্রয়োজন। এবং "প্রতিজ্ঞা"কে আগম বলিয়া আগমবিক্ত্র প্রতিক্রা প্রকৃত প্রতিক্রা হইবে না, উহা "প্রতিক্রাভাস" হইবে, ইহাও বলা হইরাছে। মূল কথা, শব্দ-প্রমাণ-মূলক প্রতিজ্ঞাই প্রকৃত প্রতিজ্ঞা, মুখ্য প্রতিজ্ঞা; তাহাই প্রকৃত ভারের প্রথম অবরব, এ জন্ম ভাষাকার তাহাকে শব্দ-প্রমাণ বলিরাই ধরিয়াছেন। যে প্রতিজ্ঞা শব্ধ-প্রমাণ-মূলক নহে, শব্ধ-প্রমাণ-বিকল্পও নহে, (যেমন "পর্ব্বত বহিন্মান" ইত্যাদি প্রতিজ্ঞা ) তাহাকে লক্ষ্য করিয়া ভাষ্যকার ঐ কথা বলেন নাই। সেই সকল "ভার" প্রকৃত ন্তার নহে, অর্থাৎ যে "ভার" ব্যুৎপাদন করা ভার-বিদ্যার মুখ্য উদ্দেশ্ত, সে "ভার" নহে। ভাষ্যকার এথানে "প্রতিজ্ঞাত"ক শন্ধবিষয় বলিয়া তাহার হেতু বলিয়াছেন বে, প্রত্যক্ষ এবং অনুমানের দারা আপ্রবাক্যের প্রতিসন্ধান করিতে হর। এই কথার তাৎপর্য্য এই যে, আপ্রবাক্যের দারা যাহা বুঝা যাইবে, তাহাকেই অনুমানের ছারা আবার ভাল করিয়া বুঝিতে হইবে এবং প্রয়োজন হইলে অপরকে বুঝাইতে হইবে। তাহার পরে প্রত্যক্ষের দারা তাহাকে বুঝিলে আর সে বিষয়ে বোন জিজাসা থাকিবে না। অণৌকিক তত্ত্বে সমাধি জন্ম প্রত্যক্ত জ্ঞান জন্মিলে, তথন তত্ত্ব-সাক্ষাৎকার জন্মিবে ৷ ফল কথা, প্রথমতঃ শাস্তের ছারা প্রবণ-জ্ঞান লাভ করিয়া সেই শাস্ত্র-

১। তথ্যত্বদাপি ন ভাষনাত্ৰবৰ্তিনী প্ৰতিজ্ঞা কাগনতথাপি প্ৰকৃতভাষাভিপ্ৰাহেশ এইবাং। তথা চাগনামু-স্কানেন প্ৰতিজ্ঞাৱাঃ কলিত্বিবহুত্বদি নিরাকৃতং বেদিতবাং।—প্ৰথম স্কুভাবো তাৎপ্ৰাচীকা।

জ্ঞাত তত্ত্বেরই অনুমানের হারা প্রতিপাদন করিতে বে "প্রতিজ্ঞা"-বাক্য প্রয়োগ করিতে হইবে, ভাহাতে শাস্ত্র-বোদিত বিষয়ই প্রতিপাদ্য হইবে; স্কৃতরাং ঐ প্রতিজ্ঞা শন্ধ-প্রমাণ-মূলক বলিয়া উহা শব্দ প্রমাণ বলিয়া ধরিয়া লওয়া বাইতে পারে।

আপতি হইতে পারে বে, "প্রতিজ্ঞা"ৰাক্যই শব্দ প্রমাণ কেন হয় না ? উহাকে শব্দ প্রমাণ মূলক বলিয়া গৌণভাবে শব্দ-প্রমাণ বলা হইতেছে কেন ? ভাষাকার এই আপত্তি মনে করিয়া শেষে বলিয়াছেন যে, শ্বিষি ভিন্ন ব্যক্তির স্বাভন্তা নাই। তাৎপর্য্য এই বে, প্রকৃত ভাষের প্রথম অবদ্বব প্রতিজ্ঞাবাক্যের বাহা প্রতিপাদা হইবে, তিন্বিরে শ্বিষি ভিন্ন ব্যক্তির স্বাভন্তা নাই, ক্র্যাথিয়া ঐ সকল অলৌকিক তন্ত্ব দর্শন করেন নাই, তাঁহারা ঐ বিষয়ে প্রতিজ্ঞা-বাক্য প্রয়োগ করিয়া শেষে হেত্ প্রভৃতির প্রয়োগ করিয়া সাথ্য পদার্থের সমর্থন করিয়া থাকেন। তবে তাঁহাদিগের ঐ প্রতিজ্ঞাবাক্যের মূলে শব্দ প্রমাণ থাকার, তাহাকে শব্দ-প্রমাণ বলিয়া বলা হইতেছে। ফল কথা, প্রিষি ভিন্ন ব্যক্তিরা শান্ত্রগম্য অলৌকিক তন্ত্ব পরতর; তাঁহারা ঐ সকল তন্ত্ব বুঝাইতে প্রতিজ্ঞা-বাক্য বলিলে তাঁহাদিগের ঐ বাক্যই প্রমাণ হইতে পারে না।

প্রতিজ্ঞার পরে "হেতু"-বাক্যকে অনুমান-প্রমাণ বণিগ্রাছেন। হেতুবাক্য বস্তুতঃ অনুমান-প্রমাণ না হইলেও হেতুবাকোর হারা হেতুপদার্থের যে জ্ঞান জন্মে, তাহাকে অনুমান-প্রমাণের মধ্যে গণ্য করিরা তাহার সম্পাদক হেত্বাক্যকে ভাষ্যকার অনুমান প্রমাণ বলিগ্রাছেন। আপত্তি হইতে পারে যে, হেতুরাক্যের হারা হেতুপদার্যের বে জান ক্ষমে, তাহা অনুমান-প্রমাণ নহে। প্রথমতঃ কোন দৃষ্টাস্ত পদার্থে হেতৃজ্ঞান হয়, তাহার পরে যে স্থানে সেই হেতৃর ঘারা কোন ধর্মের অনুমান করা হয়, সেই স্থানে হেতুজান হয়; পরাগানুমানে ইহাই দ্বিতীয় হেতুজান। হেতুবাকোর দারা এই দ্বিতীয় হেতুজ্ঞানই জন্মিয়া থাকে। শেষে যে স্থানে দেই দৰ্শটির অন্ত্রমান করিতে হইবে, সেই খানে সেই অনুমের ধর্মের ব্যাপ্য হেতুপনার্থ টি আছে, এইরপে হেতুর যে জ্ঞান জন্মে, তাহাই °উপনয়''-বাক্যের দারা উহা জন্মিয়া থাকে। ঐ তৃতীয় হেতুজ্ঞানের পরেই অন্ত্রমিতি জন্মে; এ জন্ত উহাই মুখ্য অন্তুমান-প্রমাণ। উহা হেতুবাক্যের দারা জন্মে না; স্কুতরাং হেতুবাক্যকে অনুমান-প্রমাণ বলা যাব কিরণে ? ভাষ্যকার এই আপত্তি মনে করিয়া হেতুবাক্য অহমান-প্রমাণ কেন, তাহার হেতু বলিয়াছেন বে, উদাহরণে সম্যক্ দর্শন করিয়া হেতুপদার্থের জ্ঞান হয়। ভাষো এখানে "উদাহরণ" শক্ষের অর্থ বাহা উদাহত হয়, দেই দৃষ্টান্ত পদার্থ। উদাহরণ বাকা নহে। "উদাহরণ" শব্দের দারা উদাহরণ বাক্যের ভাষ দৃষ্টান্ত পদার্থও বুঝা বাদ। এবং দৃষ্টান্ত পদার্থ অর্থেও সূত্রে ও ভাষ্যে "উদাহরণ" শব্দের অনেক প্রবোগ আছে। অনেক পুস্তকেই এখানে "সাদৃত্যপ্রতিপত্তেঃ" এইরপ পাঠ আছে। কিন্তু "সংদুগ্র প্রতিপত্তেঃ" এইরপ পাঠই প্রক্লত। কোন পুত্তকে ঐরূপ পাঠই আছে। তাৎপর্যা-টীকাকার ভাষ্যকারের ঐ কথার বাাথ্যা করিরাছেন বে, দৃষ্টান্ত পদার্থ হেতু পদার্থ ও সাধাধর্মের ব্যাপ্য-ব্যাপক সম্বন্ধ সম্যক্রণে দর্শন করিয়া অর্থাৎ এই পদার্থ থাকিলে সেখানে এই পদার্থ থাকিবেই, ইহা কোন দুষ্টান্ত পদার্থে ষধার্থকপে বুঝিয়া হেতুর জ্ঞান হয় অর্থাও দেই ব্যাণ্য পদার্থটিকে হেতু বুলিয়া বোধ জ্ঞান্ম। ভাংপর্যা-নীকাকার শেষে ইহার তাংপর্য্য বর্ণন করিরাছেন নে<sup>২</sup> যদিও প্রথম, বিতীয় এবং তৃতীয় হেতৃতান এবং হেতৃপদার্গে সাধ্যধর্মের ব্যাপ্তি শ্বরণ, এই সবগুলিই অনুমান-প্রমাণ ( পরুষ স্থাত্র টিগ্লনী স্ৰষ্টবা ), তাহা হইলেও হেতুবাক্যগ্ৰন্ত যে বিতীয় হেতুজ্ঞান, তাহাকেই এখানে ঐ সমস্ত বলিরা ধরিরা লইরা অফুমান-প্রমাণ বলা হইরা.ছ। অর্থাৎ পরার্থাফুমানস্থলে ঐ দিতীয় হেতৃ জ্ঞানের সম্পাদক বলিরা হেতুরাক্যকে অনুমান-প্রমাণ বলা হইরাছে। ফল কথা, হেতুরাক্য-জন্ত হেতুজানকেও অনুমান-প্রমাণের মধ্যে গণা করিরা, উহা যাহা হইতে জন্মে, সেই হেতৃবাক্যকে ভাষ্যকার অনুমান-প্রমাণ বলিরাছেন। উপনর-বাক্য জন্ম যে হেতৃজ্ঞান জন্মে, তাহা মুখ্য অনুমান-প্রমাণ হইলেও হেতু-বাক্যপ্রভা হেতুজান ও অনুমান-প্রমাণের মধ্যে গণ্য। তাৎপর্য্য-টীকাকার প্রথম স্থাভাষ্যে এই প্রস্তাবে বার্ছিকের তাৎপর্য্যবর্ণনায় বলিয়াছেন বে, প্রথমতঃ বেখানে হেতুপদার্থের জ্ঞান হয়, দেই দৃষ্টান্ত পদার্থে হেতুপদার্থকে সাধাধর্মের ব্যাপা বলিরাই জ্ঞান হয়। শেষে বৰ্থন সেই হেতুর বারা কোন স্থানে সেই সাধ্যধশ্বটির অন্তমান হয়, তথন সেই স্থানে যে বিভীয় হেতুজ্ঞান হয়, তাহা সাধ্যধর্মের ব্যাপ্য বলিয়া হেতুর জ্ঞান না হইলেও উহার দারা হেতুপদার্থে পুর্নামূভূত দেই ব্যাপ্তিরূপ সধন্ধের স্থৃতি জন্ম ; স্থৃতরাং উহা ব্যাপ্তি সদদ্ধের দারক হওরার, ঐ ব্যাপ্তি সারণরপ অনুমানের সহকারী কারণ। এই ভাবে অনুমান-প্রমাণের সহকারী কারণ ঐ দিতীয় হেতুজান ও অনুমান-প্রমাণ হ গোর তাহার সম্পাদক হেতুবাক্যকে অনুমান-প্রমাণ বলা ইইয়াছে। ফলতঃ হেতৃবাক্য যদি অনুমান-প্রমাণ সম্পাদন করিল, তাহা হইলে হেতৃবাক্যকে ঐ ভাবে অনুমান প্রমাণ বলিয়া উল্লেখ করা যাইতে পারে; ভাষ্যকার তাহাই করিরাছেন, বস্ততঃ হেতুবাক্যটিই যে অনুমান-প্রমাণ, ইহা ভাষ্যকারের কথা নছে। মনে রাখিতে হইবে, প্রতিজ্ঞাদি চারিটি অবয়বে চারিটি প্রমাণের মিলন দেখাইতেই ভাষ্যকার এ সকল কথা বলিয়াছেন। ভারবাক্যের সাহায্যে যথন অনুমান-প্রমাণকেই মুখ্যক্রপে আশ্রম্ব করা হয়, তখন দেখানে অনুমান-প্রমাণ মুখ্যরূপেই আছে।

হে নাক্যের পরে উনাহরণ-বাক্যকে প্রতাক্ষ বিষয় বলিয়া প্রতাক্ষ প্রমাণ বলিয়াছেন। তাহার হেত্ বলিয়াছেন বে, দৃষ্ট প্রার্থের হারা অনৃষ্ট প্রদার্থের জ্ঞান হয়। তাৎপর্য্যাটীকাকার ইহার ব্যাপ্যা করিয়াছেন বে, দৃষ্টান্ত পনার্থে, হেতৃপদার্থে সাধ্যধর্মের বে ব্যাপ্যতা বা ব্যাপ্তির প্রতাক্ষ করা হয়, তাহার হারা অনৃষ্ট পনার্থের অর্থাৎ সাধ্যধর্মীতে অন্তন্মের পদার্থের সিদ্ধি (অনুমিতি) হয়। শেবে তাৎপর্য্য বলিয়াছেন বে, অপ্রত্যক্ষ পদার্থের জ্ঞান হইতে গেলে তাহার মুলে প্রত্যক্ষ প্রমাণ আছেই নচেং অপ্রত্যক্ষ পদার্থের জ্ঞান কোনরপেই হইতে পারে না। অনুমানের স্বার্থা তাহার জ্ঞান বেথানে হইবে, দেখানে হেতৃ আবঞ্চক; দেই হেতৃ থাকিলেই যে দেই

১। এতছতং তবতি বহাপি ত্রাণানপিতিলবর্ণনানাং নগুতীনাবস্থানতং তথাপি তবেকবেশে ন্যাবেহপি বিস্পৃত্তিন সমূল্যবাস্থান বাপ্লেশ ইতি—( তাৎপর্টিকা)।

পনার্থটি দেখানে থাকিবেই, ইহা বথার্থকণে নিশ্চর করা আবগুক। ইহাকেই বলে ব্যাপ্তিনিশ্চয়, ইহার জন্ত দৃষ্টান্ত আবগুক। অনুমানের হারা ব্যাপ্তিনিশ্চয় করিলে দেই অনুমানের হেতুতে ব্যাপ্তিনিশ্চম আবগুক। এইকপে ব্যাপ্তিনিশ্চমের মূলে প্রত্যক্ষ প্রমাণ আছেই; এই জন্তই মহর্ষি অনুমানকে প্রত্যক্ষ-বিশেষসূলক জ্ঞান বলিয়াছেন। কলকথা, কোন দৃষ্টান্ত পরার্থ, হেতুপদার্থে সাধ্যবর্শের যে ব্যাপ্তিনিশ্চম হয়, তাহার মূলে প্রত্যক্ষ প্রমাণ থাকার এবং উদাহরণ-বাক্যটি দেই মূলভূত প্রত্যক্ষ প্রমাণ হইতে উথিত হওয়ায়, উদাহরণ-বাক্যকে প্রত্যক্ষ-প্রমাণ বলা হইয়াছে। বস্তুতা উদাহরণ-বাক্যটি বে প্রত্যক্ষ প্রমাণ, তাহা নহে। তাৎপর্যাটীকাকার প্রথম স্ক্রভাষ্যে এই প্রস্তাবে বার্ত্তিকের ব্যাপ্যায় বলিয়াছেন যে, যে প্রত্যক্ষ পরার্থটিতে পূর্বের হেতুপদার্থে সাব্যধর্শের ব্যাপ্তিনিশ্চম হইয়া থাকে, উদাহরণ-বাক্যটি নেই পদার্থের লারক হয় এবং প্রত্যক্ষ প্রমাণ স্থলে বেমন কোন বিবাদ থাকে না, তক্ষপ উদাহরণ-বাক্য বলিলেও, কোন বিবাদ থাকে না; কারণ, উদাহরণ-বাক্যটি মূলভূত প্রত্যক্ষ প্রমাণ হইতে উথিত, স্বতরাং উদাহরণ-বাক্যটি প্রত্যক্ষ প্রমাণ বলা হইয়াছে।

উদাহরণ-বাক্যের পরে "উপনর"-বাক্যকে উপমান-প্রমাণ বলিয়াছেন। উদ্যোতকর ইহার তাৎপর্য্য বর্ণন করিয়ছেন বে, উপমান-বাক্যে বে "তঁবা" শব্দ থাকে, উপনর-বাক্যেও সেইরপ "তবা" শব্দ থাকার উপনরবাক্যে উপমান-বাক্যের একাংশ থাকে ( যঠ স্থ্রভাষ্য টিপ্ননী ক্রইবা।) তাৎপর্যাতীকাকার উদ্যোতকরের তাৎপর্য্য বর্ণনার বলিয়াছেন বে, "তবা চায়ং" অর্থাৎ "ইহা তক্রণ" ( তৎসদৃশ ), এইরূপে প্রবর্ত্তনান উপনয়-বাক্য "তবা" শব্দ থাকে, তাহার সহিত উপনয়বাক্যের অব্যবহিত পূর্বের উক্ত উদাহরণ-বাক্যে বে "য়ঝা" শব্দ থাকে, তাহার সহিত উপনয়বাক্যয় "তবা" শব্দের বােগ হওরায় একটা সাদৃশ্র বােধ জলাে। বেমন "য়য়া পাকশালা তথা পর্মত", "য়য়া য়ালা তবা শব্দ" ইত্যালি। উপমান-প্রমাণের মূল উপদেশ-বাক্য এবং তাহার মর্থ অরল এবং সাদৃশ্র প্রত্যক্ষর প্রকাশন-প্রমাণের একাংশ সাদৃশ্রে বে "য়য়া তবা ভাব"টি থাকে, অর্থাৎ বেমন "য়য়া গো, তথা গবন" এই বাক্যের লাবা অবগত সাদৃশ্রে বে ভাবটি থাকে, উপনয়-বাক্যের ঐ "য়য়া তবা ভাব"টি থাকে বিলয়া তাহাকে উপমান-প্রমাণ বলিয়াছেন। অর্থাৎ উপমান-বাক্য বস্ততঃ উপমান-প্রমাণ না হইলেও উপমান-প্রমাণ সদৃশ বলিয়া ভাব্যকার তাহাতে "উপমান-প্রমাণ শব্দের গ্যোণ প্রয়োগ করিয়াছেন। উদ্যোতকরের তাৎপর্য্যব্যাথায় তাৎপর্য্যটীকাকার এইরপ কথাই বলিয়াছেন।

এখানে ভাষ্যকারের তাৎপর্য্য বিষয়ে আরও চিন্তা করা উচিত মনে হয়। প্রথম কথা মনে করিতে হইবে বে, ভাষ্যকার প্রতিজ্ঞাদি অবয়বদমূহে চারিটি প্রমাণ দেখাইবার জন্তই "উপনয়"বাকাকে উপমান-প্রমাণ বলিয়াছেন। স্তায়বাক্যে চারিটি প্রমাণ সাক্ষাৎ ও পরস্পরায় মিলিত
হইয়া বস্তু সাধন করে, ইহাই কিন্তু ভাষ্যকারের মূল বক্তব্য এবং এই যুক্তিতেই ভাষ্যকার প্রথম
স্ত্রভাষ্যে প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বকে "পরম স্তায়" বলিয়াছেন। এ কথা উদ্যোতকর ও বাচস্পতি

মিশ্রও দেখানে লিথিয়াছেন। ভাষ্যকারের মত ব্যাখ্যায় প্রতিজ্ঞাদি চারিটি অবয়ব প্রত্যক্ষাদি প্রমাণমূলক, এইরূপ কথাও তাৎপর্যাচীকাকার এবং তাৎপর্যাপরিগুদ্ধির প্রকাশ-চীকাকার প্রভৃতি স্পষ্টাক্ষরে লিথিয়াছেন। কিন্তু যদি উপন্ধ-বাক্যে উপমান-প্রমাণের বস্তুত্ত কোন বিশেষ সম্বন্ধ না থাকে, তাহা হইলে উপন্ধ-বাক্যকে উপমান-প্রমাণ বলিয়া উরেথ করা যায় না । বে কোন একটা সাদৃগু লইয়া উপনয়বাক্যকে উপমান-প্রমাণ বলিলে উপনয়-বাক্যের মূলে উপমান-প্রমাণ আছে, ইয়া বলা হয় না । তাহা না বলিতে পারিলেও প্রতিজ্ঞাদি অবয়ব-সমূহে সর্ক্রপ্রমাণ মিলিত হয়য়া বয় সাধন করে, এ কথা বলিতে পারা য়য় না । উপনয়বাক্য য়িদি উপমান-প্রমাণের ফল নিপাদন না করে, তাহা হয়লে আর কিরূপে উহাকে উপমান-প্রমাণ বলিয়া ধরিয়া লওয়া বায় ও কেবল উপমান-প্রমাণের য়ে কোন একটা সাদৃগ্র থাকাতেই উপনয়বাক্যকে উপমান-প্রমাণ বলিয়া প্রহণ করা য়য় না ।

আমার মনে হয়, ভাষাকারের মতে "উপনয়"-বাক্যের হারা বে সাদুখাবোধ হলে, "উপনয়"-বাকাটি ঐরপ সাদৃশু-জ্ঞানমূলক, — ঐ সাদৃশু-জ্ঞানকেই উপদান বলিয়া গ্রহণ করিয়া ভাষাকার "উপনয়"-বাক্যকে উপমান-প্রমাণ বলিয়াছেন। উপনয়-বাক্য সাদৃগু-জ্ঞানমূলক এবং দাদৃগুজ্ঞানরূপ উপমান-প্রমাণের নিজাদক। "যেমন ছালী, ভজপ শক্ষ" এইরূপ বাক্যার্থবোর হইলে অনিতা স্থানীর সহিত শব্দের একটা সাদুর্গ্রোধ জন্মে। প্রদর্শিত স্থলে উৎপত্তিধর্শ্মকস্বই দেই সাদৃগ্য। "খালী বেমন উৎপত্তিধৰ্মক, শন্ধত তত্ৰপ উৎপত্তিধৰ্মক" ইহাই ঐ স্থলে উপনয়-বাকোর নারা বুরা যায়। ভাষ্যকারের প্রদর্শিত উদাহরণ-বাক্যে "বথা" শব্দ না থাকিলেও উপনয়-বাক্যে "তথা" শব্দ থাকার "বর্থা" শব্দের জ্ঞানপূর্ত্বক উপনর-বাক্যের দারাই ঐরূপ সাদৃশ্র বোব জ্যে। অবশ্ব ঐক্লপ সাদৃগ্রজানকে এবং তাহার ফল তব্জানকে কোন নৈয়ায়িকই উপমান-প্রমাণ ও উপমিতি বলেন নাই। শব্ধবিশেষের অর্থবিশেষ নিশ্চয়ই উপমান-প্রমাণের ফল বলিয়া প্রধান স্তায়াচার্য্যগণ দিলাস্ত করিয়াছেন। মহর্ষি গোতমও দিতীয়াধারে উপমানের অতিরিক্ত প্রামাণ্য সমর্থনে বাহা বলিয়াছেন, ভাহাতেও ঐ সিদ্ধান্তই বুঝা বায়। কিন্তু ভাষ্যকার বধন "উপনয়"-বাক্যকে উপমান-প্রমাণ বলিয়া ধরিয়াছেন, তথন তিনি উপমানের ছারা শস্তার্থ-নিশ্চয় ভিন্ন অন্ত প্রকার বোধও জন্ম —এই মতাবলম্বী, ইহা বুঝা বাইতে পারে। পরস্ত ভাষ্যকার মহর্ষি গোতমের উপমান-লক্ষণ-স্ত্রের (৬ স্ত্র) ভাষো উপমান-প্রমাণের প্রসিদ্ধ উদাহরণ প্রদর্শন করিয়া শেষে বলিয়াছেন যে?, "ইহা ছাড়া আরও উপমানের বিষয় বুঝিতে ইচ্ছা করিবে।" তাৎপর্যাটীকাকার ভাষ্যকারের ঐ কথার হারা দেখানে বৈদ্ধর্ম্মোপমিতির সমর্থন করিয়াছেন এবং দেখানে ভাষ্যকারকে "ভগবান্" বলিয়া ভাষ্যকারের মত অবশ্ব-গ্রাফ্ এবং উহাও মহবি গোতমের সম্মত, এইরূপ সিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়াছেন ( यर्क স্বত্তভাষ্য টিপ্পনী এইবা )।

উপমান-প্রমাণের প্রয়োজন কি ? এই প্রশ্নোত্তরে ভাষ্যকার ষষ্ঠ স্বজ্ঞভাব্যে প্রথমে সংজ্ঞাসংজ্ঞি-সম্বন্ধ-নিশ্চয়কে অর্থাৎ এই পদার্থ এই শব্দের বাচ্য, এইরূপে শব্দার্থ-নিশ্চয়কে উপমান-প্রমাণের

<sup>&</sup>gt;। এবনজ্ঞাহপুশেনানত লোকে বিবরো বুলুখনিতবঃ।—বঠ প্রভাবা।

প্রবাদ্ধন বলিয়াছেন। এবং দেখানে "ইহা (মহর্ষি) বলিয়াছেন", এইরূপ কথাই ভাষ্টাকার বলিয়াছেন। তাহার পরে ভাষ্টাকার উহার উদাহরণ প্রদর্শন করিয়া শেষে বলিয়াছেন বে, 'ইহা ছাড়া আরও উপমানের বিষর বুঝিতে ইছা করিবে।" ভাষ্টাকার ঐ ভাবে শেষে ঐরূপ কথা বলিয়াছেন কেন ? তাহা ভাবিতে হইবে। ভাষ্টাকারের ঐ কথার ছারা বদি বুঝা যায় যে, জগতে সংজ্ঞাসংক্তি-সহন্ধ ভিন্ন অন্তর্মণ তত্ত্বও উপমান-প্রমাণের ছারা বুঝা য়য়, মহর্ষি গোতম ইহা কণ্ঠতঃ না বলিলেও ইহা তাহার মত বলিয়াই বুঝিতে হইবে। তাহা হইলে শব্দার্থ-নিশ্চয়ের ক্লায় অন্তর্মণ তত্ত্বনিশ্চয়ও উপমান-প্রমাণের ছারা অনেক হলে হইয়া থাকে, ইহা ভাষ্টাকারের বত বলা যাইতে পারে। এবং তাহা হইলে ভাষ্টাকার বে উপনর-বাক্টকে উপমান-প্রমাণ বলিয়াছেন, তাহাও স্থান্থত হইতে পারে। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ ভাষ্টাকারের ঐ কথার উরেধ করিয়া যেরূপ উদাহরণ বর্ণন করিয়াছেন, তাহাতে তিনিও ভাষ্টাকারের ঐরূপ তাৎপর্য্য বুঝিয়াছিলেন, ইহা বুঝা যায়। তাৎপর্য্য নিশ্চয়ও উপমানের ছারা হইয়া থাকে, এই মত কোন প্রধান ক্লায়াচার্য্য স্বীকার না করিলেও ভাষ্ট্রকারের বে ঐরূপ মত ছিল, ইহা বুঝিবার পক্ষে পূর্কোক্ত কারণগুলি স্থাীগণের চিন্তনীয়।

বস্ততঃ "গবন্ধ" শৃক্ষ "করত" শক্ষ প্রাতৃতির অর্থ-নিশ্চরই যদি কেবল উপমান-প্রমাণের ফল হর, তাহা হইলে উপমান-প্রমাণের মোকোপযোগিতা বিশেষ কিছুই থাকে না। যদি উহার হারা অক্সরপ তন্ধ-নিশ্চরও জন্মে, তাহা হইলে উহার মোকোপযোগিতা থাকিতে পারে। নতেং উপমান-প্রমাণ মুমুক্র কোন্ বিশেষ কার্য্যে আবশ্রুক, এই প্রশ্নের সহত্তর দেওয়া যায় না। বেদাদি শাল্পে অনেক স্থানে গাদ্গু প্রকাশ করিয়া অনেক তত্ব প্রকাশ করা হইরাছে। সেই সকল স্থানের অনেক স্থলে গাদ্গুজ্ঞানের হারা বে ক্সন্ধ তত্ব বুঝা যার, তাহাকে উপমান-প্রমাণের ফল বলিলে উপমান-প্রমাণ বিশেষরূপে মোকোপযোগী হইতে পারে। মীমাংসকগণ উপমান-প্রমাণের জরপই উপবোগিতা বর্ণন করিয়াছেন। ভট্ট কুমারিলের "শ্লোকবার্তিকে"র "উপমান পরিছেদে" দেখিলে ইহা পাওয়া যাইবে। মীমাংসাভাষ্যকার শবর স্বামীও উপমান-প্রমাণের হারা অন্তবিধ তত্ত্বনিশ্চরের কথাই বিদিয়াছেন। অবশ্র বাহারা "উপমান" নামে অতিরিক্ত কোন প্রমাণ স্বীকার করা আবশ্রুক মনে করেন নাই, তাহারা জরপ বলিতে পারেন না। কিন্তু মহিব গোতম রখন মীমাংসকের ভাল্ল উপমান" প্রমাণের হারা স্থাবিশেষে অন্তবিধ তত্ত্ব-নিশ্চরও জন্মে, ইহা গোতমের মত ছিল বলিতে বাধা কি গু তবে শক্ষবিশেষের অর্থবিধ্য কন্ত্ব-নিশ্চরও জন্মে, ইহা গোতমের মত ছিল বলিতে বাধা কি গু তবে শক্ষবিশেষের অর্থবিধ্য নিশ্চর কোন কোন কোন স্থাল "উপমান" প্রমাণের হারাই হয়,

১। এবৰজ্ঞাংপাপমানক বিষয় ইতি ভাষাং বধা—মুল্যপৰ্ণী সদৃশী ওববী বিষং ইস্তীতাতিদেশবাকার্থে
আতে মুল্যপর্ণী সাদৃশুক্তানে লাতে ইয়নোবধী বিবহরণীতাপবিত্যাবিষয়ী ক্রিয়ত ইত্যাদি :—য়য় প্রত্যক্তি ।

২। উপৰানাজোপৰিক্তে যাদৃশং ভৰান্ অয়ৰাঝানং প্ৰাতি অনেনোপ্নানেনাৰপচ্ছ অহ্যণি ভাদৃশ্ৰেৰ প্ৰামীতি ইজাদি।—( শ্ৰহ-ভাষা, প্ৰুষ পুত্ৰ )।

উহা দেখানে অন্ত প্রমাণের হারা হইতেই পারে না; স্থতরাং "উপমান" নামে অতিরিক্ত প্রমাণ দিদ্ধ পদার্থ, এইট গোতমের বিশেষ যুক্তি। এই জন্তই মহবি গোতম "উপমানে"র অতিরিক্ত প্রামাণ্য সমর্থন হলে ঐ কথাটিরই উল্লেখ করিয়াছেন, ইহা বলিতে পারি। তাহাতে "উপমান"-প্রমাণের অন্ত কলের নিষেধ করা হর নাই। পরস্ক নিষেধ না করিলে পরের মত অন্থমত হয়, এ কথা চতুর্থ স্ক্ত-ভাষ্যে ভাষ্যকার বলিয়াছেন। তদমুসারে ভাষ্যকার উপমান-প্রমাণ স্থলেও গোতমের অনিষিদ্ধ মীমাংসক-মত গোতমের অনুমত বলিবেন না কেন ?

পূর্ন্নোক্ত সমস্ত কথাগুলিতে পরবর্ত্তী ভাষাচার্য্যগণের সন্মতি না থাকিলেও ভাষাকার যথন "উপনয়"-বাক্যকে উপমান-প্রমাণ বলিয়াছেন এবং যঠ স্থাক্তার্যা থেবে "ইহা ছাড়া আরও উপমানের বিষয় আছে" এইরপ কথা লিখিয়াছেন, তখন ভাষাকারের উপমানের বিষয় বিষয়ে মত কিরুপ, তাহা স্থানীগণ চিন্তা করিবেন। এবং উপনয়-বাক্যের মূলে যদি বন্ধতঃ উপমান-প্রমাণ না থাকে, তাহা হইলে ভাষ্যকার উপনয়-বাক্যকে কিরুপে উপমান-প্রমাণ বলিয়াছেন এবং কিরুপেই বা প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়্যবে স্বর্মপ্রমাণ মিলিত হইয়া বস্তু সাধন করে, এই কথা বলিয়াছেম, ইহাও স্থানীগণ চিন্তা করিয়া তত্ত্বনির্ণয় করিবেন। স্থান্থগণের সমালোচনার জন্তাই পূর্ন্মোক্ত কথাগুলি লিখিত হইল।

"বৈধর্ম্মোপনন্ন"-বাক্য ছলেও ফলে দাধান্দ্র্মীতে প্রকৃত হেত্রই উপুনংধার হইনা থাকে। কারণ, ভাষাকারের প্রদর্শিত ছলে "শব্দ তরূপ অনুংপত্তি-ধর্মক নহে" এইরূপ বাকাই "বৈধর্ম্যোণনন্ন।" উহার হারা বুলা যায় যে, শব্দে আয়া প্রভৃতি নিতা পদার্থের ছাল অনুংপত্তিধর্মক নাই। তাহা হইলে শব্দে উংপত্তি-ধর্মক আছে, ইহাই বুলা হয়। তাহা হইলে ও ছলে শক্ষরূপ দান্যমন্ত্রীতে অনিতাম্বধর্মের ব্যাপ্য লে উৎপত্তি-ধর্মক হেতৃ, তাহারই উপদংহার বা নিশ্ব হয়। শব্দে ঐ উৎপত্তি-ধর্মক হের জানই শব্দে আয়া প্রভৃতি নিতা পদার্থের বৈধর্ম্মান্তান। ঐ উৎপত্তি-ধর্মক হকে আয়া প্রভৃতির বৈধর্ম্মার্ক্সলে প্র্রোক্ত "বৈধর্ম্মাপনন্ন" বাক্যের ছারা বুলা হয়; স্কৃতরাং "বৈধর্ম্মাপনন্ন"-বাক্যকে বৈধর্ম্মাপনান বলিয়াই ভাষ্যকার বলিবেন। ফলকথা, প্র্রোক্ত প্রকারে অন্তবিশ তত্ত্নিশুরের জন্ম বৈধর্ম্মাপনানও ভাষ্যকারের দল্মত বলিয়া বুলা যায়; নচেং "বৈধর্ম্মাপনন্ন" স্থলে ভাষ্যকার উপমান বলিয়া ধরিবেন কাহাকে ? ভাষ্যকার এখানে নিজেই বলিয়াছেন যে, "তত্ত্রপ নহে" এই কথার ছারা উপমানের ধর্ম নিমেণ করিলেও তত্ত্বারা বিপরীত ধর্ম্মেরই উপসংহার হইরা থাকে। এইরূপ স্থলের "উপনন্ন"কে যথন "বৈধর্ম্মাপনন্ন" বলা হইয়াছে, তথন ঐ "উপনন্ন"কে ভাষ্যকার "বৈধর্ম্মাণনান" বলিয়াই প্রকাক্ত প্রকারে উলোধ করিতেন, ইহা বুলা যায়।

"তাংপর্যা পরিশুদ্ধি"তে উদরনাচার্য্য বণিরাছেন বে, বদিও "নিগমন"-বাক্যেও প্রমাণ-বিশেষের সমাবেশ থাকে, তাহা হইলেও ভাষ্যকার সামান্ততঃ অবরব-সমূহে সর্বপ্রমাণের মিলন আছে বলায়, শেষে "নিগমনে"র মূল বলিয়া কোন প্রমাণের উল্লেখ না করাতেও কোন দোষ হয় নাই। কারণ, প্রতিজ্ঞাদি চারিটি বাক্যেই তাহার সর্ব্বপ্রমাণ প্রদর্শন করা হইরা গিরাছে। পরত্ত গোতম-মতে প্রত্যক্ষাদি চারিট ভিন্ন কোন প্রমাণ নাই। "নিগমন"-বাকোর মূলে অতিরিক্ত কোন প্রমাণ না থাকার উহা বলা নিপ্রবোজন।

ভাষ্যকার "নিগমন"-বাক্যের প্রয়োজন ব্রাইতে শেবে বলিরাছেন যে, স্বগুলির একার্থবোধে দামগ্ৰ-প্ৰবৰ্ণক বাকাই "নিগমন"। তাৎপ্ৰামকাকাৰ এই কথাৰ বাাখাৰ বলিয়াছেন বে, প্রতিজ্ঞানি উপনয় পর্যান্ত চারিটি বাকোর একটি অর্থ অর্থাৎ প্রতিপাদ্য বে সাধ্যধর্মের ব্যাপ্য হেতু, অথবা অনুমেন্ত্রবর্ণ, তাহা বুঝিতে ঐ চারিটি বাক্যের যে সামর্থ্য অর্থাৎ পরস্পর আকাজ্ঞা বা অপেকা আবশুক, নিগমনবাক্য তাহারই প্রদর্শক অর্থাৎ বোধক। শেবে বলিরাছেন বে, সাধ্যধর্মের ব্যাপ্য যে হেতু, তাহার জ্ঞান নিগমনের গৌণ প্রয়োজন। সাধ্যধর্মীতে সাধ্যধর্মের জ্ঞানই নিগমনের মুখ্য প্রয়োজন। নিগমনের প্রয়োজন এইরূপে দিবিধ। তাৎপর্যাটীকাকার প্রথম স্ত্রভাষ্য-ব্যাথ্যার এই স্থলে ৰলিয়াছেন বে, প্রতিজ্ঞাদি চারিটি বাকা মিলিত হইরা মে একটি বিশিষ্টার্থ প্রতিপাদন করে, তাহাতে ঐ চারিটি বাক্যের একবাক্যতা-বুদ্ধি আবশ্রক। ঐ বাকাচতুইয়ের পরস্পর আকাজ্ঞা বা অপেকা না বুঝিলে উহাদিগের একবাকাতা বুঝা হয় না। প্রতিজ্ঞানি বাকাচতুইরের এবং উহাদিগের মুলীভূত প্রমাণ-চতুইরের পরম্পর সাকাজকতাই ভাষো "দামর্থ্য" শব্দের অর্থ। নিগমন-বাক্য উহা বুঝাইয়া থাকে, এ জন্ত নিগমন-বাক্য আবশ্রক। বিচ্ছিন্ননপে উচ্চারিত "অবর্ব"গুলির যে পরস্পার সহন্ধ আছে, তাহাকে "আকাজ্রা" বলে। ভাষ্যকার শেষে সেই আকাজ্ঞা বা অপেক্ষাও প্রদর্শন করিয়াছেন। প্রতিজ্ঞা-বাকাই সর্ব্বপ্রধান। কারণ, তাহাকেই আশ্রব করিরা হেতুবাকা প্রভৃতির প্রয়োগ হইরা থাকে। "প্রতিজ্ঞা" না থাকিলে হেতৃবাকা প্রভৃতির প্রয়োগই হইতে পারে না ; স্থতরাং সর্বাগ্রে প্রতিজ্ঞা বলিতে হইবে। প্রতিজ্ঞাবাক্য বলিলে হেতু কি ? এইরূপ আকাজ্ঞাবশতঃ হেতুবাক্যের প্রয়োগ হয়। প্রথমেই হেতুবাকোর অপেকা থাকে না। হেতুবাকা না বলিলেও সাধাধর্মের সাধন কি, তাহা বলা হয় না, দৃষ্টান্ত এবং সাধ্যধৰ্মীতে হেতৃপদাৰ্থ আছে, ইহাও বলা হয় না,—হেতৃকথন পূৰ্বাক প্ৰতিজ্ঞা-বাক্যের পুনর্বচনরূপ নিগমন-বাক্যও বলা বাইতে পারে না। কারণ, এ সমস্তই হেভুসাপেক। উদাহরণবাক্য না বলিলে দৃষ্টান্ত কি, তাহা বুঝা বায় না ; স্থতরাং দৃষ্টান্তের সাধর্ম্ম বা বৈধর্ম্মকে

১। প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি চারিটি বাকা বিজ্ঞির পেই উজ্ঞারিত হয়। উহাবিধের বে পরশার সম্বন্ধ আছে, তাহা না বুঝিলে উহাবিধের থাবা একটি বিশিষ্ট অর্থ বুঝা বাইতে পারে না। পৃথক্ পৃথক্ বাকোর থাবা পৃথক্ ভাবে বিশ্ব ভিন্ন চারিটি কর্থই বুঝা বাইতে পারে: হুতরাং উহাবিধের পরশার সম্বন্ধ বুঝা আবগুক। উহাবিধের পরশার সম্বন্ধই প্রথা বাইতে পারে: হুতরাং উহাবিধের পরশার সম্বন্ধই বাকাচত্ট্ররের "একবাকাতা" বুঝা হয় এবং ইহারই নাম "বাকোকমাকাতা।" নগমি বৈনিনি ইহার লক্ষণ বলিয়াছেন,—"এইপিজানেকং বাকাং সাকাজ্যক্ষিকিতাপে তাংগ (প্রেমীনাংসা-দর্শন, ২আ;, ১পান, ৪৬ ক্রে) কর্থাৎ বিজ্ঞিররূপে পঠিত বাকাগুলি বিদি পরশার সাকাজ্য হয়, তাহা হইলে একার্থের প্রতিপাদক হওয়ার উহারা "একবাকাল" হয়। অন্ত্রনিতিনী বিভিন্ন সীকার সাধারর ভট্টার্য্যা "একবাকাতা" বুঝাইতে কৈমিনির এই ক্রেট উক্ত করিয়া শেষে ফলিতার্থ বলিয়াছেন বে, পরশার নিলিত ভইয়া বিশিষ্ট একটি অর্থের প্রতিপাদকতাই একবাকাতা।

মাধ্যসাধন বলিয়া গ্রহণ করা বান্ত না, উদাহরণামুসারে উপনম্বাক্যও বলা যান্ত না। উপনম্বাক্য না বলিলেও সাধ্যধন্দীতে হেতু আছে, ইহা বলা হয় না। মুতরাং হেতুরূপে গৃহীত পদার্থ সাধ্যসাধন করিতে পারে না। নিগনন-বাক্য না বলিলে প্র্কোক্ত প্রতিজ্ঞানি চারিটি বাক্যের পরম্পর সমন্ত অভিব্যক্ত হয় না অর্থাং উহাদিগের বে পরম্পর সমন্ত আছে, তাহা বুঝা যান্ত না; তাহা না বুঝিলেও অর্থাং উহাদিগের পরম্পর-সাকাজ্ঞতা না বুঝিলেও উহাদিগের হারা একটি বিশিষ্ট অর্থের বোধ হইতে পারে না। ভাষ্যে "একার্থেন প্রবর্তনং" এই কথার হারা বুঝিতে হইবে, একার্থ-বিশিষ্ট-রূপে প্রবর্তকতা। শেষে আবার ঐ কথারই বিবরণ করিয়াছেন,—"তথেতি প্রতিপাদনং"। অর্থাং নিগমনবাক্য ব্যতীত আর কেহ প্রতিজ্ঞাদি চারিটি বাক্যকে সেই প্রকারে (উহারা যে একার্থযুক্ত, উহারা যে পরম্পর-সাকাজ্ঞ্জ, উহারা যে একবাক্য, এই প্রকারে) প্রতিপাদন করিতে পারে না। নিগমন-বাক্যই উহাদিগকে ঐ প্রকার বলিয়া বুঝাইয়া থাকে। নিগমন-বাক্য হারা বুঝা বান্ত যে, প্রতিজ্ঞাদি বাক্যগুলি পরম্পর সমন্তমুক্ত, উহারা একটি বিশিষ্ট অর্থ বুঝাইতেই প্রযুক্ত। ভাষ্যে "প্রতিপাদন" বলিতে এখানে বুঝিতে হইবে প্রতিপাদকতা।

ভাষ্য। অথাবরবার্থঃ — সাধ্যত্ত ধর্মতা ধর্মিণা সন্ধর্মপোদানং প্রতিজ্ঞার্থঃ। উদাহরণেন সমানতা বিপরীততা বা সাধ্যতা ধর্মতা সাধক-ভাববচনং হেত্বর্থঃ। ধর্ময়োঃ সাধ্যসাধন-ভাবপ্রদর্শনমেকত্রোদাহরণার্থঃ। সাধনভূততা ধর্মতা সাধ্যেন ধর্মেণ সামানাধিকরণ্যোপপাদনমুপনয়ার্থঃ। উদাহরণঅয়োর্দ্ধর্ময়োঃ সাধ্যসাধনভাবোপপত্তো সাধ্যে বিপরীত-প্রসঙ্গ-প্রতিষেধার্থং নিগমনম্।

ন চৈতন্তাং হেতৃদাহরণ-পরিশুদ্ধো সত্যাং সাধর্ম্মা-বৈধর্ম্মাভ্যাং প্রত্যবস্থানত বিকল্পাজ্জাতিনিগ্রহম্থানবছত্বং প্রক্রমতে। অব্যবস্থাপ্য ধলু ধর্মায়োঃ সাধ্যসাধনভাবমুদাহরণে জাতিবাদী প্রত্যবতিষ্ঠতে। ব্যবস্থিতে হি খলু ধর্মায়োঃ সাধ্যসাধনভাবে দৃষ্টান্তক্ষে গৃহুমাণে সাধ্যস্থতন্ত্র ধর্মান্ম হেতুদ্বেনোপাদানং, ন সাধর্ম্মান্তন্ত ন বৈধর্ম্মমাত্রন্ত বেতি।

অনুবাদ। অনস্তর অবয়বগুলির প্রয়োজন (বলিতেছি)। ধর্মীর সহিত
অর্থাৎ বে ধর্মীতে কোন ধর্মের অনুমান করিতে হইবে, সেই ধর্মীর সহিত সাধ্য
ধর্মের সম্বন্ধের প্রতিপাদন "প্রতিজ্ঞা"র প্রয়োজন। দৃষ্টান্ত পদার্থের সহিত সমান
অথবা বিপরীত অর্থাৎ দৃষ্টান্ত পদার্থের সাধর্ম্ম্য অথবা বৈধর্ম্ম্যরূপ সাধ্যধর্ম্মের
সাধকত্ব কথন অর্থাৎ কোন্ পদার্থ ঐ সাধ্যধর্ম্মের সাধন, তাহা বলা "হেতু"বাক্যের
প্রয়োজন। এক পদার্থে (দৃষ্টান্ত নামক কোন এক পদার্থে) ছুইটি ধর্মের সাধ্য-

সাধনভাব প্রদর্শন অর্থাৎ এই ধর্মাটি সাধ্য, এই ধর্মাটি তাহার সাধন, ইহা প্রদর্শন করা "উদাহরণ"-বাক্যের প্রয়োজন। সাধনভূত ধর্মাটির অর্থাৎ হেতু-পদার্থটির সাধ্যধর্ম্মের সহিত একত্র অবস্থিতি প্রতিপাদন করা "উপনয়"-বাক্যের প্রয়োজন, অর্থাৎ সাধ্যধর্ম্মের আধার যে সাধ্যধর্ম্মা, তাহাতে হেতুপদার্থ আছে, ইহা বুঝানই উপনয়-বাক্যের প্রয়োজন, উপনয়-বাক্যের দ্বারা উহাই বুঝান হয়। দৃষ্টান্ত পদার্থে অবস্থিত তুইটি ধর্ম্মের সাধ্যসাধনভাবের জ্ঞান হইলে সাধ্যধর্ম্মীতে বিপরীত প্রসন্থ নিষেধের জন্ম "নিগমন" অর্থাৎ দৃষ্টান্ত পদার্থে একটি ধর্ম্মকে সাধ্য এবং একটি ধর্ম্মকে তাহার সাধন বলিয়া বুঝিলেও যে ধর্ম্মীতে সাধ্যধর্মের সাধন করা উদ্দেশ্য, সেই ধর্ম্মীতে সাধ্যধর্ম্ম নাই, এইরূপ বিপরীত ধর্ম্মের আপত্তি নিরাস করা "নিগমন"-বাক্যের প্রয়োজন।

হেতু ও উদাহরণের এই পরিশুদ্ধি হইলে সাধর্ম্মা ও বৈধর্ম্মার ঘারা দোষ প্রদর্শনের নানা-প্রকারতা বশতঃ "জাতি" ও "নিগ্রহন্থানে"র বহুত্ব ঘটিতে পারে না, অর্থাৎ "হেতু" ও "উদাহরণ" বিশুদ্ধ হইলে বহুবিধ "জাতি" নামক অসত্তর এবং বহুবিধ "নিগ্রহন্থান" হইতে পারে না। কারণ, জাতিবাদী অর্থাৎ জাতি নামক অসত্তররবাদী দৃষ্টান্ত পদার্থে তুইটি ধর্ম্মের সাধ্যসাধন ভাব ব্যবস্থাপন না করিয়া দোষ উল্লেখ করে। কিন্তু তুইটি ধর্ম্মের দৃষ্টান্তন্থিত সাধ্যসাধন ভাবকে ব্যবস্থিত অর্থাৎ নিশ্চিত বলিয়া জানিলে সাধনভূত ধর্ম্মের হেতুরূপে গ্রহণ হয়, অর্থাৎ যে ধর্ম্মটিকে প্রকৃত সাধ্যধর্ম্মের সাধন বলিয়াই যথার্থরূপে নিশ্চয় করে, সেই ধর্ম্মটিকেই হেতুরূপে গ্রহণ করে, সাধর্ম্মা মাত্রের (হেতুরূপে) গ্রহণ হয় না, অথবা বৈধর্ম্মামাত্রের (হেতুরূপে) গ্রহণ হয় না। অর্থাৎ দৃষ্টান্তে কোন পদার্থকে সাধ্যসাধন বলিয়া বর্থার্থরূপে নিশ্চয় করিলে, যাহা বস্তুতঃ সাধ্যসাধন নহে, এমন কোন সাধর্ম্মা অর্থবা বৈধর্ম্ম্মা মাত্রকে হেতুরূপে গ্রহণ করে বাহা বস্তুতঃ সাধ্যসাধন নহে, এমন কোন সাধর্ম্মা অর্থবা বিধর্ম্ম্মা মাত্রকে হেতুরূপে গ্রহণ করে না: স্কুতরাং বহুবিধ অসত্তর করিতে হয় না, পুনঃ পুনঃ নিগৃহীত হইতেও হয় না।

টিগ্পনী। পূর্কভাষ্যে অবয়বগুলির প্রয়েজন একরপ বলা হইলেও আবার ভাল করিয়া
বুঝাইবার জন্ম ভাষ্যকার অন্য ভাবে অবয়বগুলির প্রয়েজন বর্ণন করিয়াছেন। ভাষ্যে "অবয়বার্থ:"
এখানে অর্থ শব্দের অর্থ প্রয়েজন। ভাষ্যকারের প্রদর্শিত প্রতিজ্ঞানি বাক্য স্থলে ম্বাক্রমে
তাহার কথিত প্রতিজ্ঞানির প্রয়োজন বর্ণিত হইতেছে। প্রথমতঃ (১) "শব্দ অনিত্য" এইরূপ
প্রতিজ্ঞাবাক্যের ছারা শব্দর্শীর সহিত অনিতাত্বরূপ সাধাধ্যের সম্বন্ধ বুঝান হয় অর্থাৎ শব্দধর্শী
অনিতাত্বরূপ ধর্মবিশিষ্ট, এই প্রতিপাদ্যাট প্রকাশ করা হয়। তাহার পরে শব্দবর্শীতে যে

অনিতাত্ব ধর্মা আছে, তাহার সাধক কি ? ইহা অবগ্র বলিতে হইবে। এ জন্ম (২) উৎপত্তিধর্মকত্ব জ্ঞাপক, এইরূপ হেতুবাক্যের প্রয়োগ করা হয়। অর্থাৎ ঐ হেতুবাক্যের দারা উৎপত্তি-ধর্মাকত্ব অনিত্যত্বের সাধক, ইহা বলা হয়; ইহাই ঐ হেতুবাক্যের প্রয়োজন। তাহার পরে উৎপত্তি-ধর্মাকত্ব যে অনিতাত্বের সাধক হয় অর্থাৎ উৎপত্তি-ধর্মাকত্ব থাকিলেই যে সেথানে অনিতাত্ব থাকিবেই, ইহা বুঝাইতে হইবে। এই জন্ত (৩) "উৎপত্তিধৰ্মক স্থালী প্ৰভৃতি দ্ৰব্য অনিতা দেখা যাব" এইরূপ উদাহরণবাকোর যারা তাহা বুঝান হয়। ঐ বাকোর যারা বুঝা যায় যে, যাহা যাহা উৎপত্তিধর্মক, তাহা অনিত্য, স্থালী প্রভৃতি দ্রব্যে ইহা দেখা গিয়াছে। আবার °অন্তংপতিধর্মক আত্মা প্রভৃতি নিতা" এইরূপ বৈধর্ম্যোদাহরণ-বাক্যের হারাও বুঝা যায় যে, যাহা বাহা উৎপত্তিধর্মক, দে সমন্ত অনিতা। ফলকথা, অনিতাত্ব সাধাধর্ম, উৎপত্তি-ধর্মকত্ব তাহার সাধন; ইহা স্থালী প্রভৃতি সাধর্ম্যানুষ্ঠান্ত এবং আত্মা প্রভৃতি বৈধর্ম্যানুষ্ঠান্তে বুরিয়া উদাহরণবাক্যের হারা তাহাই বুঝান হয়। তাহা বুঝানই ঐ উদাহরণবাক্যের প্রয়োজন। তাহার পরে উৎপত্তিধর্মকন্বকে অনিত্যন্ত্বের সাধন বলিয়া বুঝিলেও ঐ উৎপত্তি-ধর্মকন্ব যে শব্দে আছে, ইহা না বুঝিলে শব্দে অনিতাত্বের অনুমান হয় না, এ জন্ম তাহা বুঝাইতে হইবে। তাহা বুঝাইবার জন্তুই (৪) "শব্দ তক্রপ উৎপত্তিধর্মক" অথবা "শব্দ তক্রপ অতুৎপত্তি-ধর্মক নহে" এইরপ উপনয়-বাক্যের প্রয়োগ করা হর। কলতঃ শব্দধর্মীতে যে উৎপত্তিধর্মকত্ব আছে, ইহা বুঝানই ঐ উপনৱ-বাক্যের প্রয়োজন। উপনৱবাক্যের এই প্রয়োজন অনেক সম্প্রদায়ই স্বীকার করেন নাই। তাহারা ইহার প্রচুর প্রতিবাদ করিয়াছেন। উদ্যোতকর প্রভৃতি ন্তারাচার্য্যগণ মহর্ষি গোতমের মত রক্ষণের জন্ত ঐ প্রতিবাদের প্রতিবাদ করিয়াছেন। যাঁহারা উপনয়বাক্যের আবশুকতা স্বীকার করেন নাই, তাহাদিগের কথা এই বে, হেতুবাক্যের হারাই উপনয়বাক্যের কার্য্য হইয়া থাকে। "শব্দ অনিত্য" এইরূপ প্রতিজ্ঞা বলিয়া, "উৎপত্তি-ধৰ্মকত্ব জ্ঞাপক" এই কথা বলিলে ঐ উৎপত্তি-ধৰ্মকত্ব শব্দে আছে, ইহা বাদীর অভিপ্রেত বলিয়াই বুঝা যায়। নচেৎ বাদী শব্দে অনিত্যত্বের অনুমানে উৎপত্তি-ধর্মকক্ষকে হেতু বলিবেন কেন ? বাহাকে বাদী হেতুরূপে উরেধ করিবেন, তাহা বাদীর মতে তাঁহার সাধ্যধর্মীতে নিশ্চয়ই আছে, ইহা বাদীর হেত্বাকোর ঘারাই বুঝা যায়। স্থায়াচার্যাগণের কথা এই যে, সাধাধর্মের হৈতু কি ? এইরূপ আকাজ্ঞানুদারে যে হেতুবাকোর প্রয়োগ করা হয়, তাহার হারা কেবল হেতুরই জ্ঞান হয়, অর্থাৎ এই পরার্থটি জ্ঞাপক, এইমাত্র জ্ঞানই তাহার দ্বারা হয়। ঐ হেতু বা জ্ঞাপক পদার্থটি যে সাধ্যবস্থাতে আছে, ইহা তাহার বারা বুঝা বায় না। কারণ, তাহার বোধক কোন শব্দ হেতুবাক্যে থাকে না। প্রতিবাদী সম্প্রদায়ের কথা এই যে, তাৎপর্য্য চিন্তা করিলেই হেতুৰাক্যের দারা উগ বুঝা যায়। ভায়াচার্য্যগণের কথা এই যে, যথন বিপক্ষের সহিত বিচারে মধ্যস্থের নিকটে নিজের বক্তব্যগুলি বুঝাইতে হইবে, তথন স্পাই বাক্যের ছারাই তাহা বুঝান উচিত। পরন্ত সকল ব্যক্তিই সর্ব্যন্ত বাদীর তাৎপর্বা চিন্তা করিরা তাঁহার বক্তব্য বুঝিতে পারিবেন, ইহা বলা ধায় না। তাহা হইলে কেবল প্রতিজ্ঞাবাক্যের হারাই উপযুক্ত মধ্যন্থ বাদীর স্রতিমত

হৈত্ প্রভৃতি বুঝিতে পারেন; আর হেতুবাক্য প্রভৃতি সেখানে আবশুক কি ? এইরপ হেতুবাক্য প্রভৃতি যে কোন অবরবের হারা বাদীর তাৎপর্যা চিন্তা করিয়া বাদীর প্রতিজ্ঞা বুঝিতে পারিলে আর সেখানে প্রতিজ্ঞা-বাক্যের প্রয়োজন কি ? পরস্ক উপনয়বাক্য না বলিলে সাধ্যধর্মের ব্যাপ্য হেতুপদার্থ সাধ্যধর্মীতে আছে, এইরপ জ্ঞান অর্থাৎ বাহাকে লিন্দপরামর্শ বলা হইয়াছে, দেই জ্ঞান আর কোন বাক্যের হারা জন্মে না, স্কতরাং দেই জ্ঞান জন্মাইতেও উপনয়-বাক্য বলিতে হইবে। তত্ত্বচিন্তামণিকার গঙ্গেশও পূর্বোক্ত প্রকার যুক্তির উপন্থান করিয়া উপনয়-বাক্যের সার্থকতা সমর্থন করিয়াছেন।

প্রাচীনগণের মধ্যে সকলেই উপনর-বাক্যের দারা সাধাধর্শ্বের ব্যাপ্য হেতৃ-পদার্থ সাধাধর্শীতে আছে, এইরূপ বোধ জন্মে, এই মত স্বীকার করেন নাই। অনেকের মতে উপনমবাক্যের দারা সাধারশ্লীতে হেতুমাত্রেরই জ্ঞান হয়। উদাহরণবাক্যের ছারা হেতু-পদার্থকৈ সাধারশ্লের ব্যাপ্য বলিয়া বুঝিলে, শেষে ঐ হেতু সাধ্যধৰ্মীতে আছে, ইহাই উপনয়-বাক্যের হারা বুঝে অর্থাৎ উপনয়-বাক্যজন্ম বোধে হেতুপদার্থে সাধ্যধর্শের ব্যাপ্তি বিষয় হয় না। এবং এই হেতু এই সাধ্যধর্শের ব্যাপ্য এবং এই হেতু সাধ্যধর্মীতে আছে, এইরপ ধ্থাক্রমে উংপন্ন ছুইট জ্ঞানের পরেই অনুমিতি জ্ঞা; ইহাই অনেক প্রাচীনের সিদ্ধান্ত। অনেকে ভাষ্যকারেরও উহাই মত বলিয়া থাকেন। ভাষাকার এখানে উপনয়-বাকোর যাহা প্রয়োজন বণিয়াছেন, তাহার দারাও তাঁহার ঐ মত আনেকে অমুমান করেন। কিন্তু ভাষ্যকারের প্রদর্শিত উপনম্ববাক্যের অর্থ পর্য্যালোচনা করিলে এবং মহর্ষির উপনয়স্থ্রের "তথা" শব্দের অর্থ পর্য্যালোচনা করিলে বুঝা বায়, মহবি ও ভাষ্যকার সাধ্যধর্মের ব্যাপ্য বে হেতু, তাহা সাধানশ্লীতে আছে, এইরূপ বোধই উপনম্বাক্যের ফল বলিয়া প্রকাশ করিয়াছেন। উলাহরণবাকোর দারা হেতৃ-পদার্থকে সাধ্যধর্মের ব্যাপা বলিয়া বুঝা যায় এবং সেইত্রপ হেতু দৃষ্টাস্ত-পদার্থে আছে, ইহাও বুঝা যায়। স্কুতরাং উদাহরণবাক্যের পরে (পূর্ব্বোক্ত স্থলে ) "শক্ত ত্রুপ উৎপত্তি-ধর্মক" এইরূপ উপনয়-বাক্য বলিলে শক্তে অনিত্যত্বের ব্যাপ্য উৎপত্তি-বর্মাকক আছে, এইরূপ বোধ জ্মিতে পারে। ঐরূপ বোধের নামই লিঙ্গপরামর্শ। নবা নৈয়ায়িকগণও উপনয়-বাক্যজন্ত ঐরূপ বোধই সিদ্ধান্ত করিয়াছেন। বুত্তিকার বিশ্বনাথও "ৰহ্নিবাপ্য ধুম বানবং" এইরূপ উপনয়-বাক্য প্রদর্শন করিয়া শেষে ঐ বাক্যের সমানার্থক-রূপে "তথা চায়ং" এইরূপ উপনয়-বাকা প্রদর্শন করিয়াছেন। স্কুতরাং তিনি "তথা" এই শব্দের দারাই সাধাধর্মের ব্যাপ্য হেতৃ-বিশিষ্ট, এইরূপ অর্থ প্রকটিত হইতে পারে, ইহা স্বীকার করিতেন, विणाउँ इंदेर ।

দে যাহা হউক, মূলকথা এই বে, উপনয়বাক্য দর্ম্মগ্রই বলিতে হইবে, ইহা স্থায়াচার্য্যগণের দিদ্ধান্ত। তবে উদাহরণ-বাক্যের সার্ম্মগ্রিক প্রয়োগ দকল নৈয়ায়িক স্বীকার করেন নাই। অনেকে বলিয়াছেন যে, যে হেতৃতে, বে সার্যাধর্মের ব্যাপ্তিবিষয়ে কাহারই কোন বিবাদ নাই, দেখানে ব্যাপ্তিপ্রদর্শনের জন্ম উদাহরণ-বাক্য বলা নিপ্তারোজন। বেমন ব্যক্তিচারী হেতৃ হইলেই তাহা সাধক হয় না, ইহা দর্মবাদিদখ্যত। স্কৃতরাং কোন বাদী প্রতিবাদীর ব্যক্তিচারী হেতৃকে

অদাদক বলিয়া বুঝাইতে "বাভিচাবিছ" নাপ হেতুর উলেখ করিয়া উদাহরণবাকোর প্রয়োগ না করিলেও কোন কতি নাই, উহা নিপ্রবাজন। নবা নৈরাধিক রবুনাথ প্রভৃতি এই মত স্বীকার করেন নাই। বাদীর নিজ কর্ত্তব্য নির্মাহের জল্প পুর্মোক্ত স্থনেও উদাহরণবাক্য বলিতে হইবে, মথাক্রমে প্রতিজ্ঞাদি পাঁচটি অবয়বেরই প্রয়োগ না করিলে তাহা "ল্লায়"ই হইবে না, ইহাই রঘুনাথ প্রভৃতির সিদ্ধান্ত?। কৈন নৈয়াধিক গণ বাদবিচারে প্রতিজ্ঞা ও হেতু এই চুইটি মাত্র অবয়বের প্রয়োগ কর্ত্তব্য বলিলেও স্থলবিশেষে তিনটি এবং চারিটি এবং নিগমন পর্যান্ত পঞ্চাবন্ধবেরই প্রয়োগ কর্ত্তব্য, ইহা বলিয়াছেন?।

পঞ্চম অব্যাব নিগমন-বাক্যের প্রয়োজনও অনেক সম্প্রদায় স্বীকার করেন নাই। ভাষ্য-কার পূর্বে নিগমনবাক্যের প্রয়োজন বর্ণন করিলেও- শেষে উহার আরও একটি প্রয়োজন বর্ণন করিরাছেন। উল্যোতকরও শেষে ঐ ভাবেই নিগমনবাক্যের প্রয়োজন ব্যাখ্যা করিয়াছেন। তম্বচিস্তামণিকার গঞ্চেশও নিগমনের প্রবোজন ব্যাখ্যায় উদ্যোতকরের ঐ কথা গ্রহণ করিয়া নিগমন-বাক্যের প্রয়োজন বর্ণন করিয়াছেন। সে কথাটি এই বে, উদাহরণ-বাক্যের ছারা হেতু পদার্থে সাধানর্শ্বের ব্যাপ্তিবোধ ইইলেও এবং উপনয়-বাক্যের ছারা ঐ হেত-পদার্থ সাধ্য-ধর্মীতে আছে, ইছা বুঝা গেলেও বাদীর সাধাধর্ম তাহার সাধাধর্মীতে নাই, এইরুপ বিপরীত প্রসঙ্গ নিবেশের জন্ম নিগমন-বাক্য আবন্ধক। শব্দ অনিতা, এইরূপ প্রতিজ্ঞা-বাক্য বলিলেই শব্দে অনিতার আছে, ইহা দিল্প হইরা বার না। উহা দিল্প করিতে হেতু, উদাহরণ এবং উপনৱবাক্য বলিতে হয়। কিন্তু উপনৱ-বাক্য পর্যান্ত বলিলেও শব্দে যদি বন্ততঃই অনিতাত্ত না থাকে, তাহা হইলে ঐ হুলীয় হেডু "বাধিত" নামক হেল্বাভাস হইবে, উহা হেডু হইবে না। এবং বদি উত্তর পকে পরম্পর-প্রতিকৃণ তুলাবল ছুইটি হেতুর প্ররোগ হয়, তাহা হুইলে ঐ ছই হেতুই "দংপ্ৰতিপক্ষিত" নামক হেৱাভাদ হইবে, উহা হেতু হইবে না। "অবাধিত" এবং "অস্থপ্রতিপক্তি" না ইইলে দে পদার্থ দাধ্যদাধন হয় না, অর্থাৎ তাহাতে হেতুর লক্ষণই থাকে না ( হেস্বাভাদ লক্ষণ-প্রকরণ, প্রথম স্তর-চিগ্ণনী দ্রষ্টবা )। বাদী ন্তারবাক্যের দ্বারা তাঁহার শাব্য শাব্দ করিতে তাঁহার গৃহীত হেতু যে সাধ্যসাধন, অর্থাৎ তাহাতে যে হেতু পদার্থের দমত লক্ষণই আছে, ইহা প্রকাশ করিবেন। তজ্জন্ত বাদীকে পরিশেষে পঞ্চম অবয়ব নিগমন-বাক্যেরও প্রয়োগ করিতে হইবে।

ফলকথা, নিগমন-বাক্যের দারা বাদী তাহার প্রযুক্ত হেতুকে "অবাধিত" এবং "অসংপ্রতি-পফিত" বলিয়া প্রকাশ করেন। পূর্ব্বোক্ত স্থলে ছারবাদী নিগমন-বাক্যের দারা প্রকাশ করেন বে, উৎপত্তিবর্দ্মক বস্তুমাত্রই অনিতা এবং দেই উৎপত্তি-ধর্মকত্ব শব্দে আছে, স্থতরাং শব্দ অনিতা। অর্থাৎ ঐ নিগমন-বাক্যের দারা পূর্ব্বোক্ত বাক্যচত্ত্বীরের বাহা প্রতিপাদ্য, তাহা একবারে

<sup>&</sup>gt;। পিরোদ্পিনতে ভ্রোপি বাদিনঃ স্বর্জবাদির্শাহরণজাবগুকরাৎ অনাধা স্ক্তিব্রোসন্মনাত্র-ভোষ্ঠাবাতাপ্তেঃ অসুমিত্যপন্তব্যাত্তিপক্ষর্শতারাত্ত এব লাভস্তবাৎ।—( ক্বরবস্তারতে জারণাদী )।

২। প্রারেশরিপারী তু প্রতিপাখাসুসারতঃ।—( কৈন তুরারনলিকারিকা, জৈনভার্দীপিকা স্ট্রব্য )।

প্রকাশ করতঃ উপসংহার করিয়া দেখান হয় বে, শব্দে অনিতাত্ব আছে, শব্দধর্মীতে অনিতাত্ব ধর্মের বিপরীত নিতাত্ব ধর্মের কোন সম্ভাবনাই নাই। প্রতিজ্ঞাবাকোর দারা ইহা প্রকাশিত হইতে পারে না। কারণ, "শব্দ অনিতা" এই প্রতিজ্ঞাবাকোর দারা শব্দধর্মীতে অনিতাত-ধর্ম অথবা অনিতাত্বরূপে শব্দ সাধারণেই নির্দিষ্ট হইরা থাকে, সিদ্ধরূপে নির্দিষ্ট হয় না। নিগমন-বাকোর দারা উহা সিদ্ধরূপে নির্দিষ্ট হওয়ায় শব্দগর্মীতে অনিতাত্বই আছে, নিতাত্ব নাই, ইহাই সমর্থিত হইয়া থাকে। স্কতরাং ঐ হলে শব্দগর্মীতে নিতাত্বের আপত্তি নিরক্ত হইয়া যায়।

শ্বাহারা নিগমন-বাক্যের আবশুকতা স্বীকার করেন না, তাঁহাদিগের কথা এই বে,
নিগমন-বাক্যের দ্বারা বাদী বাহা বুঝাইবেন, তাহা বাদীর তাঁৎপর্য্য বুঝিরাই বুঝা বার। বাদীর
পূর্ব্বোক্ত কথাগুলির দ্বারা তাঁহার তাৎপর্য্যান্থদারেই যথন উহা বুঝা বার, তথন নিগমন-বাক্য
নির্থক। নিগমনবাদী নৈরাধিকগণের কথা এই বে, বাদীর তাৎপর্য্য সকলেই সমান ভাবে
বুঝিবে, ইহা নিশ্চর করা বার না। কে বুঝিবে, কে না বুঝিবে, ইহাও পূর্ব্বে নিশ্চর করা বার
না। বাদীর তাৎপর্য্য না বুঝিরা অনেক প্রতিবাদী অনেক আগত্তি করিয়া থাকে, তাহা বিচারক
মাত্রেই অবগত আছেন। স্থতরাং তাৎপর্য্য বুঝিরাই সকলে আমার বক্তব্য বুঝিরা লইবে, ইহা
নিশ্চর করিয়া এই ক্বেত্রে বাদীর বাক্যসংক্ষেপ কথনই উচিত নহে। বাদী নিজ কর্ত্ব্য নির্ব্বাহের
জল্প তাহার সকল বক্তব্যই বাক্যের দ্বারা বাক্ত করিবেন। স্থতরাং প্রতিক্রা প্রস্তৃতি নিগমন
পর্যান্ত পাঁচটি বাক্যই তাঁহার বক্তব্য। পঞ্চম অবয়ব নিগমন-বাক্য অবশ্রুই বলিতে হইবে।

ভাষ্যকার পঞ্চাবয়বের প্রয়োজন বর্ণন করিয়া, শেষে ঐ পঞাবয়ব ব্রাইতে এত প্রয়য় কেন, তাহার প্রয়োজন বলিয়াছেন। ভাষ্যকারের সেই শেষ কথার মর্ম্ম এই যে, কেবল সাবর্ম্ম ও বৈধর্ম্ম-মূলক এবং ঐরপ আরও বছবিধ দোষ প্রদর্শন হইরা থাকে। উহাকে মহর্ষি লাতি নামক অসহত্তর বলিয়াছেন। আর বছবিধ নিগ্রহয়ানও আছে, তন্ধারা বাদী বা প্রতিবাদী পরাজিত হইয়া থাকেন (প্রথমাধ্যায়ের শেষভাগ এবং পঞ্চম অধ্যায় দ্রস্টবা)। কিন্তু মদ্রি হেতু ও উদাহরণ পরিশুদ্ধ হয়, উহাতে কোন দোষ না থাকে, তাহা হইলে প্রতিবাদী নানাবিধ অসহত্তর করিতে পারেন না। লাতিবাদী কোন উদাহরণে ধর্মায়রের দাধ্যসাধন-ভাবের ব্যবস্থাপন না করিয়াই দোষ-প্রদর্শন করেন এবং করিতে পারেন। কিন্তু যদি কোন উদাহরণে এই ধর্ম্ম এই ধর্ম্মর গাধন অর্থং এই ধর্ম্ম থাকিলেই এই ধর্ম্ম দেখানে থাকিবেই, এইরূপ বৃরিয়া এবং ব্রাইয়া দোষ প্রদর্শন করিতে আসেন, তাহা হইলে তিনি ঐরপ দোষ প্রদর্শন করিতে পারেন না, তাহার জাতি নামক অসহত্তরের আর দেখানে অবদর থাকে না। স্নতরাং সকলকেই হেতু ও উদাহরণের তত্ত্ব ভাল করিয়া বৃর্বিতে হইবে, তজ্জ্ব পঞ্চাবয়বের তত্ত্ব বৃরান নিতান্ত আবঞ্চন। ভাষ্যকার প্রেরও হেতু ও উদাহরণের অতি হৃদ্ধ, অতি ছর্বের্মে দামর্গ্য সকলে ব্রের না, প্রশন্ত পত্তিতেরাই ব্রেন, এই কথা বলিয়াছেন। স্নতরাং এই দক্ষন তম্ব যে অতি ছর্বেরাধ, ইহা পরম প্রতীন ভাষ্যকার বাৎসাম্মনও বলিয়া রাধিয়া গিয়াছেন।

মীমাংসক-সম্প্রানার প্রতিজ্ঞানি তিনটি অথবা উদাহরণানি তিনটি অবরব স্বীকার করিয়াছেন।

তাহার। পঞ্চাবয়বের আবশ্রকতা স্থীকার করেন নাই। সর্ক্তরস্বতর শ্রীয়ন্বাচম্পতি মিশ্র কিন্ত তাহার ভামতী এছে পরার্থাহ্মানে অনেক স্থলে পঞ্চাবয়বেরই প্ররোগ করিয়াছেন। ইউরোপীয় নিয়ায়িকগণও মীয়াংসকদিগের ভার প্রতিজ্ঞাদি তিনাট অবয়ব স্থীকার করিয়াছেন। বৌদ্ধমতে উদাহরণ এবং উপনয় এই হুইটি মাত্র অবয়ব স্থীকৃত, ইহা তার্কিকরক্ষার ভার অনেক প্রস্থেই পাওয়া য়য়। কিন্ত বৌদ্ধ নৈয়ায়িকদিগের কোন কোন গ্রছ-সংবাদে বুঝা য়য়, প্রতিজ্ঞা এবং হেতৃও তাহারা অনেকে স্থীকার করিয়াছেন। বৌদ্ধ প্রধান নৈয়ায়িক দিঙ্নাগ এবং স্থবদ্ধর "প্রতিজ্ঞা-লকণে"র সমালোচনা ও খণ্ডন উদ্যোতকরের ভারবার্ত্তিকেও পাওয়া য়য়। সাংখ্যস্থত্তে পঞ্চাবয়বের কথাই পাওয়া য়য়। বৈশেবিকাচার্য্য পরমপ্রাচীন প্রশন্তপাদ "পদার্থধর্মসংগ্রহে" নিয়ম পূর্বাক পঞ্চাবয়বেরই উল্লেখ করিয়াছেন। তবে তিনি প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বকে য়থাক্রমে প্রতিজ্ঞা, অপদেশ, নিদর্শন, অমুসন্ধান এবং প্রত্যায়ায় এই সকল নামে উল্লেখ করিয়াছেন। ফলতঃ মহর্ষি গোতমোক্ত পঞ্চাবয়ব সর্ক্রসত্মত না হইলেও অনেক সম্প্রদারের সত্মত এবং উহা অতি প্রাচীন মত। মহাভারতেও নারদ মুনির পঞ্চাবয়ব-বিজ্ঞতার সংবাদ পাওয়া য়য়। তাহাতে মহাভারতের পূর্ব হইতেই পঞ্চাবয়ব স্তায়-বিদ্যার গুয়-সম্প্রদার এ দেশে ছিলেন, ইহা বুঝা য়ায়"। তাহাতে মহাভারতের পূর্ব হইতেই পঞ্চাবয়ব স্তায়-বিদ্যার গ্রন্থ-সম্প্রদার এ দেশে

#### ভাষ্য। অত উদ্ধং তর্কো লক্ষণীয় ইতি অথেদমূচ্যতে।

অমুবাদ। ইহার পরে ( অবয়ব নিরূপণের পরে ) তর্ক লক্ষণীয় অর্থাৎ তর্কের লক্ষণ বলিতে হইবে, এ জন্ম অনস্তর এই সূত্র বলিয়াছেন।

## সূত্র। অবিজ্ঞাত-তত্ত্বেইর্থে কারণোপপত্তিত-স্তত্ত্বজ্ঞানার্থমূহস্তর্কঃ॥ ৪০॥

অমুবান। অজ্ঞাত-তর পদার্থে অর্থাৎ যে পদার্থ সামায়তঃ জ্ঞাত, কিন্তু তাহার প্রকৃত তর্বটি বুঝা যাইতেছে না, তরিষয়ে সংশয় হইতেছে—এমন পদার্থে, তর্বটি জানিবার জন্ম প্রমাণের উপপত্তিপ্রযুক্ত যে "উহ" অর্থাৎ জ্ঞান-বিশেষ, তাহা "তর্ক"।

ভাষ্য। অবিজ্ঞায়মানতত্ত্বেহর্থে জিজ্ঞাসা তাবজ্জায়তে জানীয় ইম-মিতি। অথ জিজ্ঞাসিতস্থ বস্তুনো ব্যাহতো ধর্ম্মো বিভাগেন বিমুশতি

মীশ্বাহরণান্তান্ বা ব্যোগার্থণাদিকান্।
 মীনাংসকাঃ সৌগতান্ত সোগনীতিমুগান্তিম্।—( তার্কিকরকা, ৩৫ কারিকা।)

२। পकावहबताबाद क्वमरविजि: ।--( मारवाक्ज, व बः, २१ क्जा)

ত। প্ৰাৰম্বৰ্জন ৰাকান্ত ভাগনে।বিৰং।—মহাভানত, সভাপৰ্ক, ৫ আৰু ৫ লোক।

কিং মিদিত্যেবমাহোম্বিদৈবমিতি। বিম্পুমানরোর্দ্ধর্মেরেকতরং কারণোপপত্যাহত্মনাতি, সম্ভবত্যমিন্ কারণং প্রমাণং হেতুরিত। কারণোপপত্যা আদেবমেতদেতরদিতি। তত্র নিদর্শনং—বোহরং জ্ঞাতা জ্ঞাতব্যমর্থং জানীতে তং তত্ততো জানীয়েতি জিজ্ঞাসা। স কিমুৎপত্তি-ধর্ম্মকোহথামুৎপত্তিধর্মাক ইতি বিমর্খঃ। বিমুখ্যমানেহবিজ্ঞাততত্ত্বহর্ষে যক্ত ধর্ম্মকাহণমুপপদ্যতে তমমুজানাতি, যদ্যয়মমুৎপত্তিধর্মকভতঃ স্বকৃতত্ত কর্মণঃ কলমমুভবতি জ্ঞাতা। তুঃধঙ্গমপ্রেরিদোর্মিথ্যাজ্ঞানাম্প্ররম্ভরং পূর্বক্ত পূর্বক্ত কারণং, উত্তরোত্তরাপায়ে তদনন্তরাপায়াদপবর্গ ইতি আতাং সংসারাপবর্গো। উৎপত্তিধর্মকে জ্ঞাতরি পুনর্ন আতাম্। উৎপন্নঃ থলু জ্ঞাতা দেহেন্দ্রিয়বুদ্ধিবেদনাভিঃ সম্বধ্যত ইতি, নাজেদং স্বকৃতত্ত কর্মণঃ কলম্। উৎপন্নশচ ভূত্বা ন ভবতীতি, তত্তাবিদ্যামান্ত নিক্তক্ত্র বা স্বকৃতকর্মণঃ কলোপভোগো নান্তি, তদেবমেক্তানেক-শরীরবাগঃ শরীরবিয়োগশ্চাত্যন্তং ন আদিতি, যত্র কারণমমুপশদ্যমানং পশ্যতি তলামুজানাতি—দোহয়মেবং লক্ষণ উহস্তর্ক ইত্যাতে।

অনুবাদ। যে পদার্থের সামান্য জ্ঞান আছে, কিন্তু তাহার বিশেষ ধর্ম্মে সংশয় হওয়ায় তর্ঘট বুঝা যাইতেছে না, এমন পদার্থে—"এই পদার্থকে ( তর্বতঃ) জানিব" এইরূপ জিজ্ঞাসা জন্মে। অনন্তর জিজ্ঞাসিত পদার্থের বিরুদ্ধ হুইটি ধর্মকে পৃথক্ ভাবে 'ইহা এইরূপ কি ? অথবা এইরূপ নহে ?' এইরূপ সংশয় করে। সন্দিহ্মান ধর্ম্মন্বয়ের কোন একটি ধর্মকে কারণের উপপত্তিবশতঃ অনুজ্ঞা করে। ( কারণের উপপত্তি কি, তাহা বলিতেছেন ) এই পদার্থে অর্থাৎ সন্দিহ্মান ধর্ম্মন্বয়ের মধ্যে এই ধর্ম্মটিতে "কারণ" কি না "প্রমাণ"—"হেতু"—সম্ভব হয়। ( অর্থাৎ এইরূপ জ্ঞানই সূত্রোক্ত কারণোপপত্তি )। ( অনুজ্ঞা কিরূপ, তাহা বলিতেছেন ) কারণের উপপত্তিবশতঃ অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত প্রমাণের সম্ভব প্রযুক্ত এই পদার্থ এইরূপ হইতে পারে, এতন্তির হইতে পারে না ( অর্থাৎ এইরূপ সম্ভাবনাত্মক জ্ঞানই অনুজ্ঞা এবং উহাই তর্ক )। তন্বিবয়ে অর্থাৎ এই তর্ক বিষয়ে উদাহরণ,—এই যে জ্ঞাতা

১। ভাষো "নানীছ" এই গ্ৰট বিবিলিঙের আন্ধনেগৰ বিভক্তির উত্তম প্রথের একবচনে নিপার। কর্তার ফলবত্বিবক্ষা ছলে উপস্থিতীন জাধাতুর উত্তর আন্ধনেগৰ হয়। "অনুপ্সগাজ্জঃ"— পাণিনিস্ত, ১০০৭০। খাং জানীতে ( সিভাতকৌমুলী )। ভাষাকার পথেও বলিছাছেন,—"জাতবামর্থ জানীতে তং তত্তো জানীর"।

জ্ঞাতব্য পদার্থ জানিতেছে, তাহাকে তত্ত্বতঃ জানিব, এইরূপ জিজ্ঞাসা হয়। (পরে) সেই জাতা কি উৎপত্তি-ধর্ম্মক অর্থাৎ অনিত্য ? অথবা অনুৎপত্তিধর্ম্মক অর্থাৎ নিত্য ? এইরপ সংশয় হয়। (পরে) সন্দিহ্নদান অজ্ঞাত-তত্ত্ব পদার্থে অর্থাৎ ঐ জ্ঞাতৃপদার্থে যে ধর্ম্মটির অনুজ্ঞার কারণ ( প্রমাণ ) উপপন্ন হয়, সেই ধর্ম্মটিকে অনুজ্ঞা করে। (সে কিরূপে, তাহা বলিতেছেন) যদি এই জ্ঞাতা অনুৎপত্তিধর্ম্মক হয় অর্থাৎ জ্ঞাতৃ-পদার্থ আত্মা যদি অনাদিসিদ্ধ নিত্য পদার্থ হয়, তাহা হইলে স্বকৃত কর্ম্মের ফলভোগ করে (করিতে পারে) এবং ছংখ, জন্ম, প্রবৃত্তি, দোব ও মিথ্যাজ্ঞান, এই-গুলির পরপরটি পূর্ববপূর্বাটির কারণ। পরপরটির অপায় হইলে অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত তুঃখ হইতে মিথ্যাজ্ঞান পর্যান্ত ( বিতীয় সূত্রোক্ত ) পদার্থগুলির পরপরটির অভাব হইলে, তাহাদিগের অনন্তরের অর্থাৎ তাহাদিগের পূর্ববপূর্ববটির অভাব প্রযুক্ত অপবর্গ হয়, স্কুতরাং সংসার ও অপবর্গ হইতে পারে অর্থাৎ আত্মা নিত্য পদার্থ হইলেই তাহার সংসার ও অপবর্গ হইতে পারে। কিন্ত আত্ম উৎপত্তি-ধর্ম্মক অর্থাৎ দেহের সহিত উৎপন্ন হইলে ( পূর্বেরাক্ত সংসার ও অপবর্গ ) হইতে পারে না। যেহেতু আতা উৎপন্ন হইয়া দেহ, ইন্দ্রিয়, বৃদ্ধি এবং বেদনা অর্থাৎ সুখ-দুঃখের সহিত সম্বন্ধযুক্ত হয়। ইহা অর্থাৎ অভিনব দেহাদির সহিত সম্বন্ধ এই আতার অর্থাৎ উৎপন্ন বলিয়া স্বীকৃত আত্মার স্বকৃত কর্ম্মের ফল হয় না। কারণ, উৎপন্ন পদার্থ বিদ্যমান থাকিয়া অর্থাৎ উৎপত্তির পূর্বেও বিদ্যমান থাকিয়া উৎপন্ন হয় না। অবিদামান অর্থাৎ এই জন্মের পূর্বের যাহার অন্তিত্বই ছিল না, অথবা নিরুদ্ধ অর্থাৎ একেবারে অত্যস্ত বিনষ্ট সেই আত্মার (উৎপন্ন বলিয়া স্বীকৃত আত্মার) স্বকৃত কর্ম্মের ফলভোগ নাই; স্থতরাং এইরূপ হইলে এক আস্থার অনেক দেহের সহিত যোগ অর্থাৎ পুনঃ পুনঃ সংসার এবং শরীরের সহিত অত্যন্ত বিয়োগ অর্থাৎ মোক হইতে পারে না। এইরূপে যে পদার্থে অর্থাৎ সন্দিহ্যমান ধর্মদ্বয়ের মধ্যে যে ধর্মাটিতে প্রমাণ অনুপপদ্যমান বুঝে, তাহাকে অনুজ্ঞা করে না । সেই এই, এইরূপ লক্ষণাক্রান্ত উহ, অর্থাৎ এই পদার্থ এইরূপ হইতে পারে, এইরূপ হইতে পারে না, এই প্রকার যে অনুজ্ঞা বা সম্ভাবনা নামক জ্ঞানবিশেষ, তাহাঁ তর্ক নামে কথিত হয়।

বিরতি। কোন পদার্থের সামান্ত জ্ঞান থাকিলেও বিশেষ জ্ঞান সকলের থাকে না। বিশেষ জ্ঞানের ইচ্ছা হইলে সেথানে ছইটি ধর্ম লইয়া আলোচনা করে। বেমন আত্মা বিলয়া একটা পদার্থ আছে, ইহা জ্ঞানিলেও, তাহা নিতা, কি জনিতা, ইহা বুঝা যাইতেছে না, জর্থাৎ আত্মার নিতাত্বরপ বিশেষ তথাটি বুঝিবার ইচ্ছা হইলেও বুঝিতে পারা যাইতেছে না। কারণ, আত্মার

অনিতাত্ব বিষয়ে সেখানে একটা স্কৃত্ব সংশার উপস্থিত হইরাছে। স্থতরাং সেখানে আত্মার নিতাত্ব বিষয়ে প্রমাণ উপস্থিত হইরাও তাহা কার্যাকারী হইতেছে না। ঐ স্কৃত্ব সংশারটা বিনষ্ট করিতে না পারিলে প্রমাণ কিছু করিতেও পারে না; এ জন্ত সেখানে তর্ক আবশুক। যাহারা আত্মার সংসার ও অপবর্গ মানেন, তাহারা ঐ স্থলে ব্বেন বে, আত্মা নিতা হইলেই তাহার সংসার ও অপবর্গ হইতে পারে, অনিতা হইলে তাহা হইতে পারে না। অর্থাৎ আত্মার নিতাত্ব বিষয়েই প্রমাণ সন্তব; স্কতরাং আত্মা নিতা হইতে পারে, অনিতা হইতে পারে না, এইরূপ জ্ঞানই এখানে তর্ক। উহার হারা পূর্কজাত সংশ্রের নির্ধি হইলে আত্মার নিতাত্বসাধক প্রমাণ আত্মার নিতাত্ব সাধন করে। তর্ক এইরূপ জনেক হলে প্রমাণের সাহাব্য করে, তর্ক নিজে প্রমাণ নহে, প্রমাণের সহকারী।

টিগ্ননী। প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাব্যব নিরূপণের পরেষ্ট্র মহর্ষি তর্কের নিরূপণ করিয়াছেন। কারণ, পঞ্চাব্যবের হারা প্রমাণ প্রদর্শন করিলেও অনেক হলে প্রমাণ-বিষয়ের অভাব-বিষয়ে স্থান্ত সংশ্যবশতঃ প্রমাণ তাহার প্রতিপাদা তবে প্রবৃত্ত হইতে পারে না, এ অন্ত তর্ক আবশুক হয়। তর্ক শব্দের হারা তর্কশাস্ত বুঝা যায় এবং আপত্তিবিশেষও বুঝা যায়, আবার অনুমানও বুঝা যায়। হেতৃ, তর্ক, স্থায়, অধীক্ষা, এই চারিটি শব্দ প্রাচীনগণ অনুমান অর্থেও প্রয়োগ করিয়াছেন, এ কথা উদ্যোতকরের কথাতেও পাওয়া যায়।

কিন্ত মহর্ষি গোতমের এই স্ত্রোক্ত তর্ক পদার্থ কারণের উপপ্রিপ্রযুক্ত °উহ"। কেহ কেহ বলিয়াছেন, কারণের উপপত্তিযুক্ত উহ। ভাষ্যকার এখানে কারণ শব্দের অর্থ বলিয়াছেন— প্রমাণ। উপপত্তি শক্ষের অর্থ বলিরাছেন –সম্ভব। এই পদার্থে প্রমাণ সম্ভব হয়, এই কথার ছারা ভাষ্যকার স্ত্রকারোক্ত কারণোপপত্তির ব্যাখ্যা করিয়াছেন এবং হেতু শক্ষের ছারা পরে আবার পূর্ব্বোক্ত প্রমাণেরই পুনর্ব্যাখ্যা করিয়াছেন। কারণ এবং হেতু শব্দ প্রাচীন কালে প্রমাণ অর্থেও প্রযুক্ত হইত। ভাষ্যকার এখানে তাহাই দেখাইরা মহর্বি-স্থ্যোক্ত 'কারণ' শব্দের দারা এখানে প্রমাণ অর্থ গ্রহণ করিয়াছেন। ভাষ্যকার শেবে বলিয়াছেন বে, তর্ক, প্রমাণের উপপত্তি-প্রযুক্ত একতর ধর্মকে অনুজ্ঞা করে। এই অনুজ্ঞার বাাধ্যায় বলিরাছেন, —এই পদার্থ এইরূপ হইতে পারে, এতভিন্ন হওয়া সম্ভব নহে। তাৎপর্য্যানকাকার এখানে ভাষ্যকারের তাৎপর্য্য বর্ণন করিরাছেন বে, যে বিষয়ে প্রমাণ প্রবৃত্ত হইতে উদ্যুত হইরাছে, দেই বিষয়টির বিপর্যায় শঙ্কা অর্থাৎ তাহার অভাব বিষয়ে সংশাম হইলে, যে পর্যান্ত কোন অনিষ্ট আপত্তি ঐ উৎকট সংশাম নিবৃত্ত না করে, সে পর্যান্ত তদিবরে প্রমাণ প্রাকৃত হইতে পারে না। সেই সংশব্দের নিবৃত্তি হইলেই প্রমাণের নিজ বিষয়ে প্রামাণের সম্ভব হয়। ঐ প্রমাণ-সম্ভবকেই বলা হইয়াছে—প্রমাণের উপপত্তি। সেই প্রমাণের উপপত্তি কর্তৃক প্রমাণ অনুজ্ঞাত হইলে প্রমাণের বিষয়টি পরিশোধিত হয় অর্থাৎ তদিবরে পূর্বজাত সংশব দ্রীভূত হইয়া বায়। তথন প্রমাণের সেই সংশব্দেশ অন্তরার না থাকার প্রমাণ তাহার নিজ বিষয়ে প্রবৃত্ত হইয়া তাহার ফল সম্পাদন করে অর্থাৎ তথন তন্ত্বনিশ্চয় জন্মায়। তাৎপর্য্য-টীকাকার প্রথম স্ত্র-ভাষ্য-বার্তিকের ব্যাধ্যায় "তর্ক" প্রস্তাবে বলিরাছেন বে, প্রমাণবিবরের যুক্তাযুক্ত বিচাররপ "তর্ক" যুক্ততত্তে প্রবর্তমান প্রমাণকে অনুক্রা করতঃ অনুপ্রহ করে, তর্কান্তর্গতি প্রমাণ তর নির্ণয়ে সমর্থ হয়। সেথানে তাৎপর্যাটীকাকারের এই কথার ব্যাথ্যায় উদন্তনাচার্য্য তাৎপর্যাপরিগুদ্ধিতে বলিরাছেন বে, "তর্ক প্রমাণকে অনুক্রা করে" ইহার অর্থ এই বে, তর্ক প্রবর্তমান প্রমাণের অনুকৃলভাবে অবস্থান করে। "অনুগ্রহ করে" ইহার অর্থ নির্ক্ত্যাপার প্রমাণকে ব্যাপারবিশিষ্ট করে অর্থাৎ যে উৎকট সংশর বশতঃ প্রমাণ নিজ বিষয়ে ব্যাপারশৃক্ত ছিল, সেই সংশর্জপ অন্তর্গান্টকৈ নিরন্ত করিয়া প্রমাণকে ব্যাপারশৃক্ত করে অর্থাৎ নিজ বিষয়ে প্রবৃত্ত করে।

ভাষ্যকার এথানে তর্কের স্বরূপ বর্ণনার জন্ত প্রথমেই বলিরাছেন যে, তবজিজ্ঞানার পরে সংশব জন্মিলে, তর্ক সেই সন্দিছ্মান ধর্মহারের একটিকে প্রমাণের উপপত্তিপ্রযুক্ত অনুজ্ঞা করে। তাৎপর্যাটীকাকার এখানে বলিয়াছেন যে, যদিও সংশয়ের পরেই জিজ্ঞাসা জন্মিয়া থাকে, তথাপি আনেক স্থলে জিজ্ঞাসার পরেও সংশয় জালা, সেই সংশয়ই এখানে ভাষ্যকারের বিবক্ষিত। কারণ, জিজাসার পরজাত সেই সংশারই তর্কোপস্থিতির অস। তর্ক সেই সংশবের বিষয় ছাইটি পক্ষের একটির নিষেধের দারা অপরটিকে প্রমাণের বিষয়রূপে অন্তক্তা করে; স্ততরাং যে বিষয়ে সংশয় উপত্তিত হয়, সেই বিষয়েই তর্ক উপত্থিত হয় অর্থাৎ বে বিষয়ে সংশয় হয় নাই, তথিষয়ে তর্ক উপস্থিত হয় না। এ জন্ম সংশয়কে তর্কোপস্থিতির অন্ন বলা হইয়াছে। ফলকথা, ভাষাকার প্রমাণের বিষয়ের অনুজ্ঞাকেই তর্ক বলিয়াছেন। "এই পদার্থ এইরূপ হইতে পারে, অন্তরূপ হইতে পারে না" এইরূপ জ্ঞানবিশেষই ভাষ্যকারের মতে প্রমাণ-বিষয়ের অফুক্তা। প্রমাণের বিষয়ে সংশয় নিরাসই ঐ তর্কের ফল। উহাকেই বলা হইরাছে, তর্কের অমুগ্রহ। তর্ক প্রমাণকে অন্তগ্রহ করে অর্থাৎ প্রমাণের বিষয়ে সংশয় নিরাস করে। উদয়নের ব্যাথ্যা পুর্কেই বলিয়াছি। স্থাকার যে উহকে তর্ক বলিয়াছেন, ভাষ্যকারের মতে ধাহা প্রমাণবিষয়ে পদার্থের অনুজ্ঞা, উদ্যোতকর দেই জ্ঞানকে সম্ভাবনা নামক অতিরিক্ত জ্ঞান বলিয়াছেন। তিনি বছ বিচারপ্রস্কিক এখানে সিদ্ধান্ত বলিয়াছেন বে, "উহ" বা "তর্ক" সংখয়ও নতে, নির্ণয়ও নতে, ইহা এইরূপ হইতে পারে; এই প্রকার সম্ভাবনারপ জানই মহর্বি ক্র্রোক্ত উহ বা তর্ক। মহর্বি সংশারকে এবং নির্ণয়কে পৃথক্রপে বলিয়া তর্কের পৃথক উলেখ করিয়াছেন, স্বতরাং মহর্বি গোতমোক্ত তর্ক-পদার্থ, সংশয় ও নির্ণয় হইতে ভিন্ন প্রকার জ্ঞান। প্রাচীন কালে কেহ কেহ এই তর্ককে সংশয়বিশেষ বলিতেন, কেই নির্ণয়বিশেষ বলিতেন, কেই অভুমান বলিতেন। উদ্যোতকর সে সকল মত খণ্ডন করিয়াছেন।

উদ্যোতকরের মতাত্বসারে পরবর্তী স্থায়াচার্য্যগণ সংশন্ন ও নির্ণন্ন ছিল "স্থাবনা" নামক কোন আন স্বীকার করেন নাই এবং ঐরপ জ্ঞানকে "তর্ক" বলেন নাই। পরবর্তিগণের মতে আপত্তি-বিশেবের নাম তর্ক। উদন্যনাচার্য্য তাৎপর্যাপরিগুদ্ধিতে বলিয়াছেন বে, অনিষ্টপ্রসঞ্গই তর্কের স্বরূপ। তিনি কিরণাবলী গ্রন্থে বলিয়াছেন বে, যাহা প্রসন্ধ্বরূপ এবং বাহার অপর নাম "উহ", তাহাই "তর্ক।" তর্কের অপর নাম "প্রসন্ধ", এ কথা এখানে তাৎপর্যাদীকাকারও লিবিয়াছেন। "প্রসন্ধ" বলিতে এখানে প্রসন্ধি; তাহার কলিতার্থ আপত্তি। তার্কিক-

রক্ষাকার এই তর্কের স্বরূপ বিশদরূপে ব্যক্ত করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন যে<sup>2</sup>, তর্ক বলিতে অনিষ্ঠপ্রসঙ্গ। অনিষ্ট ছিবির;—(э) বাহা প্রমাণসিদ্ধ, তাহার পরিত্যাগ এবং (২) বাহা অপ্রামাণিক, তাহার গ্রহণ। ইহার যে কোন অনিষ্টের যে প্রসন্ধ অর্থাৎ আপত্তি, তাহাকে তর্ক বলে। বেমন কেই বলিলেন, —জলপান করিলে পিপানা নিকৃতি হয় না। এই কথা ওনিয়া অপর ব্যক্তি আপত্তি প্রকাশ করিলেন বে, "ধদি জল পীত হইয়াও পিপাসার নিবর্ত্তক না হয়, তাহা হইলে পিপাস্থ ব্যক্তিরা জল পান না করুক ? তাহারা জল পান করিরা থাকে কেন ?" এই স্থলে পিপাস্থ ব্যক্তিরা বে জল পান করিয়া থাকে, ইহা প্রমাণদিভ, ইহা অস্বীকার করিবার উপায় নাই। ঐ প্রমাণদিদ্ধ পদার্থের পরিত্যাগরূপ অনিষ্টের প্রদন্ধ বা আপতি প্রকাশ করায় উহা "তর্ক" হইল। এবং কেহ বলিলেন—জল পান করিলে ঐ জল অন্তর্জাহ জন্মায়। তথন অপর ব্যক্তি আপতি প্রকাশ করিবেন যে, "যদি পীত জল অন্তর্জাহ জন্মায়, তাহা হইলে আমারও অন্তর্জাহ উৎপাদন করুক, আমিও ত জল পান করিলাম; আমার অন্তর্জাহ জ্ঞায় না কেন ?" এথানে আপত্তিকারীর অন্তর্জাহ অপ্রামাণিক, তাহার স্বীকারের প্রদন্ধ বা আপত্তি প্রদর্শন করার উহাও "তর্ক" হইবে। পরবর্তী নব্য নৈয়ায়িকগণও আপত্তিবিশেষকেই "তর্ক" বলিয়াছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ ফ্র-বাাথাায় বলিয়াছেন বে. (স্ত্রে) কারণ শব্দের অর্থ ব্যাপা, উপগত্তি শব্দের অর্থ আরোপ। 'কারণোপগত্তি' বলিতে এথানে ব্যাপা পদার্থের আরোপ। উহ শব্দের অর্গও আরোপ। তাহা ইইলে বুঝা যায়, বাাপা পদার্থের আরোপপ্রাযুক্ত যে আরোপ, তাহাই "তর্ক"। যে পদার্থ থাকিলেই অপর একটি পদার্থ দেই সঙ্গে সেথানে থাকিবেই, সেই পূর্ব্বোক্ত পদার্থটিকে বাপা পদার্থ বলে এবং বে পদার্থটি তাহার সমন্ত আশ্রয়েই থাকে, তাহাকে ঐ পদার্থের বাাপক বলে। বাাপ্য থাকিলেই দেখানে তাহার ব্যাপক থাকিবে, স্কুতরাং ব্যাপ্য পদার্থের আরোণ প্রযুক্ত ব্যাপক প্ৰার্থেরই আরোপ বা আপত্তি করা যায়। তাহা হইলে বুঝা যায়, ব্যাপ্য প্লার্থের আরোপ প্রযুক্ত যে তাহার ব্যাপক পদার্থের আরোপ, তাহাই স্তুকারের অভিনত "তর্ক"। বেধানে বাপক পদার্থটি আছে, দেখানে তাহার আরোপ বা আপত্তি হয় না। ঐত্তপ আপত্তি প্রকাশ করিলে তাহাকে বলে "ইষ্টাপত্তি"। পর্নতে ধুমও আছে, বহ্নিও আছে, সেধানে যদি কেহ পর্কতে ধুম আছে বলিলে, অপর ব্যক্তি বলেন যে, "বদি পর্কতে ধুম থাকে, তাহা হইলে বহি থাকুক্," তাহা হইলে উহা "তর্ক" হইবে না। কারণ, পর্বতে বহি আছেই; স্থতরাং পর্বতে ৰহিন্ত আপত্তি ইষ্টাপত্তি। তাহা হইলে বলিতে হইবে বে, যে ভান ব্যাপক পদাৰ্থশৃদ্ভ বলিয়া নিশ্ভিত, সেই স্থানে ব্যাপ্য পদার্থের আরোপ প্রযুক্ত ব্যাপক পদার্থের যে আরোপ, তাহাই তর্ক। বৃত্তিকার এইরপেই স্থার্থ বর্ণন করিয়াছেন। "আরোপ" বলিতে ভ্রম জান। ঐ ভ্রম জান ছিবির। যেখানে প্রতিবন্ধক জ্ঞান সত্ত্বেও ইচ্ছাপূর্ত্তাক আরোপ করা হয়, তাহাকে বলে "আহার্য্য

তকোহনিষ্টপ্রসক্ষ ভাগনিষ্টং বিবিধং নতম্।
 প্রামাণিকপরিত্যাগন্তবেতরপরিগ্রহঃ ।—ভার্কিকরকা, ৭০ কারিকা।

ত্রম"। উহা ইজ্ঞাপূর্ত্মক কুত্রিম ভ্রম বলিয়াই মনে হয়, নৈয়ায়িকগণ উহাকে "আহার্য্য" বলিতেন। সংস্কৃত ভাষার কৃত্রিম অর্থে "আহার্য্যা" শব্দের প্ররোগ আছে । আর যে ভ্রম ইচ্ছাপুর্বক নহে অর্থাৎ বাহার পুর্বের ভাহার প্রতিবন্ধক বর্ণার্থ জ্ঞান জন্মে নাই, সেই ভ্রমকে বলা হইয়াছে "অনাহার্য্য ভ্রম"। তর্কের লক্ষণে বৃত্তিকার বে "আরোপ" বলিয়াছেন, তাহা পুর্কোক্ত "আহার্য্য ভ্রম"। জলে বভি নাই জানি, ধুম নাই—ইহাও জানি, কিন্তু কেহ যথন জলে ধুম আছে ইহা বলে, সমর্থন করে, তথন আপত্তি প্রকাশ করি যে, যদি জলে ধুম থাকে, তবে বহিং থাকুক। এখানে বঙ্গির বাাপা পদার্থ ধুম বা বিশিষ্ট ধুমের জলে আরোপ করিয়া, তৎপ্রযুক্ত দেখানে তাহার ব্যাপক বহ্নির আরোপ করায় উহা "তর্ক" হইবে। ঐ স্থলে ঐ সুইটি আরোপই ইছাপ্রযুক্ত। জলে বুম নাই এবং বহ্নি নাই, ইহা জানিয়াই ঐকপ আরোপ করায়, উহা "আহার্য্য" আরোপ। বে কোন পদার্থের আরোপ করিয়া তৎপ্রযুক্ত বে কোন পদার্থের আরোপ "ভর্ক" নহে। যেমন क्ट " अहे शृद्ध हरी थांक" अहे कथा बनिता, यनि कह बतान त्य, "यनि अहे शृद्ध हरी थांक, তাহা হইলে অর থাকুক", এইরূপ আরোপ "ভর্ক" হইতে পারে না । কারণ, হস্তী অখের ব্যাপ্য भर्मार्थ नटह, वर्षां ६ हजी थाकिताई ता त्मथाता वार्थ थाकित्व, **धमन निवम नाई।** "यनि धई গুহে হস্তী থাকে, তাহা হইলে হস্তীর বন্ধন স্তম্ভ পাক্তক", এইরূপ আরোপ ঐ স্থলে "ভর্ক" হইতে পারে। কারণ, হস্তী থাকিলে অর্থাৎ হস্তীর বাদগৃহ হইলে সেথানে তাহার বন্ধন-স্তম্ভ থাকিবেই। অবগ্র বদি সে গুহে বন্ধন-স্কন্ত থাকে, তাহা হইলে এরপ আপত্তি "তর্ক" হইবে না, উহা ইষ্টাপতি হইবে। ফলকথা, নবামতে ঐরপ আপতিবিশেষ্ট তর্ক। উহা এক প্রকার মানস প্রতাক। তার্কিক, বাকোর দ্বারা তাঁহার ঐ আপত্তিরূপ মান্স জ্ঞান প্রকাশ করিয়া থাকেন। তার্কিকের সেই আপত্তিই "ভর্ক", তাঁহার বাক্য "ভর্ক" নহে। আপত্তিস্থলে "আপাদ্য" ও "আপাদক" এই ছুইটি পদার্থ আবশুক। বাহার আপত্তি করা হয়, তাহাকে "আপাদ্য" বলে, যে পদার্থের আরোপপ্রযুক্ত আপত্তি হয়, তাহাকে "আপাদক" বলে। বেমন বিশিষ্ট ধুম আপাদক— বহি আপাদ্য। আপাদ্যটি ব্যাপক হইবে, আপাদকটি তাহার ব্যাপ্য হইবে। ব্যাপ্য থাকিলেই সেখানে তাহার ব্যাপক থাকিবেই; স্কুতরাং ব্যাপ্যের আরোপ প্রযুক্ত ব্যাপকের আপত্তি করা যায়। এ জন্ত ব্যাপ্য পদার্থ টিই "আপাদক" হয়, ব্যাপক পদার্থ টি তাহার "আপাদ্য" হয়। "ব্যাপ্য" পদার্থ থাকিলেই বেমন তাহার "ব্যাপক" পদার্থটি দেখানে থাকে, তক্রপ ঐ ব্যাপক পদার্থের অভাব থাকিলে সেথানে ব্যাপ্য পদার্থের অভাব থাকে; স্থতরাং "তর্ক" স্থলে "আপাদ্য"রূপ ব্যাপক পদার্থের অভাব নিশ্চয় হইলে তত্মারা দেখানে "আপাদক"রপ বাাপা পদার্থের অভাব নিশ্চয় হইয়া বাইবে। একপ নিশ্চর অন্থমিতি। নবামতে তর্কের মূলীভূত ব্যাপ্তিজ্ঞানের সাহায্যে ঐরপ অনুমতি জন্ম। এইরপ হেতু পদার্থে সাধাধর্মের ব্যক্তিচার সংশর হইলে তর্কের হারা তাহার নিবৃত্তি হর। বেমন "ধুম বদি বহিংর বাভিচারী হর, তাহা হইলে বহিংজন্ত না হউক," এই প্রকার তর্ক উপস্থিত হইলে সেখানে ধুনে বহিজ্ঞত্ব অবগ্র স্বীকার্য্য বলিয়া ঐ

<sup>&</sup>gt;। वाश्वीत्वाकाविदेकतमारेदः—( किंद्रिकावा, र मर्ग, ३८ त्माक )।

হেত্র হারা "খ্ম বহিন্দ ব্যক্তিচারী নহে" এইরপ অন্তমিত জয়ে। তাহার ফলে "খ্ম বহিন্দ ব্যক্তিচারী কি না" এইরপ সংশ্ব নিবৃত্ত হয়। যাহা বহিজ্ञ পদার্থ, অর্পাৎ ব'ল্ল বাতীত যাহার উৎপত্তিই হয় না, সেই ধুম বা বিশিষ্ঠ খ্ম বেখানে থাকিবে, সেথানে বহিন্দ থাকিবেই; স্কৃতরাং ধ্ম বা বিশিষ্ঠ খ্ম বহিন্দ গুলির প্রাভিচারী নহে, পুর্কোক্ত প্রকার তর্কের ফলে এইরপ অনুমিতি জয়ে। তাহার পরে প্র্কোক্ত সংশ্ব নিবৃত্ত হয়। ফলতঃ সংশ্ব নিবৃত্তিই তর্কের শেষ ফল। এই সংশ্ব নিবৃত্তি কোনরপেই হইতে পারে না বলিয়া চার্কাক এই সিদ্ধান্তের তীর প্রতিবাদ করিয়া গিয়াছেন। উদয়নাচার্যা ভারকুস্থমাঞ্জলি এছে তাহার উত্তর দিয়াছেন। প্রহর্ধমিশ্র তাহার "বংগুনগণ্ডখানা" এছে উদয়নের ঐ কথার উপহাসের সহিত্ত উরেথ করিয়া তাহার প্রতিবাদ করিয়াহেন। "থণ্ডনোদ্ধার" গ্রন্থে বাচম্পতিমিশ্র এবং "তম্বচিস্তামণি"র তর্ক প্রকরণে গলেশ শ্রিহর্বের প্রতিবাদের উত্তর দিয়া গিয়াছেন। (ছিতীয়াধ্যানে ২ আঃ, ৩৮ স্কেভাষ্যা টার্মনী দ্রন্থয়।) পরবর্তী ভারাচার্যাগণ এই তর্ককে পাচ প্রকার বলিয়াছেন এবং এই তর্কের পাচটি অঙ্গ বলিয়াছেন। সেই পঞ্চান্দের কো:নাট না থাকিলে তাহা তর্ক হইবে না; তাহাকে বলে তর্কাভাস। "লাঘৰ", "গৌরব" প্রভৃতি আরও বতকগুলি প্রমাণের সহকারী আছে, দেগুলি আপত্তি পদার্থ নহে বলিয়া তর্ক নহে; তবে তর্কের ভার প্রমাণের সহকারী বলিয়া তর্কের ভার ব্যবহৃত হয়। এ সকল কথারও যথাস্থানে আলোচনা দ্রস্টব্য।

ভাষ্যকার তর্কের উদাহরণ বলিতে যথাক্রমে যে ভাবে তর্কের উথান হয়, তাহা বলিয়াছেন। প্রথমতঃ "জ্ঞাতা আছে" এইরূপে জ্ঞাতার সামান্ত জ্ঞান হয়। যখন জ্ঞাতব্য বিষয়ে জ্ঞান জ্মিতেকে, তথন এই জ্ঞানের অবশু কর্ত্তা আছে, এইরূপে জ্ঞাতা বা আয়ার সামান্ততঃ জ্ঞান হইলে পরে দেই জ্ঞাতাকে তত্ততঃ জ্ঞানিব অর্থাৎ আয়া নিত্য, কি অনিত্য, ইহা জ্ঞানিব, এইরূপ ইচ্ছা জয়ে। তাহার পরে সেই আয়া উৎপত্তিধর্ম্মক অর্থাৎ তাহার উৎপত্তি হয় অথবা আয়ার উৎপত্তি হয় না, আয়া নিত্যসিন্ধ পদার্থ, এইরূপ সংশব জয়ে। তাহার পরে আজ্ঞিকগণের এইরূপ তর্ক উপত্থিত হইয়া থাকে,—য়দি আয়ার উৎপত্তি না হয় অর্থাৎ আয়া নিত্য পদার্থ হয়, তাহা হইলে দেহাদির উৎপত্তির পূর্ক্ষেও আয়া থাকে, স্তর্জাং একই আয়ার মানা দেহাদি সম্বন্ধনতঃ পূর্কেজমাক্রত কর্ম্মনের ভাগে এবং পূর্কাক্রত কর্ম্মনের এই বর্ত্তমান দেহাদি পরিগ্রহ হইতে পারে। ফলকথা, তাহা হইলে আয়ার সংসার হইতে পারে। জন্ম না নাহলৈ আজ্ঞিকগণের মতে আয়ার সংসার হয় না। আয়া নিত্য হইলে বহু জয়ের কর্মাদির সাহায়ে। তত্ত্বজ্ঞান লাভ করিয়া আয়ার মোক্ষলাভও হাইতে পারে। আয়ার উৎপত্তি হইলে তাহার

শ্বাশ্বাদিভেদেন তর্কঃ প্রকাবিং স্বতঃ।
 ব্যাপ্তিক্তীপ্রভিত্তিরব্দানং বিপর্বারে।
 বনিপ্রানপ্রকৃলত্বে ইতি তর্কালপ্রকন্।
 বলাত্তবাইকলো তর্কলাল্যাতা ভবেং।
 —তার্কিকরক্লা, ৭১।৭২।৭০।

সংসার ও মোক হইতে পারে না । কারণ, আত্মার উৎপত্তি হয় বলিলে যে দেহের সহিত বে আত্মা উৎপন্ন হইবে, সেই দেহের সহিতই তাহার সম্বন্ধ বলিতে হইবে; সেই দেহের পূর্বের আর সে আত্মা ছিল না, ইহা স্বীকার করিতে হইবে। কারণ, উৎপন্ন বস্তু উৎপত্তির পূর্বের থাকে না এবং উৎপদ্ম ভাব পদার্থ চিরত্বায়ী হয় না, কোন দিন তাহা অত্যন্ত বিনষ্ট হইবেই (ক্রায়-মতে ইহাই সিদ্ধান্ত)। তাহা ইইলে বর্তমান অভিনব দেহাদির সহিত সম্বন্ধ আত্মার পূর্ববৃত্তত কর্ম্মের ফল হইতে পারে না। পুর্বে যে আত্মা নাই, তাহার দেহাদি-সম্বন্ধ তাহারই কর্মফল হইবে কিরূপে 
 এবং পূর্বাচরিত কর্ম ভিন্ন অভিনব দেহাদি-সম্বন-নিবন্ধন বিচিত্র স্থপত্থ-ভোগও তাহার হইতে পারে না। এবং শরীরের সহিত উৎপন্ন আত্মা শরীরের সৃহিতই বিনষ্ট হইবে, স্মৃতরাং আত্মার অপবর্গও হইতে পারে না। আত্মা চিরকাল গাকিবে, কিন্তু তাহার আর কথনও দেহাদি-সম্বন্ধ হইবে না, এই অবস্থাই আত্মার কৈবল্যাবস্থা। আত্মা নিত্য না হইলে তাহা কথনই হইতে পারে না। এইরূপ তর্ক পূর্ব্বোক্ত প্রকার সংশ্য নিব্রত্ব করে, তথন আত্মার নিতাহুসাবক প্রমাণ আত্মার নিতাহনিশ্চর জন্মার। ভাষাকারের সন্মত এইরূপ তর্কস্থলেও কিন্ত নবাগণ-সন্মত প্রদক্ষ বা আপত্তি আছে। যদি আত্মা অনিত্য হয় অর্থাৎ দেহাদির দহিত উৎপন্ন পদার্থ হয়, তাহা হইলে আত্মার সংসার ও অপবর্গ না হউক, এইরূপ আপত্তিই নবা-মতে এখানে তর্ক হইবে। ভাষাকার প্রভৃতি প্রাচীন মতে ঐ হলে আল্লার অনুংপত্তিধর্মকল্প বিষয়েই প্রমাণকে উপপদ্যমান দেখিয়া "আত্মা অন্তংপত্তিধর্মক হইতে পারে অর্থাৎ তাহাই সম্ভব, উৎপত্তিধর্মক হইতে পারে না অর্গাৎ তাহা সম্ভব নহে" এই প্রকার অনুক্রা বা সম্ভাবনারপ জ্ঞানবিশেষই "তর্ক" হইবে। ভাষাকার বে তত্ত্তান বিষয়ের অর্থাৎ প্রমাণের বিষয় তত্ত্বটির অন্তজারপ জ্ঞানবিশেষকেই তর্কের স্বরূপ বলিতেন, তাহা পরবর্তী ভাষে। পরিক্ট আছে।

একেবারে অজ্ঞাত পদার্থে কোন সংশয়ই হয় না, স্থতরাং সেই পদার্থ বিষয়ে কোনরপ তর্ক হওয়া অসম্ভব। তাই নহবি "অবিজ্ঞাত পদার্থে" এইরূপ কথা না বলিয়া "অবিজ্ঞাত হত্ত্ব পদার্থে" এইরূপ কথা বলিয়াছেন। অর্থাৎ যে পদার্থের সামান্ত জ্ঞান আছে, কিন্তু তাহার বিশেষ জ্ঞান অর্থাৎ ভবজ্ঞান হইতেছে না, তাহার তত্ত্ববিষয়ে সংশয় জন্মিয়াছে, এমন পদার্থেই তর্ক হইবে। যে পদার্থের তত্ত্ববোধ জন্মিয়াছে, ঐ পদার্থে ঐ ভব্ববোধ স্থায় করিবার জন্তু সাংখ্যাশান্ত্রে ভক্রবা, ধারণ প্রভৃতি অন্তঃকরণ-ধর্মকে "উহ" বলিয়া উপদিও ইইয়াছে। এখানে সেই সাংখ্যাল্ত্রাজ "উহ" কেহু না বুবোন, এই জন্তু মহর্ষি স্বত্রে "অবিজ্ঞাততত্ত্বহর্পে" এই অংশ বলিয়াছেন। যদিও স্বত্রে "কারণোগপত্তি" শব্দ থাকাতেই ইহা ব্রা যায়, অর্থাৎ সাংখ্যাল্ত্রাজ "উহ" বখন এই স্ব্রোক্ত কারণোপপত্তি প্রযুক্ত নহে, তখন এই স্ব্রোক্ত "উহ" সাংখ্যাল্ত্রাজ "উহ" নহে, ইহা বুঝা যায়; তাহা হইলেও উদ্যোতকর প্রভৃতি বলিয়াছেন যে, "অবিজ্ঞাততত্ত্বহর্পে" এই কথা না বলিলে স্ব্রোক্ত "কারণোপপত্তি" শব্দের বর্থাক্ত বাখ্যা বুঝা যায় না, এই জন্তু মহর্ষি স্বত্রের প্রথমে ঐ অংশ বলিয়াছেন। তাৎপর্য্যাকারারও এই কথা বলিয়া তাৎপর্য্য বর্ণন করিয়াছেন যে, স্ব্রকার কোন বাক্য বলিলে তাহার একটা প্রয়োজন চিন্তা করিতে হয়। কিন্তু মনে

রাখিবে, এখানে স্ত্রকারের বাক্যাণাবে কোন আগ্রহ ছিল না, তিনি ম্পষ্ট করিয়াই বলিয়া গিয়াছেন। "তত্বজ্ঞানার্থই" এই অংশের দ্বারা তর্কের প্রয়োজন বলা হইয়াছে। অজ্ঞাতত্ব প্রনার্থে তত্বজ্ঞানের নিমিত্ত "উহ"কে "তর্ক" বলিলে প্রমাণও তর্ক হইতে পারে; তাই বলিয়াছেন, "কারণোপপত্তিতঃ"। "কারণোপপত্তি"র ব্যাখ্যা পূর্কেই বলা হইয়াছে। "অবিজ্ঞাততবে" এইরূপ কথা বলিলে অর্গাৎ ঐ কথার পরে অর্থ শব্দের প্রয়োগ না করিলে "অবিজ্ঞাততব" শব্দের দ্বারা বে ব্যক্তি তত্ব বুর্নিতে পারিতেছে না, সেই ব্যক্তিকেও বুঝা বাইতে পারে অর্থাৎ ইরূপ অর্থের ক্রম অথবা সংশ্বর হইতে পারে, তাই উহার পরে অর্থ শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। অর্থ শব্দের প্রয়োগ থাকার বে পদার্থের তত্ত্বটি বুঝা বাইতেছে না, সেই পদার্থকেই ঐ কথার দ্বারা নিঃসন্দেহে বুঝা বাইবে। উদ্যোতকর এই সকল কথার ল্লায় এথানে আর একটি কথা বলিয়াছেন বে, স্থ্রে ঐ স্থলে ষল্লী বিভক্তির অর্থে সংগ্রমী বিভক্তির প্রয়োগ হইয়াছে। কারণ, ঐ স্থলে ষল্লী বিভক্তির প্রয়োগ হওয়াই উচিত। উন্যোতকর এই কথার সমর্থনের জল্প কণাদের একটি স্থ্র উদ্ধৃত করিয়া ঋষিস্প্রে ষল্লী বিভক্তির স্থানে সপ্রমী বিভক্তির প্রয়োগ দেখাইয়াছেন।

ভাষ্য। কথং পুনরয়ং তত্ত্জানার্থা ন তত্ত্ত্জানমেবেতি, অনব-ধারণাৎ, অনুজানাত্যয়মেকতরং ধর্মং কারণোপপত্ত্যা, ন স্ববধারয়তি ন ব্যবস্থাতি ন নিশ্চিনোতি এবমেবেদমিতি। কথং তত্ত্জানার্থ ইতি, তত্ত্জানবিষয়াভ্যমুজ্ঞালকণাদ্হাদ্ভাবিতাৎ প্রসমাদনন্তরং প্রমাণস্থ সামর্থ্যাৎ তত্ত্জানমূৎপদ্যত ইত্যেবং তত্ত্জানার্থ ইতি। সোহয়ং তর্কঃ প্রমাণানি প্রতিসন্দ্র্যানঃ প্রমাণাভ্যমুজ্ঞানাৎ প্রমাণসহিতো বাদেহপদিষ্ট ইতি। অবিজ্ঞাততত্ত্বে ইতি যথা সোহর্থো ভবতি তক্ষ্য তথাভাব-ক্তত্ত্বমবিপর্যায়ো যাথাত্থ্যম্।

অনুবাদ। (প্রশ্ন) এই তর্ক তত্তজানার্থ কেন ? তত্তজানই নয় কেন ? (উত্তর) যেহেতু অবধারণ করে না। বিশদার্থ এই যে, এই তর্ক প্রমাণের উপপত্তি-প্রযুক্ত একতর ধর্মকে অর্থাৎ সন্দিহ্যমান ধর্মদ্বয়ের মধ্যে যেটি যুক্ত, যেটি সেখানে প্রকৃত তত্ত্ব, তাহাকে অনুজ্ঞা করে। কিন্তু এই পদার্থ এই প্রকারই, এইরূপ অবধারণ করে না, ব্যবসায় করে না, নিশ্চয় করে না, অর্থাৎ তর্ক স্বয়ং তত্ত্ব-শিচ্য়স্বরূপ নহে, সাক্ষাৎ সন্থমে সতন্ত্রভাবে তত্ত্ব-শিচ্যের সাধনও নহে, প্রমাণের দ্বারাই তত্ত্ব-শিচ্য় হয়, তর্ক ঐ প্রমাণের সহকারিতা করে।

(প্রশা)। (তর্ক) তত্বজ্ঞানার্থ কিরূপে ? অর্থাৎ তত্বজ্ঞানের স্বতন্ত্র সাধন না হইলে তাহা তত্বজ্ঞানার্থই বা হয় কিরূপে ? (উত্তর-) তত্বজ্ঞানবিষয়ের অর্থাৎ যেটি প্রমাণের বিষয়, প্রকৃত তত্ত্ব তাহার অনুজ্ঞাস্বরূপ ভাবিত অর্থাৎ চিন্তিত, (অতএব) প্রসন্ন অর্থাৎ নির্মান যে উহ (তর্ক), তাহার অনন্তর অর্থাৎ বিশুদ্ধ তর্কের পরে প্রমাণের সামর্থ্যবশতঃ তত্ত্জান উৎপন্ন হয়, এইরূপে (তর্ক) তত্ত্জানার্থ অর্থাৎ প্রমাণের সামর্থ্যবশতঃ প্রমাণের দ্বারাই তত্ত্জান জন্মে, কিন্তু অনেক সময়ে তাহাতে বিশুদ্ধ তর্ক আবশ্যক হয়, এই জন্মই তর্ককে তত্ত্জানার্থ বলা হয়।

সেই এই তর্ক প্রমাণের অমুজা করে বলিয়া, অর্থাৎ প্রমাণের বিষয়ে প্রবর্ত্তমান প্রমাণের অনুকৃলভাবে অবস্থান করে বলিয়া প্রমাণগুলিকে প্রতিসন্ধান করে অর্থাৎ সংশয়রূপ অস্তরায় নির্ত্তি করিয়া প্রমাণকে নিজ বিষয়ে প্রবৃত্ত করে, নির্ব্যাপার প্রমাণকে ব্যাপারযুক্ত করে, এ জন্ম বাদসূত্রে প্রমাণ সহিত হইয়া কথিত হইয়াছে, অর্থাৎ তর্ক প্রমাণের বিশেষ সহায়তা করে, তর্ক ব্যতীত অনেক সময়ে প্রমাণ তত্তনিশ্চয় জন্মাইতে পারে না, এ জন্ম একমাত্র তত্ত্বনির্পর্যোদ্দেশে যে-বাদ বিচার হয়, সেই বাদের লক্ষণে (১)২০১ সূত্রে ) প্রমাণের সহিত মহার্ষ তর্কেরও উল্লেখ করিয়াছেন।

(সূত্রে) "অবিজ্ঞাততত্বে" এই স্থলে সেই পদার্থটি যে প্রকার হয়, তাহার তথাভাব অর্থাৎ তদ্রপতা, তত্ত্ব, অবিপর্যায়, যাথাতথ্য, অর্থাৎ সূত্রে ঐ স্থলে যে "তব্ব" বলা হইয়াছে, উহার দ্বারা বুঝিতে হইবে, যে পদার্থ যেমন অর্থাৎ যে প্রকার, তাহার তদ্রপতা। অর্থাৎ পদার্থের প্রকৃত ভাবই তাহার তত্ত্ব, তাহাকেই বলে অবিপর্যায়, তাহাকেই বলে যাথাতথ্য।

টিয়নী। মহর্ষি-স্থানের হারা বুঝা গিয়াছে যে, তর্ক তত্বজ্ঞান নহে, তত্বজ্ঞানার্থ এক প্রকার জ্ঞানবিশেষই তর্ক। ইহাতে প্রশ্ন এই যে, তর্ক তত্বজ্ঞানই নয় কেন ? তর্ককে তত্বজ্ঞান না বলিয়া তত্বজ্ঞানার্থ বলা হইয়াছে কেন ? এতজ্বনে ভাষাকার বলিয়াছেন যে, তর্ক তত্বনিশ্চয় করে না, তত্বের অস্কুজ্ঞা করে। "তর্ক তত্বনিশ্চয় করে না" এই কথার হারা বুঝিতে হইবে, তর্ক তত্বনিশ্চয় নহে। ঐ তাৎপর্যোই ঐরূপ প্রয়োগ করা হইয়াছে। অবধারণ, ব্যবদায় এবং নিশ্চয়, এই তিনাট একই পদার্থ। তাৎপর্যাটীকাকার বলিয়াছেন য়ে, ভাষাকার এখানে তিনাট একার্থবাধক বাক্যের হারা 'তর্ক' তত্বনিশ্চয় হইতে অত্যন্ত ভিয়, ইহাই প্রকাশ করিয়াছেন। ভাষাকারের কথা এই যে, তত্ত্বনিশ্চয়কেই তত্বজ্ঞান বলে। তর্ক যথন তত্ত্বনিশ্চয় নহে, তথন তাহাকে তত্বজ্ঞান বলা য়ায় না। 'এই পদার্থ এই প্রকার হইতে পারে, অক্যপ্রকার হইতে পারে না' এই পদার্থ এই প্রকার হইতে পারে, অক্যপ্রকার হইতে পারে না' এই পদার্থ এই প্রকার করা তর্ক হিলা তাহা তত্বজ্ঞান হইতে পারিত। কিন্তু তর্ক ঐরূপ জ্ঞান নহে। ফলকথা, 'সংশ্যা'ও নহে, 'নিশ্চয়'ও নহে, 'ইহা এইরূপ হইতে পারে, অক্যরূপ' হইতে পারে না' এই প্রকার বিজ্ঞাতীয়

জ্ঞানবিশেষই তর্ক। ভাষ্যকার তাহাকেই বলিয়াছেন—প্রমাণবিষয়ের অভ্যক্ত্রজা অথবা তত্ত্বের অভ্যক্তা। সংশয় ও নিশ্চর হইতে ভিন্ন অনুজ্ঞা বা সম্ভাবনা নামক অতিরিক্ত জ্ঞান উদ্যোতকর সমর্থন করিয়াছেন। এখানে ভাষ্যকারের কথার দারাও ঐরপ জ্ঞান ভাষ্যকারেরও সম্মত বলিয়া বুঝা যায়, নচেং ভাষ্যকারের মতে তর্ক কিরপ জ্ঞান হইবে ? তাংপর্যাটীকাকারও এই মতের ব্যাখ্যায় এখানে তর্করপ জ্ঞানের পূর্ব্বোক্তরূপ আকার প্রদর্শন করিয়াছেন।

শেষে আবার প্রশ্ন হইয়াছে যে, তর্ক যদি তত্ত্ব নিশ্চর না জন্মার, তবে তাহাকে তত্ত্বজ্ঞানাগই বা বলা যায় কিরপে? এতত্ত্বরে ভাষাকার বলিয়াছেন বে, তর্ক তত্ত্ব্বানের বিষয় বে
তত্ত্ব, তাহার অন্তল্পাস্থরপ। এই তর্ক স্থাচিত্তিত হইলে বিশুদ্ধ হয়। সেই বিশুদ্ধ তর্কের
পরে প্রমাণের সামর্থ্যবশতঃ তত্ত্ব্বান জন্মে, এই জন্মই তর্ককে তত্বজ্ঞানার্থ বলা যায়।
তাৎপর্য্য এই যে, যদিও প্রমাণই তত্ত্বনিশ্চয় জন্মায়, কিন্তু তর্ক তাহার সহকারী হইয়া থাকে।
তর্ক কিরপে সহকারী হয়, তাহা পুর্কেই বলা হইয়াছে। এখানে প্রমাণের সামর্থ্য বলিয়া
ভাষ্যকার তর্কের স্বাতয়্য নাই, ইহাই প্রকটিত করিয়াছেন।

ভাষ্যে 'উহাদ্ভাবিতাং' এইরূপ পাঠই প্রক্কত। তাংপর্য্য নীকাকার ব্যাখ্যা করিয়া গিয়াছেন,—
"ভাবিতাচ্চিন্তিতাং অতএব প্রসন্নান্নির্দালাদিতি"। তর্ক স্থাচিন্তিত হইলে সর্বাঙ্গসমপন হয়;
স্বতরাং বিশুদ্ধ হয়! য়নি তর্কের প্রতিকৃল কোন তর্কান্তর থাকে, তাহা হইলে তর্ক হয় না।
ফলকথা, বিশুদ্ধ প্রকৃত তর্কের পরে সংশয়্ব নিরন্ত হওয়য়ও প্রমাণ নিজ সামর্থ্যবশতঃ তয়নিশ্চয়
জয়ায়, ইহাই ভাষ্যকারের তাৎপর্য্য। "ভাবিত" এবং "প্রসন্ন", এই ছইটি বিশেবণবোধক শব্দের
ছারা যে বিশেষণ প্রকাশ করা হইয়াছে, তাহা প্রমাণসামর্থ্যের বিশেষণরূপেই ভাষ্যকারের বিবক্ষিত
বলিয়া অনেকে বুঝিয়া থাকেন। কিন্ত ভাষ্যকারের সন্দর্ভাম্নারে তাহা বুঝা বায় না। স্থবীগদ ঐ
সন্দর্ভে মনোবোগ করিবেন। ভাষ্যে "প্রতিসন্দর্ধানঃ" এই স্থলে হেম্বর্গে "শান" প্রতায় বিহিত
ছইয়াছে। অর্থাৎ তর্ক প্রমাণকে প্রতিসন্ধান করে বলিয়াই বাদস্তরে প্রমাণের সহিত কথিত
ছইয়াছে। প্রমাণকে প্রতিসন্ধান করে কেন, এ জন্ত বলিয়াছেন—প্রমাণের অন্তর্জা করে বলিয়া।
তাৎপর্য্য এই য়ে, প্রমাণবিষয়ের অভাববিষয়ে য়ে সংশয়্ব জ্বয়ে, তর্ক তাহাকে নিরন্ত করিয়া প্রমাণকে
প্রতিসন্ধান করে অর্থাৎ নিজবিষয়ে প্রেরণ করে, ব্যাপারযুক্ত করে। এখানে প্রমাণের অন্তর্জা
বলিতে প্রবর্ত্তমান প্রমাণের অন্তর্কাতারে থাকা, অর্থাৎ প্রমাণের সাহায্য করা।

মহর্ষি গোতম ভারাঞ্চরপে তর্কের উল্লেখ করিলেও এই তর্ক সর্ব্বপ্রমাণেরই অনুগ্রাহক অর্থাৎ সহকারী। ভাষ্যকারও প্রথম স্ত্রভাষ্যে "প্রমাণানামর্থ্রাহকঃ" এইরূপ কথা বলিরাছেন। সেখানে তাৎপর্যাটীকাকার প্রতাক্ষ এবং শব্দপ্রমাণের সহকারী তর্কও প্রদর্শন করিরাছেন। মীমাংসকগণ তর্ককে প্রমাণের ইতিকর্ত্ত্বাতা বলিরাছেন। যাহা কোন কার্য্যে করণ, তাহা কার্য্য সাধন করিতে যাহাকে সহকারিরূপে অপেক্ষা করে, তাহাকে মীমাংসকগণ করণের ইতিকর্ত্ত্বাতা বলিরাছেন। করণ হইলেই তাহার ইতিকর্ত্ত্বাতা আবঞ্চক, ইহান্মীমাংসকদিগের সমর্থিত সিছাস্ত। তাৎপর্যাটীকাকারও প্রমাণের উপপত্তিকে ইতিকর্ত্ত্বাতা বলিরাছেন। ফলকথা, তর্ক

ক্ষেত্রন অনুমানপ্রমাণেরই অন্ধ বা সহকারী নহে, বিচারন্থলে তর্ক সর্জ্যপ্রমাণেরই সহকারী হয়।
এই জন্ত তাৎপর্যাটীকাকার যে কোন প্রমাণের হারা তর্কপূর্জক নির্ণয়কেই মহিষ গোতমোক্ত নির্ণয়
পদার্থ বিলিয়াছেন। উদয়নাচার্য্যও আত্মতত্ত্ববিবেক প্রত্যুহক বিলিয়া সিদ্ধান্তই অনুপ্রাহক বিলিয়া
ছেন। নীমাংসাচার্য্যগণও তর্ককে শন্ধপ্রমাণেরও অনুপ্রাহক বিলিয়া সিদ্ধান্তই করিয়াছেন। তগবান্
মন্তও তর্ককে শন্ধপ্রমাণের অনুপ্রাহক বিলিয়া গিয়াছেন। তর্ক কেবল অনুমান-প্রমাণেরই সহকারী
হয়, অন্ত প্রমাণত্তলে কুত্রাপি তর্ক আবন্তক হয় না, ইহা কেহই বলেন নাই। তার্কিকরক্ষাকার স্পাই
করিয়াই বিলিয়াছেন যে, তর্ক প্রত্যক্ষাদি সকল প্রমাণের অনুপ্রাহক<sup>8</sup>। এবং এই তর্কসাধ্য
'অনুপ্রহ' কি, ইহা বিলিতে তিনি অনুমান-প্রমাণের বিষয়ে সংশন্ধনিবৃত্তিকে তর্কের 'অনুপ্রহ' বিলিয়া
অন্ত প্রমাণের বিষয়ে সংশন্ত্র নিবৃত্তিকেও তর্কের 'অনুপ্রহ' অর্থাৎ তর্কসাধ্য ফল বলিয়াছেন। ৪০।

ভাষ্য। এতস্মিংস্তর্কবিষয়ে।

## সূত্র। বিমৃশ্য পক্ষপ্রতিপক্ষাভ্যামর্থাবধারণং নির্ণয়ঃ ॥ ৪১ ॥

অমুবাদ। এই তর্কবিষয়ে অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত তর্কস্থলে—সংশয় করিয়া পক্ষ ও প্রতিপক্ষের দ্বারা অর্থাৎ স্বপক্ষের সংস্থাপন এবং পরপক্ষের সাধনের খণ্ডনের দ্বারা পদার্থের অবধারণ "নির্ণয়"।

ভাষ্য। স্থাপনাসাধনং, প্রতিষেধ উপালম্ভঃ। তৌ সাধনোপালম্ভৌ পক্ষপ্রতিপক্ষাপ্রয়ো ব্যতিষক্তাবকুবন্ধেন প্রবর্তনানো পক্ষপ্রতিপক্ষাবিত্যু-চ্যেতে। তয়ারশ্যতরশ্য নির্ভিরেকতরশ্যাবস্থান্যবশ্যংভাবি, যন্তাবস্থানং ভশ্যাধাবধারণং নির্গঃ।

্রিপানে ভর্ক শব্দের অর্থ অধ্যান প্রমাণ, ইহা অনেকের মত। কিন্ত ভাষাকার নেগাতিথি পরে ভাষা বলেন নাই ]

<sup>&</sup>gt;। ইতরংগি প্রশাণসমূমানজ্যিরৈব বিচারাকং ভবতীতি তত্ত তর্কমনভ্যাদিভিক প্রকৃত্য প্রবর্তি ইতি ।—(কাল্ডভ্রিবেক)।

২। ধর্মে প্রমীরমাণে হি বেদেন করণাজনা। ইতিকর্ত্তবাতাকার মীমাংসা প্রহিষাতি ।—( ভট্টবার্তিক। )

আর্থং বর্মেশকেশক বেদশান্তাবিরোধিনা।
 বস্তর্কেশাকুসম্বন্ধের সংবর্ম বেদ নেতরঃ।—( মসুসংহিতা ১২লঃ, ১০৬।)

শব্দে বিপক্ষজ্ঞানা বিজেপ্তবন্ধর: ।
 উপলক্ষণমেতং । প্রমাণবিধয়ে তবিপর্যয়াশকাবিঘটনং তর্কনাধ্যাহকুর্থই ইতার্থ: ।—
 (তার্কিকরকা । ) বিপক্ষজ্ঞানা সাধারাহিতাশক্ষেতার্থ: ।—তার্কিকরকার জীকাকার মলিনাথের
 বাধায় ।

নেদং পক্ষপ্রতিপক্ষাভ্যামর্থাবধারণং সম্ভবতীতি,একো হি প্রতিজ্ঞাতমর্থং তং হেতৃতঃ স্থাপয়তি দ্বিতীয়্রস্থ প্রতিষিদ্ধক্ষাদ্ধরতীতি, দ্বিতীয়েন
স্থাপনাহেতৃঃ প্রতিষিধ্যতে, তক্তিব প্রতিষেধহেতৃশ্চোদ্ধিয়তে, স নিবর্ত্তিত,
তক্ষ্য নির্ভৌ যোহবতিষ্ঠতে তেনার্থাবধারণং নির্ণয়ঃ।

উভাত্যামেবার্থাবধারণমিত্যাহ। কয়া য়ুক্ত্যা ? একস্থ সম্ভবো দিতীয়স্থাসম্ভবঃ,—তাবেতো সম্ভবাসম্ভবো বিমর্শং সহ নিবর্ত্তরঃ,— উভয়সম্ভবে উভয়াসম্ভবে বাহনির্ভা বিমর্শ ইতি। বিমুপ্টেতি বিমর্শং কৃষা। সোহয়ং বিমর্শঃ পক্ষপ্রতিপক্ষাববদ্যোত্য স্থায়ং প্রবর্তয়তীত্যুপা-দীয়ত ইতি। এতচ্চ বিরুদ্ধয়োরেকধর্মিস্থয়োর্কোদ্ধবাম। যত্র তু ধর্মিসামান্থগতো বিরুদ্ধো ধর্মো হেতুতঃ সম্ভবতস্তত্র সমূচ্চয়ঃ, হেতুতো-হর্মস্ত তথাভাবোপপত্তেঃ, য়থা ক্রিয়াবদ্দব্যমিতি লক্ষণবচনে মস্থ দ্রবাস্থ ক্রিয়ামোগো হেতুতঃ সম্ভবতি, তৎ ক্রিয়াবৎ,—যস্থ ন সম্ভবতি তদক্রিয়-মিতি। একধর্মিস্থয়োশ্চ বিরুদ্ধয়োধর্মারয়ুগপদ্ভাবিনোঃ কাল-বিক্লয়ঃ,—য়থা তদেব দ্রবাং ক্রিয়ায়ুক্তং ক্রিয়াবৎ, অনুৎপ্রমাপরতক্রিয়ং পুনরক্রিয়মিতি।

ন চারং নির্ণয়ে নিয়মো বিমুখ্যেব পক্ষপ্রতিপক্ষাভ্যামর্থাবধারণং নির্ণয় ইতি। কিন্তিন্দ্রার্থদিকর্বোৎপক্ষপ্রত্যক্ষেহ্থাবধারণং নির্ণয় ইতি। পরীক্ষাবিষয়ে—বিমুশ্য পক্ষপ্রতিপক্ষাভ্যামর্থাবধারণং নির্ণয়ঃ। বাদে শাস্ত্রে চ বিমর্শবর্জ্জং।

ইতি বাৎস্থায়নীয়ে ভাষভাষ্যে প্রথমাধ্যায়স্থ প্রথমাহ্নিকম্।

অনুবাদ। স্থাপনা অর্থাৎ আত্মপক্ষ সংস্থাপনকে সাধন বলে। প্রতিষেধ অর্থাৎ পরপক্ষের সাধনের খণ্ডনকে উপালম্ভ বলে। পক্ষ ও প্রতিপক্ষ যাহার আত্রায় অর্থাৎ একাধারে বিবাদের বিষয় ছইটি ধর্মকে আত্রায় করিয়া অথবা উদ্দেশ্য করিয়া যাহা করা হয় (এবং) যাহা ব্যতিষক্ত অর্থাৎ পরস্পর মিলিত (এবং) যাহা অনুবন্ধবিশিষ্ট হইয়া (প্রকৃতানুবর্ত্তী হইয়া) প্রবর্ত্তমান অর্থাৎ যাহার অবসানে একতর পক্ষের নির্ণয় হয়, এমন সেই (পূর্বেবাক্ত) সাধন ও উপালম্ভ (এই সূত্রে) পক্ষ ও প্রতিপক্ষ এই ছই শব্দের দ্বারা কথিত হইয়াছে। সেই পক্ষ ও প্রতিপক্ষের

অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত সাধন ও উপালম্বের কোন একটির নিবৃত্তি এবং কোন একটির অবস্থান অবশ্যস্তাবী, অর্থাৎ উপযুক্ত মধ্যস্থের নিকটে বাদী ও প্রতিবাদীর পরস্পার সাধন ও উপালস্ত হইলে সেখানে সাধনের নিবৃত্তি হইয়া উপালস্ত থাকিবে অথবা উপালস্তের নিবৃত্তি হইয়া সাধনই থাকিবে। যাহার অর্থাৎ সাধনেরই হউক অথবা উপালস্তেরই হউক, অবস্থান হইবে, তাহার অর্থাৎ সেই সাধনের অথবা সেই উপালস্তের যে অর্থ অর্থাৎ পক্ষ অথবা প্রতিপক্ষরূপ পদার্থ, তাহার অবধারণ নির্বয়।

( পূর্ববপক্ষ ) এই অর্থবিধারণ পক্ষ ও প্রতিপক্ষের দ্বারা অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত সাধন ও উপালন্ত এই উভয়েরই বারা হয় না। যেহেতু এক ব্যক্তি (প্রথমবাদী) সেই প্রতিজ্ঞাত পদার্থকৈ অর্থাৎ যে পদার্থটি সাধন করিতে ঐ বাদী প্রতিজ্ঞা বলিয়াছে, সেই পদার্থটি হেতুর দ্বারা স্থাপন করে এবং দ্বিতীয় ব্যক্তির (প্রতিবাদীর) প্রতিষেধকে অর্থাৎ প্রতিবাদী বাদীর কথিত হেতুর যে দোষ প্রদর্শন করিয়াছে, ঐ দোষকে উদ্ধার করে, অর্থাৎ উহা দোষ হয় নাই, ইহা প্রতিপন্ন করে। (পরে) দিতীয় ব্যক্তি (প্রতিবাদী) স্থাপনার হেতুকে অর্থাৎ বাদীর স্বপ্তাক্ষ সংস্থাপনের হেতুকে প্রতিষেধ করে অর্থাৎ তাহা ঠিক হেতু হয় নাই, ইহা প্রতিপন্ন করে এবং তাহারই ( বাদীরই ) প্রতিষেধের হেতুকে উদ্ধার করে। অর্থাৎ প্রতিবাদী পূর্বেব বাদীর কথিত হেতুর যে দোষ প্রদর্শন করে, তাহার পরে বাদী ঐ দোষের যে প্রতিষেধ করে, সেই প্রতিষেধের হেতুকে প্রতিবাদীই উদ্ধার করে। ( তথন ) তাহা অর্থাৎ বাদীরই হউক আর প্রতিবাদীরই হউক, হেতু এবং উপালম্ভ নির্ত্ত হয়, তাহার নিবৃত্তি হইলে বাহা-অর্থাৎ যে একটি মাত্র অবস্থান করে, তাহার দ্বারাই অর্থাবধারণরপ নির্ণয় হয় [ অর্থাৎ বাদী ও প্রতিবাদীর বিচারে যখন মধ্যস্থের নির্ণয় হয়, তখন বাদী বা প্রতিবাদীর সাধন ও উপালস্ত ছুইটিই থাকে না। উহার একটি নিরুত্ত হয়, একটি থাকে এবং যেটি থাকে, তাহার দ্বারাই সেখানে নির্ণয় হয়, তথাপি মহবি সাধন ও উপালম্ভ, এই উভয়কেই নির্বিয়সাধন বলিয়াছেন কেন ? ]

(উত্তর) উভয়ের দারাই অর্থাবধারণ হয়, এই জন্ম বলিয়াছেন। (প্রশ্ন)
কোন্ যুক্তিবশতঃ ? অর্থাৎ সাধন ও উপালস্ত, এই তুইটিই যে নির্নয়ের সাধন, তাহার
যুক্তি কি ? (উত্তর) একটির সম্ভব, দিতীয়টির অসম্ভব, অর্থাৎ বাদীর সাধনের
সম্ভব, প্রতিবাদীর উপালম্ভের অসম্ভব এবং প্রতিবাদীর সাধনের সম্ভব, বাদীর
উপালম্ভের অসম্ভব, সেই অর্থাৎ উক্ত প্রকার এই সম্ভব ও অসম্ভব মিলিত হইয়া
সংশয়কে নির্ভ করে। উভয়ের সম্ভব হইলে অথবা উভয়ের অসম্ভব হইলে

অর্থাৎ যদি পূর্বেবাক্ত সন্তব ও অসন্তব মিলিত না হয়, কেবল সাধন ও উপালস্তের সন্তবই হয়, অথবা ঐ উভয়ের অসন্তবই হয়, তাহা হইলে সংশয় নিবৃত্ত হয় না। (সূত্রে) "বিমূশ্য" এই কথার অর্থ সংশয় করিয়া। সেই এই সংশয় পক্ষ ও প্রতিপক্ষকে অর্থাৎ এক পদার্থে বিভিন্নবাদীর স্বীকৃত ফুইটি বিরুদ্ধ ধর্মকে নিয়ত বিষয় করিয়া ভায়কে (পরার্থানুমানকে) প্রবৃত্ত করে অর্থাৎ উত্থাপিত করে; এ জন্ম অর্থাৎ সশংয় পক্ষ ও প্রতিপক্ষ বিষয়ে ভায়প্রবৃত্তির মূল বলিয়া (এই সূত্রে) গৃহীত হইয়াছে।

ইহা কিন্তু অর্থাৎ পূর্বেরক্ত সংশয়-জ্ঞান কিন্তু একধর্মিগত বিরুদ্ধ ধর্মান্তরের সম্বন্ধে বুঝিতে হইবে অর্থাৎ কোন একই বিশেষ ধর্মাতে যেখানে বিরুদ্ধ ধর্মান্তরের জ্ঞান হয়, তাহাই সংশয়। যেখানে কিন্তু বিরুদ্ধ ধর্মান্তয় সামাল্য ধর্মিগত হইয়া প্রমাণের ন্বারা সম্ভব (উপপন্ন) হয়, সেখানে 'সম্ক্রয়' হয় অর্থাৎ সামাল্য ধর্মাতে ঐরপ বিরুদ্ধ ধর্মান্তয়ের জ্ঞান ইইলে, সে জ্ঞান সংশয় নহে, তাহা 'সম্ক্রয়' নামক নিশ্চয়াত্মক জ্ঞান। কারণ, (সেখানে) প্রমাণের ন্বারা পদার্থের (সামাল্যধর্মার) তথাভাবের (তজ্ঞপতার) অর্থাৎ জ্ঞায়মান সেই ধর্মান্তয়তুক্ততার উপপত্তি হয়। যেমন 'ক্রিয়াযুক্ত পদার্থ দ্রব্য' এই লক্ষণবাক্তো (কণাদোক্ত দ্রবালক্ষণে) যে দ্রব্যের ক্রিয়াযোগ প্রমাণের ন্বারা সম্ভব হয়, তাহা ক্রিয়াযুক্ত, যে দ্রব্যের সম্ভব হয় না, তাহা নিজ্রিয়। অর্থাৎ দ্রব্যের মধ্যে সক্রিয় দ্রব্যও আছে, নিজ্রিয় দ্রব্যও আছে; সামাল্যতঃ দ্রব্য সক্রিয় এবং নিজ্রিয় এইরপ জ্ঞান সংশয় নহে, উহা ঐ স্থলে সমুক্রয় জ্ঞান এবং বর্থার্থ জ্ঞান।

এবং একধর্মিগত বিভিন্ন কালভাবী বিরুদ্ধ ধর্মান্বয়ের কালবিকল্ল হয় অর্থাৎ কালবিশেষ বিষয় করিয়া সেখানে ঐ ধর্মান্বয়ের যথার্থ নিশ্চরই হয়, সেখানেও ঐ জ্ঞান সংশয় নহে। যেমন সেই দ্রবাই ক্রিয়াযুক্ত হইয়া সক্রিয় অর্থাৎ যথন তাহাতে ক্রিয়া জন্মিরাছে, তখন সক্রিয় এবং অন্থৎপদ্মক্রিয় অথবা বিনফক্রিয় হইলে অর্থাৎ যখন সেই দ্রব্যে ক্রিয়া জন্মে নাই অথবা ক্রিয়া জন্মিয়া বিনফ্ট হইয়াছে, তখন সেই দ্রবাই আবার নিজিয়। অর্থাৎ কালভেদে এক দ্রব্যেও সক্রিয়াহ ও নিজ্ঞিয় থাকিতে পারে, উহা কালভেদে বিরুদ্ধ হয় না, স্কৃতরাং কালভেদ বিষয় করিয়া ঐ ধর্মান্বয়ের একই ধর্ম্মীতে জ্ঞান হইলেও তাহা সংশয় নহে।

সংশয় করিয়াই পক্ষ ও প্রতিপক্ষের দ্বারা অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত সাধন ও উপালন্তের দ্বারা অর্থাবধারণ নির্ণয় ; ইহাও নির্ণয় মাত্রে নিয়ম নহে অর্থাৎ উহাই নির্ণয়মাত্রের লক্ষণ নহে। কিন্তু ইন্দ্রিয়ের সহিত বিষয়ের সম্বন্ধবিশেষ বশতঃ উৎপন্ন প্রত্যক্ষে অর্থের অবধারণ নির্ণয়, অর্থাৎ প্রত্যক্ষ স্থলে "অর্থাবধারণ" এই মাত্রই নির্ণয়ের লক্ষণ। পরীক্ষাবিষয়ে অর্থাৎ যেখানে বাদী ও প্রতিবাদী উপযুক্ত মধ্যস্থের নিকটে স্ব স্ব পক্ষ স্থাপনাদি করিয়া বস্তু বিচার করেন, তাদৃশ পরার্থানুমান স্থলে সংশয় করিয়া পক্ষ ও প্রতিপক্ষের ছারা অর্থাবধারণ নির্ণয়।

বাদবিচারে অর্থাৎ কেবল তম্বনির্ণয়ের উদ্দেশ্যে গুরু-শিষ্য প্রভৃতির যে বিচার হয়, যাহাতে মধ্যস্থ নাই, সেই বাদ নামক কথাতে এবং শাস্ত্রে অর্থাৎ শাস্ত্র দ্বারা কর্ত্তব্য তম্বনির্ণয় স্থলে সংশয় বর্জন করিয়া অর্থাবধারণরূপ নির্ণয় হয়, অর্থাৎ সেখানে বস্তুতঃ কাহারও সংশয়পূর্বক নির্ণয় হয় না।

বাৎস্থায়ন-প্রণীত তায়ভাষ্যে প্রথম অধ্যায়ের প্রথম আঞ্চিক সমাপ্ত।

বিবৃতি। প্রমাণের ছারা বস্তু নিশ্বরকেই নির্ণয় বলে; তাহা প্রতাক্ষ প্রমাণের ছারাও হয়, মায়ের ছারাও হয়, আবার নিজে নিজে অন্তমান-প্রমাণের ছারাও হয়, আবার জিজায় হইয়া গুল প্রভৃতি মনীবিগণের সহিত বিচার করিয়াও হয়, নীরবে গুল প্রভৃতির কথা গুনিয়াও হয়। কিয় ইহা ছাড়া আর এক প্রকার নির্ণয় আছে, তাহা উভর পক্ষের বিচার গুনিয়া মধ্যয় ব্যক্তিগণের হয়। বেখানে একই পদার্থে ছইটি বিকল্প পদার্থ লাইয়া বাদী ও প্রতিবাদী ছইটি বিকল্প মত প্রকাশ করেন, সেথানে মধ্যয় ব্যক্তিরা সংশয় করেন। তাহার পরে ঐ রাদী ও প্রতিবাদীর স্বপক্ষ সংস্থাপন ও পরপক্ষ সাধনের থণ্ডন গুনিয়া একতর পক্ষের নির্ণয় করেন। মধ্যয় ব্যক্তির্নিয়ের একতর পক্ষের নির্ণয় ইইলে তাহারা সেই পক্ষেরই অন্তমাদন করেন, সেই পক্ষের বিকল্পবাদী নিরত্ত হন। মধ্যয়ের সংশয় দ্র করিতে না পারিলে মধ্যয় একতর পক্ষের অন্তমাদন করিতে পারেন না, স্তেরাং মধ্যমের নির্ণয় সম্পাদনের জন্ম বাদী ও প্রতিবাদী স্ব স্থ পক্ষের স্থাপন ও পরপক্ষ স্থাপনের গণ্ডন করিবেন। বেখানে ঐ স্থাপন ও পান্তন ব্যামীতি যধাশাম্ম চলিবে, সেখানে অবস্থাই উহার একটির নির্ন্তি এবং অপরটির স্থিতি হইবে। কারণ, ছুইটি বিকল্প পদার্থ একই পদার্থে কম্বন্ত প্রমাণিনিছ হইতে পারিবে না।

আত্মা নিতাও বটে, অনিতাও বটে, ইহা কথনও সিদ্ধান্ত হইতে পারে না। আত্মার নিতত্মবাদী ও অনিতাত্মবাদী প্রকৃত মধ্যত্মের নিকটে পঞ্চাবরৰ ন্থার প্রয়োগ করিয়া স্ব স্থ পঞ্জের সংস্থাপন ও পরপক্ষ স্থাপনের থগুন করিতে থাকিলে সেখানে একটি পক্ষই সিদ্ধান্তজ্ঞপে গণা হইবে। মধ্যস্থ তাহার নির্ণয় করিবেন। উভয়বাদীর সম্মানিত স্বীকৃত মধ্যস্থ যে পঞ্জের নির্ণয় করিবেন, তাহাই সেখানে সিদ্ধান্ত হইবে। বাদী ও প্রতিবাদী স্ব স্থ পঞ্জের নিশ্চর করিয়াই বিচার করে, তাহানিগের কোন সংশ্র থাকে না। এই ক্রপ স্থলে মধ্যত্মেরই সংশ্র হয়, মধ্যত্মেরই নির্ণয় হয়। মধ্যস্থ না থাকিলে এ নির্ণয়টি হইতে পারে না। কারণ, কয় জন বাদী স্বেজ্বান্ধ নিজের পঞ্জ

ত্যাগ করেন, নিজের ত্রম স্বীকার করেন ? মধ্যন্থের এইরূপ নির্ণয়ে রাজা এবং অক্যান্ত সভাগণেরও কর্মপ নির্ণর হইরা বার। এই নির্ণয় জার-বিদ্যার একটি মুখ্য কল। ইহা জারবিদ্যাদাধ্য।
ইহার মূল মধ্যস্থগণের সংশর। ঐ সংশরই বাদী ও প্রতিবাদীর পরার্থান্ত্রমান-প্রবৃত্তির মূল।
সন্দিশ্ব পদার্থেই জারপ্রবৃত্তি হয় এবং তাহার ফল এই নির্ণর। ইহাতে প্রমাণের সাহাব্যের জন্ত 
তর্ক জাবশুক হয়। তাই জারবিদ্যার আচার্য্য মহবি গোভম তর্কের পরেই এই নির্ণরের উল্লেখ ও 
স্বরূপ বর্ণন করিরাছেন। ইহা নির্ণর্মান্তের লক্ষণ নহে।

টিপ্লনী। নির্ণয় অনেক প্রকারেই হয়, কিন্তু সকল নির্ণয় তর্কপূর্বক নহে। তর্ক বিদ্যার আচার্য়্য মহর্ষি গোতম তর্কপূর্বক নির্ণয়রকেই এই স্থানের হারা বলিয়াছেন। এই নির্ণয়ে বাদী ও প্রতিবাদীর স্ব স্থ পক্তে প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বরূপ ভাল প্রয়োগ আবশ্রক হয়, মধ্যতের সংশয় দূর করিতে তর্কের উদ্ধাবন করিতে হয়; এ জন্ত মহর্ষি পঞ্চাবয়ব এবং তর্ক নিরূপণ করিয়া তাহার ফল নির্ণয় নিরূপণ করিয়াছেন। অর্থাবধারণই নির্ণয় মাত্রের সামান্ত লক্ষণ। সংশয়পূর্বক পক্ষ ও প্রতিপক্ষের হারা যে অর্থাবধারণ, তাহা নির্ণয়বিশেষের লক্ষণ।

একাণারে বিবাদের বিষয় ছুইটি বিরুদ্ধ ধর্মাই এই শাস্তে পক্ষ ও প্রতিপক্ষ শস্কের প্রকৃত অর্থ। মহবি গোতম বাদস্ত্রে এই অর্থেই পক্ষ ও প্রতিপক্ষ শব্দের প্ররোগ করিরাছেন। দেখানে ভাষ্যকারও মহর্বি-সূত্রোক্ত পক্ষ ও প্রতিপক্ষ শব্দের প্ররূপ প্রকৃতার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। কিন্তু এই সূত্রে পক্ষ ও প্রতিপক্ষ শব্দের ঐ অর্থ উপপন্ন হয় না। কারণ, এই সূত্রে পক্ষ ও প্রতিপক্ষের স্বারা অর্গবিধারণ বলা ইইরাছে। পক ও প্রতিপক্ষ বলিতে বথন বিবাদবিধর ছুইটি বিকল্প পর্যা, তথন তাহার বারা অবধারণ বলা বার না ; ঐ ছুইটি ধর্মেরই একটির অবধারণ হুইবে, তাহার ছারা অবধারণ হুইবে না। যাহা অবধারণীয়, যাহাকে বুঝিয়া লুইতে হুইবে, তাহার ছারাই কি তাহাকে বুঝিয়া লওয়া যায় ? অবধারণ করা যায় ? তাহা কথনই যায় না। এ জন্ত ভাষ্যকার বলিয়াছেন যে, এই স্থান মহর্ষি যে "পক্ষ" ও "প্রতিপক্ষ" শব্দ বলিয়াছেন, উহার দারা পক্ষ ও প্রতিপক্ষের দাবন ও উপালন্ত বুঝিতে হইবে। মহবি এখানে ঐরপ লাক্ষণিক অর্থেই পক্ষ ও প্রতিপক্ষ শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। সাধন বলিতে সংস্থাপন, উপালম্ভ বলিতে তাহার খণ্ডন। একজন স্থপকের সংস্থাপন করিলে অপর ব্যক্তি অর্থাৎ প্রতিবাদী তাহার বস্তুন করেন। এই সাধন ও উপালস্ত শব্দের কর্গ বিশেষ করিয়া মনে রাখিতে হইবে। পরে অনেক স্থলে এই তুইটি শব্দের প্ররোগ হইবে। সর্ব্বত উহার অর্থ প্রকাশ করা হাইবে না। পক ও প্রতিপক্ষ শক্ষের মুখ্য অর্থও মনে রাখিতে হইবে। মুখ্য অর্থের সহিত সম্বন্ধ-বিশেষকেই লক্ষণা বলে। মুমুর্থ ব্যক্তি গলার অতি নিকটে বাস করিলে "ভিনি গলাবাস করিতেছেন", এইরূপ কথা বলা হইরা থাকে। এথানে গন্ধা শব্দের মুখ্য অর্গ সেই জল-বিশেষ না বুঝিয়া তাহার অতি নৈকটা সংক্ষৃক গঙ্গাতীরকেই "গঙ্গা" শব্দের দারা বুঝা হয়। ঐ সম্বদ্ধবিশেষই ঐ হলে লকণা। ঐ সম্বদ্ধরণ লক্ষণাজ্ঞানবশতঃ ঐ হলে ঐরপ লাক্ষণিক অর্গ বুঝা বায়। অনেক হলে কোন প্রয়োজনবশতঃই লাকণিক শব্দের প্রয়োগ হইয়া

আসিতেছে। এথানে এই ভূত্রে নাক্ষণিক পক্ষ ও প্রতিপক্ষ শব্দের প্ররোগ কেন করা হইয়াছে এবং উহার মুখ্যার্গের সহত পুর্বোক্ত লাক্ষণিক অর্গের সম্বন্ধই বা কি ? এই প্রশ্ন মবগ্রাই হইবে। এ জন্ম ভাষ্যকার এখানে ঐ দাগন ও উপালস্তরূপ লাক্ষণিক অর্থকে বলিয়াছেন "পকপ্রতিপকাশ্র" অর্থাৎ পূর্ব্বোক্ত বিরুদ্ধ ধর্মরূপ পক্ষ ও প্রতিপক বাহার আশ্রর। পক্ষকে আশ্রম করিয়াই তাহার সাধন করিতে হয় এবং প্রতিপক্ষ পদার্থটির উপালস্ত না করিলেও অর্থাৎ তাহা অসম্ভব হইলেও ঐ প্রতিপক্ষ পদার্থকে উদ্দেশ্য করিয়া তাহার সাধনের (সংস্থাপনের) উপালম্ভ (খণ্ডন) করা হয়, এ জন্ম সাধন ও উপালম্ভ পক ও প্রতিপক্ষের আত্রিত। তাহা হইলে সাধন ও উপালভের সহিত পক্ষ ও প্রতিপক্ষ পদার্থের ঐরপ সম্বন্ধ ( আশ্ররাশ্রমিভাব ) থাকার ঐ সাধন ও উপালম্ভ অর্থে পক্ষ ও প্রতিপক্ষ শক্ষের লাকণিক প্ররোগ হইতে পারে। ফলকথা, মহর্ষি পক্ষ ও প্রতিপক্ষের আশ্রিত সাধন ও উপালম্ভকেই এই স্ত্রে পক্ষ ও প্রতিপক্ষ শব্দের হারা প্রকাশ করিরাছেন। ঐ সাধন ও উপালম্ভের হারা অর্থাবদারণ হইরা থাকে, স্থতরাং মহর্ষির ঐ কথা অবোগ্য হর নাই। মহর্ষি এই স্থাত্তে সাধন ও উপালন্ত শব্দের প্ররোগ করিলেই তাঁহার স্থার স্পষ্টার্থ হইত। তিনি তাহা না করিয়া এবং মুখ্য শব্দ পরিত্যাগ করিয়া লাক্ষণিক শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন কেন ? ভাষ্যকার ইহার উত্তর স্বচনার জন্ম আবার বলিরাছেন,—"ব্যতিষক্তো"। ব্যতিষক্ত বলিতে এথানে পরস্পার মিলিত অথবা উভয় পক্ষে সমন্ত্র (বাদ-স্বভোষ্য স্তব্য)। তাৎপর্য্য এই বে, সাধন ও উপালন্ত বলিলে উহা যে উভর পক্ষেই সম্বন্ধযুক্ত হওয়া চাই, ইহা বুবা বায় না। এ জন্ত মহর্ষি এখানে পক্ষ ও প্রতিপক্ষ শব্দের দ্বারা ঐরপ সাধন ও উপালম্ভ প্রকাশ করিয়াছেন। অর্থাৎ পক্ষেও সাধন এবং উপাদস্ত থাকিবে এবং প্রতিপক্ষেও সাধন এবং উপালস্ত থাকিবে। পক্ষে বাদীর সাধন, প্রতিবাদীর উপালস্ত, প্রতিপক্ষে প্রতিবাদীর সাধন, বাদীর উপালস্ত—এইরূপ হইলে, সেই সাধন ও উপালম্ভকে "ব্যতিষক্ত" বলা যায়। এইরূপ না হইলে তাহা ঐ স্থলে অর্থাবধারণের সাধনও হয় না। তাই মহর্ষি এইরূপ সাধন ও উপালম্ভকে প্রকাশ করিবার জন্তই এই স্থ্যে লাক্ষণিক শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। মহর্বি এই স্থাত্তে "অবধারণ" না বলিয়া "অর্থাবনারণ" বলিয়া স্চনা করিয়াছেন বে, যে কোন বিষয়ে একটা অবধারণ হইলেই স্থারের দারা বস্ত পরীক্ষা স্থলে নির্ণয় হইবে না। যে অর্থ লইরা অর্থাৎ যে বস্ত লইরা বিচার, তাহারই অবধারণ হওরা আবশ্রক। বিচারমাট্রেই যে কোন বিষয়ে একটা অবধারণ হইয়াই থাকে। প্রকৃতার্থের অবধারণ না হইলে তাহা দেখানে নির্ণয় হইবে না। বিচার্য্য বিষয়ে সাধন ও উপালন্ত হইতে থাকিলে বেখানে ঐ সাধন ও উপালম্ভের একতরের নিবৃত্তি এবং একতরের স্থিতি অবগ্রাই হইবে, দেখানেই একতর পক্ষের নির্ণর হইবে। সাধন ও উপালভের ঐরপ অবস্থাই তাহাদিগের পরস্পর অমুবদ্ধ বলা হইয়াছে। "অমুবন্ধবিশিষ্ট হইয়া প্রবর্ত্তমান" এই কথা বলিয়া ভাষ্যকার শেষে পুর্বেগ্রিক প্রকার পরস্পর অনুবন্ধবিশিষ্ট দাধন ও উপাল্ডকেই এথানে মহর্ষির বিবঞ্চিত বলিয়া প্রকাশ করিরাছেন। মহবি স্থ্রে "অর্থ" শব্দের প্ররোগ করিরাই উহা স্চনা করিরাছেন। অর্থাৎ

নে সাধন ও উপালম্ভের চরম ফল একতর নির্ণয়, তাহাই এখানে বুবিতে হইবে। তাহাকেই বলে অনুবন্ধযুক্ত সাধন ও উপানুদ্র। তাৎপর্য্যানীকাকারও এখানে পূর্ব্বোক্ত প্রকার তাৎপর্য্য বর্ণন করিয়াছেন। প্রর্কোক্ত প্রকার সাধন ও উপালম্ভের একটির নির্ভি এবং একটির স্থিতি অবগ্রাই হইবে। কারণ, একই পদার্থে ছইটি বিকল্প ধর্ম কথনই প্রমাণসিদ্ধ হইতে পারে না। বেধানে সাধনের স্থিতি হয়, সেধানে সেই সাধনের যেটি অর্থ, অর্থাৎ যে পদার্থকে (পঞ্চ বা প্রতিপক্ষ ) আশ্রম করিয়া ঐ সাধন করা হইয়াছে, তাহারই অবধারণ হয়। যেখানে উপালন্তের স্থিতি হয় অর্থাৎ উপালন্তের পরে বিকল্পবাদী আর কিছু না বলিতে পারে, তাহার খণ্ডন করিতে না পারে, দেখানে ঐ উপালম্ভের যেটি অর্থ অর্থাৎ যে পদার্থকে উদ্দেশ্য করিয়া প্রতিবাদী বাদীর সাধনের খণ্ডন করিরাছেন, সেই পদার্থটিরই অবধারণ হইবে। এইরূপ অবধারণই পরীক্ষান্তলে নির্ণয়। সংশব্যের পরে মধ্যন্ত ব্যক্তিরই এই নির্ণয় হইয়া থাকে। ভাষ্যোক্ত পূর্ব্বপ্রের তাৎপর্য্য এই বে, পূর্ব্বোক্ত সাধন ও উপালন্তের যথন একটির নিবৃত্তি এবং একটির স্থিতি হইবে, নির্ণান্তর পূর্বে ছইটিই থাকিবে না, এ কথা ইহার পূর্বেও বলা হইয়াছে, তখন সাধন ও উপালন্ত, এই চুইটিকেই অগবিধারণের সাধন বলা ধার কিরপে ? পূর্মোক্ত সাধন ও উপালম্ভ মিলিত হইয়া ত নির্ণয়ের সাধন হয় না, উহার মধ্যে বেটির স্থিতি হয়, সেইটির ছারাই নির্ণয় হয়। উত্তর-পক্ষের তাৎর্য্য এই যে, বাদী ও প্রতিবাদীর সাধন ও উপালম্ভের ফলে মধ্যম্ভের সংশব নিবৃত্ত হয়। ঐ সাধন ও উপালন্ত, এই উভয়েরই নিবৃত্তি হইলে সংশার নিবৃত্ত হইতে পারে না এবং ঐ উভয়ের স্থিতি হুইলেও সংশ্ব নিব্ৰুত্ত হুইতে পাৰে না। যদি বাদীর সাধনের সম্ভব এবং প্রতিবাদীর উপালম্ভের অসম্ভব হয়, অথবা প্রতিবাদীর সাধনের সম্ভব এবং বাদীর উপালম্ভের অসম্ভব হয়, তবে সেখানেই মণ্যন্তের সংশব্ধ নিবৃত্ত হয়। অর্থাৎ বদি বাদীর সাধনকে প্রতিবাদী থণ্ডন করিতে না পারিয়া নিব্রত্ত হন, অথবা প্রতিবাদীর সাধনকে বাদী খণ্ডন করিতে না পারিয়া নিব্রত্ত হন. তবেই দেখানে এক পক্ষের অবধারণ হয়, সংশ্ব নিবত হয়। বাদী ও প্রতিবাদীর সাধন ও উপাল্ভের নিবৃত্তি হইল না, অথবা সাধন ও উপাল্ভ, এই উভরেরই নিবৃত্তি হইয়া গেল, কোন বাদীই স্থপক সমর্থন করিতে পারিলেন না, উভরেই নিবৃত্ত হইরা গেলেন, সেখানে সংশর নিবৃত্তি হর না; স্থতরাং দেখানে নির্ণয় হয় না। তাহা হইলে বুঝা গোল, পুর্মোক্ত সাধন ও উপাণস্তের সম্ভব ও অসম্ভব মিলিত হইরাই নির্ণয়ের সাধন করে; স্থতরাং সাধন ও উপাল্ড এই উভয়ই নির্ণরের সাবন। ঐ উভয়ের মধ্যে একের সম্ভব ও অপরটির অসম্ভব যথন নির্ণরে আবস্তুক, তথন ঐ উভয়কেই নির্ণয়ের সাধন বলিতে হইবে।

স্তুত্তে বে "বিম্প্র" এই কথাটি আছে, উহার অর্থ দংশন করিয়া। মহর্ষি গোতম "বিম্প"-কেই সংশান বিশিন্তাছেন। এই স্তুত্তে ঐ কথার প্রয়োজন কি ? এতহ্ববে ভাষ্যকার বিলিন্তাছেন বে, সংশান পূর্বোক্ত স্থলে ভারপ্রবৃত্তির মূল। যে পক্ষ ও প্রতিপক্ষরপ ভূইটি বিরুদ্ধ দর্ম লইরা বাদী ও প্রতিবাদীর ভান্যপ্রবৃত্তি হন্ন অর্থাৎ স্বপক্ষ স্থাপন ও পরপক্ষ স্থাপনের খণ্ডন হন্ন, সেই ভূইটি বিরুদ্ধ ধর্মকে নিয়ত বিষয় করিয়া মধ্যত্তের সেখানে সংশান ইইয়া থাকে। ঐ সংশানই সেখানে

বাদী ও প্রতিবাদীর ভারপ্রবৃত্তির মূল। স্কুতরাং জ্রুপ স্থলে মধ্যস্থের সংশ্রপুর্বক্ট নির্ণয হুইরা থাকে। এ জন্ম এইরপ নির্ণরে মহর্ষি সংশরের ক্যা বলিরাছেন। ভাষ্যে "পক্পতিপক্ষো অবলোতা" এইরপ সন্ধিবিজেদ করিয়া বাক্যার্থ বুরিতে হইবে। পক ও প্রতিপক শব্দ এখানে মুখ্য অর্গে ই প্রযুক্ত। "অবদ্যোত্য" এই কথার ব্যাখ্যায় তাৎপর্যাটীকাকার বলিয়াছেন,— "নিয়মেন বিষয়ীক্লত্য"। ভাষ্যকার পূর্বের যে বিকল্প বর্দ্মন্ত্র বিবন্ধে সংশব্দের কথা বনিয়াছেন, ঐ সংশব্ধ একই সময়ে একই ধর্মীতে বিকল্প ধর্মদন্তের সম্বন্ধে বৃক্তিতে হইবে। তাই ভাষাকার শেষে তাহাই বণিয়াছেন। ভাষ্যকারের ধেই কথার তাৎপর্য্য এই যে, বেখানে কোন প্রকারে ছুইটি বিক্তম ধর্মা প্রমাণসিদ্ধ হইতে পারে, দেখানে তবিবরে সংশব জন্ম না ৷ তজ্জ্ঞা কোন বাদী ও প্রতিবাদীর "ভারপ্রবৃত্তি" হর না। নেমন মহর্বি কণাদ "ক্রিয়াগুণবং সমবাধিকারণমিতি দ্রব্য-লক্ষণং" (বৈশেষিক-দর্শন, ১৫ স্থত্ত ) এই স্থতে প্রব্যের প্রথম লক্ষণ বলিয়াছেন ক্রিয়া। কিন্ত জবামাত্রেরই ক্রিয়া নাই। আল্লা প্রভৃতি ত্রব্য নিজিপ্ন বলিয়াই প্রমাণসিদ্ধ । তাহা হইলেও "ভ্রব্য সক্রিয় এবং নিজিদা" এইরূপ জ্ঞান সংশয় হইবে না। কারণ, দ্রব্যত্বরূপে দ্রব্য সামাঞ্চধর্মী। তাহার মধ্যে ত্রব্যবিশেষ দক্রিয় এবং ত্রব্যবিশেষ নিজিয়। দক্রিয়ত্ত ও নিজিয়ত্ত বিকল্প ধর্ম হইলেও ধর্মীর ভেদে উহা বিক্ল নহে। একই জবা ধর্মীতে ধদি সক্রিয়ত্ব ও নিজিয়ত্ব এই ছুইটি বিকল্প ধর্মের একটি জ্ঞান হয়, তাহা হুইলে ঐ জ্ঞান সংশয় হুইবে। যখন কোন দ্রবো শক্তিয়ত্ব এবং কোন জব্যে নিজ্ঞিয়ত্ব প্রমাণসিদ্ধ, তথন সামাগুতঃ জবাধর্মীতে সক্রিয়ত্ব এবং নিজিন্নত্বের উরেথ করিলে তাহা সংশয় জন্মাইবে না। ঐ স্থলে ক্রব্যবর্দ্ধীতে সক্রিয়ত্ব এবং নিজিম্মত্ব বিষয়ে বে জ্ঞান জন্মিবে, তাহাকে বলে সমুচ্চন্ত জ্ঞান। অর্থাৎ দ্রব্য সক্রিমণ্ড বটে, নিজিন্ন ও বটে, কোন প্রবা সক্রিন, কোন প্রবা নিজিন্ন। এইরূপে বিভিন্ন প্রবাধর্মীতে সক্রিনাত্ব ও নিজিম্মন্ত্রপ বিভিন্ন বিষয়ের জ্ঞান হয়। স্থানাচার্যাগণ এইরপ জ্ঞানকে সমূহালম্বন জ্ঞান বলিয়ছেন। ভাষ্যকার "সমুক্তর" শব্দের ছারা এই সমুহালখন জ্ঞানকেই প্রকাশ করিয়ছেন। সমূহালম্বন জ্ঞান বুঝাইতে সমূজ্য শব্দের প্রয়োগ নব্য নৈয়ায়িকগণও করিয়াছেন। সংশ্য জ্ঞানে একই ধর্মীতে ছইটি বিক্লব্ধ ধর্ম বিষয় হয়, অর্গাৎ "সংশায়" জ্ঞানে যে পদার্থ বিশেষ্য হইবে, ভাহাতে একটিমাত্র বিশেষতা থাকিবে। আর বিশেষণ বে কয়েকটি হইবে, ভাহাতে সেই করেকটি ভিন্ন ভিন্ন বিশেষণতা থাকিবে। "সমুচ্চন্ন" জ্ঞানে যে করেকটি বিশেষণ হন্ন, সেই ক্ষেক্টি বিশেষ তা হইয়া থাকে। সেই জ্ঞানে বিশেষণতা বেমন ভিন্ন ভিন্ন, বিশেষাতাও তক্রপ ভিন্ন ভিন্ন। সমুক্তর ও সংশয় জ্ঞানের অস্ততঃ এই ভেদ সর্ব্বত থাকিবে। নবা নৈরাম্বিকগণ এইরপ সিদ্ধান্ত করনা করিয়াছেন।

ভাষ্যকার এখানে যে সমুচ্চয় জ্ঞানের কথা বলিয়া তাহার উদাহরণ বলিয়াছেন, উদ্যোতকর ও

<sup>)।</sup> সংশ্বাবিশেষভাষাত্ৰতৈৰ প্ৰকাৰতাৰ্যনিজ্বপিতহাদেবক "নিক্তিক্কি হিমাংক পক্তি" ইত্যাবি-সমূত্ৰহণ্ডাপি সাধানিক্ষয়ব্যজ্ঞবাং তংসংজ্ঞাপি ন বহানুনিতিঃ, সমূত্ৰয়তো প্ৰকাৰতাৰ্যনিজ্ঞাত-বিশেষভা-ক্ষোপপনাৎ ইত্যাবি।—প্ৰভাবিচাৰে স্বাধনীনা

বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতি ও সকল কথার কোন ব্যাখ্যা করেন নাই। "ক্রিরাবন্ত্রবামিতি লক্ষণ-বচনে" এই কথার বারা ভাষাকার পূর্কোক্ত কণাদ-স্বত্রটকেই লক্ষ্য করিরাছেন, মনে হয়। কণাদ ক্রিয়াকে প্রবামাত্রের লক্ষণ বলেন নাই। আয়া প্রভৃতি ক্রেরে গমনাদি ক্রিরা নাই। যাহাতে ক্রিয়া জন্মে, তাহা জ্রব্য পদার্থই হইবে; জ্রব্য ভিন্ন পদার্থে ক্রিয়া থাকে না, ইহাই কণাদের তাৎপর্যা। প্রাচীনগণ কণাদ-স্ত্রের ও অংশের এইরূপই তাৎপর্য্য বর্ণন করিয়াছেন। স্কুতরাং কণাদের ও জ্রব্যবিশেষের লক্ষণ-বাক্যের ছারা সামান্ততঃ জ্রব্যমাত্রে ক্রিয়া আছে কি না, এইরূপ সংশ্র হয় না। কারণ, কোন জব্যে ক্রিয়া আছে, কোন জব্যে ক্রিয়া নাই, ইহা বুরিলে কণাদের ও কথা সংশ্র জন্মার না। কেহ যেন ও লক্ষণ-বাক্য শুনিয়া এরূপ সংশ্র না করেন, ইহা বলিবার জন্ম ভার্যকার ও কথার অবতারণা করিয়াছেন, ইহা বলা যাইতে পারে। আবার কালভেদে একই জ্রব্যে সক্রিয় আছে, তথন নিজ্মিয় থাকিতে পারে। গাড়ী যথন চলিতেছে, তথন গাড়ী সক্রিয়, যথন লীড়াইয়া আছে, তথন নিজ্মিয় থাকিতে পারে। গাড়ী যথন চলিতেছে, তথন স্ক্রিয়, একই জ্ব্যুকে সক্রিয় ও নিজ্মিয় বলিলে, ও সক্রিয়য় ও পিজিয়ম্ব সেই জ্বেয় কাল্য-তেনে বুরিতে হইবে। কালভেদে এক জ্বেয়েও উহা বিকন্ধ ধর্ম নহে। কলকথা, জব্য সক্রিয় এবং নিজ্মিয়, এইরূপ কথা বলিলে ও বাক্যের ছারা বোদ্ধা ব্যক্তির সংশ্র জন্মে না। দেখানে উহা লইয়া কোন বাদী ও প্রতিবাদীর জ্যান্তরেরি হয় না।।

ফ্রেকারোক্ত এই নির্ণর-লক্ষণ নির্ণয় মাত্রের লক্ষণ নহে। ভারের ধারা বস্তু পরীক্ষা স্থলে মধ্যত্বের যে নির্ণয়বিশেষ জন্মে, মহর্ষি এই স্থ্রের দারা সেই ভারের দল নির্ণয়েরই লক্ষণ বলিয়াছেন। আছাত্র কেবল অর্থাবধারণই নির্ণয়ের লক্ষণ; এ কথা ভাষ্যকারও শেবে স্পষ্ট করিয়ারিলয়া গিয়াছেন। তাৎপর্যাটীকাকার কিন্তু প্রথম স্ক্রভাষ্যে নির্ণয় বাধ্যায় বলিয়াছেন যে, প্রত্যক্ষাদি প্রমাণের দারা তর্কপূর্বাক নির্ণয় হইলে বস্ততঃ তাহাও নির্ণয় হইলে অর্থাং তিনি সেখানে তর্কপূর্বাক নির্ণয়র্কার মহার্ষি গোতমের নির্ণয় পদার্থ বলিয়াছেন। ভাষ্যকার সর্বাশেষে বলিয়াছেন যে, বাদবিচারে এবং শাল্রে সংশয় পূর্বাক নির্ণয় হয় না। বাদবিচারে মধ্যয় আবশ্রক নাই; স্মৃতরাং সেথানে কাহারও সংশয়, ভায়প্রবৃত্তি জন্মায় না। বাদী ও প্রতিবাদী র স্থ পক্ষে নিশ্ময় রাথিয়াই বিচার করে। বাদী ও প্রতিবাদীর সংশয় জন্ত কোন স্থলেই ভায়প্রবৃত্তি হয় না; স্মৃতরাং বাদবিচারে যে নির্ণয় হয়, তাহা সংশয়পূর্বাক নহে। অর্থাৎ স্থ্রে যে "বিমুখ্য" এই কথাটি আছে, উহা বাদবিচার তিয় বিচারাজিপ্রাদেই বলা হইয়াছে।

বাদবিচার-স্থলীয় নির্ণয়ের লক্ষণ ব্বিতে স্ত্রের "বিমৃত্য" এই কথাট ছাড়িয়া দিতে হইবে এবং শাস্ত্রের ছারা নির্ণয়ও সংশর পূর্বেক নহে। অখনেধ যাগ করিলে স্বর্গ হয়, ইহা বেদের ছারা নির্ণয় করা যায়, কিন্ত ঐ নির্ণয়ের পূর্বেক ঐ বিষয়ে অজ্ঞতা থাকিলেও সংশয় থাকে না। স্প্তরাং ঐ নির্ণয় সংশয়পূর্বেক নহে। এ বিষয়ে অজ্ঞান্ত কথা ছিতীয়াধ্যায়ের প্রারম্ভে স্রন্থরা ৪১ ॥

দ্রারস্থ্রকার মহামূনি গোতমের ভারস্থ্রের প্রথম হইতে ৪১টি স্থ প্রথম স্থারের প্রথম আহ্নিক নামে সম্প্রদায়ক্রমে প্রসিদ্ধ আছে। অনেকে বলেন, মহর্ষি গোতম তাহার শিব্যদিগকে নে হ্বগুলি এক দিনে বলিয়াছিলেন, সেই স্বগুলিই ভারস্ত্রের আহিক নামে কবিত হইরাছে। মহর্বি দশ দিনে সমস্ত ভারস্ত্র বলিয়াছিলেন। এই জন্ত ভারস্ত্রে দশটি আহিক আছে। কিন্তু ভারকার প্রভৃতি এই "আহিক" শব্দের পূর্বোক্ত প্রকার অর্থার বাখার করেন নাই। তবে এক দিবসে নিজার, এইরাপ অর্থেও আহিক' শব্দটি সিদ্ধ হইরা থাকে। কণাদস্ত্র এবং পালিনিস্ত্রেরও এইরাপ ভিন্ন ভারে আহিক দামে প্রসিদ্ধ আছে। স্ব্রেরপ্তের কোন কোন ভাষেরও স্ব্রাহ্মসারে আহিক দেখা বার। পাণিনিস্ত্রের আহিক অনুসারেই মহাভাষ্যের আহিক প্রসিদ্ধ আছে। ভারস্ত্র-ভারকার বাৎভারনও ভারস্ত্রের প্রথম অধ্যান্তের প্রথম আহিকের ভার করিরা "ভারভারের প্রথম অধ্যান্তের প্রথম আহিকের ভারা করিরা "ভারভারের প্রথম অধ্যান্তের প্রথম আহিকের ভারা করিরা "ভারভারের প্রথম অধ্যান্তের প্রথম আহিকের ভারার প্রথম আহিকের ম্যাপ্তির উল্লেখ করিয়াছেন। তাহাতে ভারস্ত্রেরও প্রথম অধ্যান্তর প্রথম আহিকের এখন আহিকের সমাপ্তির উল্লেখ করিয়াছেন । তাহাতের আহিকের এখন আহিকের এখন আহিকের এখন আহিকের সমাপ্তির উল্লেখন করিয়াছেন ।

ভাষ্য। তিভ্ৰঃ কথা ভবন্তি, বাদো জল্লো বিতপ্তা চেতি তাসাং

## সূত্র। প্রমাণ-তর্ক-সাধনোপালন্তঃ সিদ্ধান্তাবিরুদ্ধঃ পঞ্চাবয়বোপপন্নঃ পক্ষপ্রতিপক্ষপরিত্রহো বাদঃ॥১।৪২॥

অমুবাদ। কথা অর্থাৎ বিচার্য্য বিষয়ে বাদী ও প্রতিবাদীর বুণানিয়মে উক্তি ও প্রত্যুক্তিরূপ বাক্যসন্দর্ভ ত্রিবিধ হয়;—(১) বাদ, (২) জল্ল এবং (৩) বিতঞা।

সেই ত্রিবিধ কথার মধ্যে যাহাতে প্রমাণ ও তর্কের দ্বারা সাধন ও উপালম্ব সর্থাৎ স্বপক্ষ সংস্থাপন এবং পরপক্ষ সংস্থাপনের খণ্ডন হয় এবং যাহা সিন্ধান্তের স্ববিক্ষ এবং যাহাতে প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পূর্বেবাক্ত পঞ্চাবয়বের প্রয়োগ হয়, এমন যে পক্ষ প্রতিপক্ষ পরিগ্রহ স্বর্থাৎ যাহাতে একই পদার্থে পরস্পার বিক্লন্ধ ফুইটি ধর্ম্মের মধ্যে বাদী একটিকে এবং প্রতিবাদী স্পরটিকে নিয়ম করিয়া স্বীকার করেন, এইরূপ যে বাক্যসন্দর্ভ, তাহা 'বাদ'।

বির্তি। বাদী ও প্রতিবাদীর বথারীতি পরস্পার বাদপ্রতিবাদরপ বিচার হুই উদ্দেশ্তে হুইতে পারে। একমাত্র তম্বনির্বার উদ্দেশ্তে অথবা জয়লাভের উদ্দেশ্তে। তাহার মধ্যে বে বিচার কেবল তম্বনির্বার উদ্দেশ্তেই হয়, তাহার নাম "বাদ" এবং যে বিচার জয়লাভের

<sup>ু</sup> ১। তেন নির্কৃত্ত ।—পাণিনিত্ত, গ্রামণ্ড।
কলা নির্কৃত্তবাহিকা ।—নিজাত্তবামুরী।

উদ্দেশ্যে হয়, তাহার নাম "জ্বল" ও "বিভঙা।" তর্মধ্যে বিভঙায় বিভঙাকারী আত্মপক্ষ সংস্থাপন করেন না, কেবল পরপক্ষভাপনের খণ্ডনই করেন; জয় হইতে বিতভার ইহাই মাত্র বিশেষ। গুরু প্রভৃতির সহিত কেবল তত্ত নির্ণয়ের উক্তেপ্তে বাদবিচার হয়, স্রতরাং তাহাতে জিগীবার গন্ধও নাই, মধ্যস্থেরও আবশ্রকতা নাই। জিগীবুর বিচার জন্ন বা বিতপ্তা, তাহাতে মধ্যস্ত আৰ্শুক। মধ্যস্তই সেগানে জয় ও পরাজ্যের ঘোষণা করেন। জন্ন ও বিতপ্তায় বিচারকছম ছল প্রভৃতি অস্তভরও করিতে পারেন এবং সর্কবিধ নিগ্রহস্থানেরই উল্লেখ করিতে পারেন। কারণ, যে কোনরূপে যে কোন দিক দিয়া বিপক্ষকে পরাস্ত করাই দেখানে বিচারকল্বের উদ্দেশ্য থাকে। বাদবিচারে তাতা উদ্দেশ্য নতে; তাতার উদ্দেশ্য তত্ত্বিপ্র, ততরাং তাহাতে 'ছল' প্রছতি অস্তত্ত্ব করা হয় না এবং করা যায় না। এক অর্থে প্রযুক্ত বাক্যের অন্ত অর্থ কল্লনা করিয়া দোষ প্রদর্শন করাকে ছল বলে। बामी नुष्टन कप्तन व्यर्थ "मव कप्तन" अन्न প্রারোগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন,—"नम्रधाना কম্বল কোথায়, তাহা ত নাই," এরপ অস্তত্তর 'ছল'। এই ছল তিন প্রকার। প্রকারে আরও অনেক অসহতর আছে; দেওলির নাম 'জাতি'; তাহা চতর্বিংশতি প্রকার। যাহার দারা বাদী বা প্রতিবাদীর অঞ্জতা বা ভ্রম প্রকাশিত হয় অর্থাৎ যাহা বে কোনরপে বে কোন অংশে বাদী বা প্রতিবাদীর পরাজয় স্থচনা করে, তাহাকে নিগ্রহতান বলে ; এই নিগ্রহতান দাবিংশতি প্রকার। ইহার মধ্যে হেম্বাভাস একপ্রকার নিগ্রহস্থান। বাদী বা প্রতিবাদী যদি কোন হেছাভাষের বারা অর্থাৎ বাহা প্রকৃত হলে হেতু হয় না, তাহার বারা অনুমান করেন, তাহা হইলে তাঁহার বিপক্ষ বিচারক তাহা উল্লেখ করিবেন; -এ হেতু ঠিক হয় নাই, ইহা বুঝাইরা দিবেন। বাদবিচারেও ইহার উল্লেখ করিতে হইবে । কারণ, সেখানে তত্ত্ব নির্ণয় উদ্দেশ্য রহিয়াছে। বাহা তত্ত্ব নির্ণয়ের অনুকুল এবং বাহা উপেকা করিলে দেখানে তত্ত্ব নির্ণয়েরই ব্যাঘাত ঘটে,তাহা দেখানে কথনই উপেক্ষা করা কর্ত্তব্য নহে। গুরু-শিব্যের বাদ-বিচার হইতেছে, গুরু আত্মার নিতাত্ত প্রতিপর করিতেছেন, আত্মা দেহাদি নহে-ইহা বুঝাইলেন, কিন্তু আত্মার নিতাত্ব সাধন করিতে ভ্ৰমবশতঃ বলিয়া ফেলিলেন—"আত্মা নিত্য, বেহেতু তাহার রূপ নাই; বেমন আকাশ, কাল, দিক প্রাভৃতি।" তথন তত্ত্বনির্ণয়ার্থী শিষ্য অবশ্রুই বলিবেন—এই হেতু ঠিক হয় নাই, ইহা হেত্ত্বাভাস। কারণ, রূপ না থাকিলেই তাহা নিতা পদার্থ হইবে, এমন নিয়ম নাই। বায়তে রূপ নাই, কিন্তু বায় নিতা পদার্থ নহে। গুরু যদি তথন বায়ুমাত্রকে নিতা বলিয়াই বদেন, তাহা হইলে উহা অসিদ্ধান্ত, ইহা শিষ্য অবশ্রাই বলিবেন। কারণ, অপসিদ্ধান্ত বলিয়া বিচার করিয়া গেলে প্রকৃত বিষয়ে তত্ত্বনির্ণয় ঘটিবে না; বাদবিচারে যে তত্ত্ব নির্ণয়ই উদ্দেশ্য। "অপসিছান্ত" একটি "নিগ্রহস্থান", বাদবিচারে তাহার উদ্ভাবন আছে এবং হেল্বাভাস মাজেরই উদ্ভাবন আছে এবং স্থলবিশেষে আর ছই একটি নিপ্রহয়নের উদ্রাবন আছে। জন ও বিতপ্তার স্থায় বাদবিচারে সর্প্রবিধ নিগ্রহত্বানের উদ্ভাবন নাই, ছল ও জাতির একেবারেই কোন সংশ্রব নাই। বাদী ও প্রতিবাদী কেবল জয় লাভের স্নাকাজ্ঞায় জয় বিচার করিলেও ঐ বিচার ভাল ভাবে

চলিলে উহার ছারা অনেক সমরে মধ্যতের তত্তনির্ণর হইয়া যায়। এই নির্ণয়ই মহর্ষি গোতমের ঘোড়শ পদার্থের অন্তর্গত নির্ণয় পদার্থ। ঐ নির্ণয় মধ্যতের সংশয় পূর্বেক। বাদবিচারে নির্ণয় ঐকসপ নতে।

ভাষা। একাধিকরণস্থে বিরুদ্ধে ধর্মো পক্ষপ্রতিপক্ষে), প্রতানীকভাবাৎ, অস্ত্যাত্মা নাস্ত্যাত্মেতি। নানাধিকরণস্থে বিরুদ্ধে ন পকপ্রতিপক্ষে, যথা নিত্য আত্মা অনিত্যা বুদ্ধিরিতি। পরিগ্রহোহভূপে-গমব্যবস্থা। সোহয়ং পক্ষপ্রতিপক্ষপরিগ্রহো বাদঃ। তক্ত বিশেষণং, ख्यान- उर्कमाधाना निष्यः, श्रेमारेन उर्कन ह माधनमूर्यान खण्डा निष्य ক্রিয়ত ইতি। সাধনং স্থাপনা, উপালম্ভঃ প্রতিষেধঃ। তৌ সাধনোপালম্ভৌ উভয়োরপি পক্ষয়োর্ব্যতিষক্তাবসুবদ্ধে, যাবদেকো নির্বত একতরো ব্যবস্থিত ইতি, নিবৃত্তস্থোপালম্ভো ব্যবস্থিতস্থ সাধনমিতি। জল্পে নিগ্রহ-স্থানবিনিয়োগাদ্বাদে তৎপ্রতিষেধঃ। প্রতিষেধে কস্সচিদভামু-छानार्थः "मिक्षास्त्राविक्रक" हे ि वहनम्। "मिक्षास्त्रम् प्राप्ता उदिताशी বিরুদ্ধ" ইতি হেত্বাভাসস্থ নিগ্রহস্থানস্যান্ত্যকুজাবাদে। "পঞ্চাবয়বোপপন্ন" ইতি "হীনমন্তত্মেনাপ্যবয়বেন ন্যানং," "হেতুদাহরণাধিকমধিক"মিতি চৈতয়োরভাতুজানার্থমিতি। অবয়বেষু প্রমাণতর্কান্তর্ভাবে পৃথক্প্রমাণ-ভর্কগ্রহণং সাধনোপালম্ভব্যভিষক্ষঞাপনার্থং, অন্তথোভাবপি স্থাপনাহেতুনা প্রব্রতী বাদ ইতি স্যাৎ। অন্তরেণাপি চাবয়বসম্বন্ধং প্রমাণাত্যর্থং সাধ্যন্তীতি দুষ্টং, তেনাপি কল্পেন সাধনোপালম্ভে বাদে ভবত ইতি জ্ঞাপয়তি। ছল-জাতি-নিগ্রহস্থান-সাধনোপালস্ভো জয় ইতি বচনাদ্-বিনিএহো জল্ল ইতি মাবিজ্ঞায়ি, ছলজাতিনিএহস্থানসাধনোপালম্ভ এব জল্লঃ, প্রমাণ-তর্কসাধনোপালস্তে। বাদ এবেতি মাবিজ্ঞায়ীত্যেবমর্থং পৃথক্-প্রমাণ-তর্কগ্রহণমিতি।

অমুবাদ। একাধারে অবস্থিত চুইটি বিরুদ্ধ ধর্ম্ম বিরুদ্ধতাবশতঃ পক্ষ ও প্রতিপক্ষ হইয়া থাকে, অর্থাৎ কোন একই পদার্থে বাদীর স্বীকৃত একটি এবং প্রতিবাদীর স্বীকৃত একটি—এই চুইটি পরস্পর বিরুদ্ধ ধর্মকে পক্ষ ও প্রতিপক্ষ বলে। (বেমন) আত্মা আছে এবং আত্মা নাই, (এখানে নিত্য আত্মার অস্তিত্ব পক্ষ এবং

তাহার নাস্তির প্রতিপক্ষ, আবার নিত্য আন্থার নাস্তিত্ববাদীর নাস্তিত্ব পক্ষ, অস্তিত্ব প্রতিপক্ষ )। বিভিন্ন আধারে স্থিত বিরুদ্ধ ধর্মদ্বর পক্ষ ও প্রতিপক্ষ হয় না, বেমন আত্মা নিত্য, বৃদ্ধি অনিত্য, ( এখানে এক আত্মারই অথবা বৃদ্ধিরই নিত্যত্ব ও অনিত্যত্ব বলা হয় নাই; স্ত্রাং উহা বিরুদ্ধ না হওয়ায় পক্ষ ও প্রতিপক্ষ হইবে না )। পরিগ্রহ বলিতে (এখানে) স্বীকার ব্যবস্থা, অর্থাৎ এই পদার্থ এই প্রকারই হইবে, এই প্রকার হইবে না, এইরূপে স্বীকারের নিয়ম। সেই এই পঞ্জ-প্রতিপক্ষ-পরিগ্রহ অর্থাৎ যাহাতে পূর্বেবাক্ত পক্ষ ও প্রতিপক্ষের নিয়মবন্ধ স্বীকার থাকে, এমন বাক্যসন্দর্ভ 'বাদ'। তাহার বিশেষণ প্রমাণতর্ক-সাধনোপালম্ব ( অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত পক্ষ-প্রতিপক্ষ-পরিগ্রহ ত্রিবিধ কথাতেই আছে, উহাই কেবল বাদের লক্ষণ হয় না. এ জন্ম ঐ বাদলক্ষণে মহর্ষি বিশেষণ বলিয়াছেন-প্রমাণতর্ক-সাধনোপালন্ত, ) প্রানাণের দারা এবং তর্কের দারা এই বাদবিচারে সাধন এবং উপালম্ভ করা হয়। সাধন বলিতে স্থাপন অর্থাৎ স্বপক্ষ সংস্থাপন, উপালম্ভ বলিতে প্রতিষেধ অর্থাৎ পরপক্ষ স্থাপনের খণ্ডন। সেই সাধন ও উপালম্ভ এই দুইটি উভয় পক্ষেই ব্যতিষক্ত অর্থাৎ পরস্পর মিলিত এবং অনুবন্ধবিশিষ্ট হইবে। ( ঐ উভয়ের অমুবন্ধ কি, তাহা বলিতেছেন) যে পর্যান্ত একটি নিবন্ত হইবে, একটি ব্যবস্থিত হইবে। নিরুত্তের সম্বন্ধে উপালম্ভ, ব্যবস্থিতের সম্বন্ধে সাধন হইবে।

জল্পে নিপ্রহন্থানের বিনিয়োগবশতঃ অর্থাৎ ইহার পরবর্ত্তা সূত্রে জল্প নামক বিচারে নিপ্রহন্থানের উদ্ভাবন করিবার বিধি থাকায় বাদবিচারে তাহার নিষেধ হয় অর্থাৎ বাদবিচারে নিপ্রহন্থানের উদ্ভাবনের নিষেধ বুঝা বায়। নিষেধ হইলেও কোন নিপ্রহন্থানের অনুজ্ঞার জন্ম অর্থাৎ বাদবিচারেও কোন কোন নিপ্রহন্থানের উদ্ভাবন করিতে হইবে, ইহা সূচনা করিবার জন্ম (এই সূত্রে) "সিন্ধান্তা-বিরুদ্ধ" এই কথাটি বলা হইয়াছে। সিন্ধান্তরূপে স্বীকার করিয়া তাহার বিরোধী অর্থাৎ যে পদার্থ স্বীকৃত পদার্থের বিরোধী, এমন পদার্থ বিরুদ্ধ এই সূত্রবশতঃ (২।২।৬ সূত্র) বাদবিচারে হেডাভাসরূপ নিগ্রহন্থানের অনুজ্ঞা হইয়াছে অর্থাৎ মহর্ষি এই সূত্রে "সিন্ধান্তাবিরুদ্ধ" এই কথার দারা সূচনা করিয়াছেন যে, বাদবিচারে হেডাভাসরূপ নিগ্রহন্থানের উদ্ভাবন করিতে হইবে।

অন্যতম অবয়বশূন্য বাক্য ন্যুন অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের কোন একটির প্রয়োগ না করিলেও ন্যুন নামক নিগ্রহস্থান হয় এবং হেতুবাক্য অথবা উদাহরণবাক্য একটির অধিক হইলে অধিক নামক নিগ্রহস্থান হয়। এই তুই সূত্রোক্ত (৫ আঃ, ২ আঃ, ১২।১০ সূত্র ) নূান এবং অধিক নামক ছুইটি নিগ্রহস্থানের অনুজ্ঞার জন্ম অর্থাৎ বাদবিচারে ঐ ছুইটিরও উদ্ভাবন করিতে হইবে, ইহা সূচনা করিবার জন্ম (মহর্ষি এই সূত্রে) পঞ্চাবয়বোপপন্ন এই কথাটি বলিয়াছেন।

অবয়বগুলিতে প্রমাণ এবং তর্কের অন্তর্ভাব থাকিলেও অর্থাৎ যদিও সূত্রে পঞ্চাবয়বোপপন্ন এই কথা বলাতেই প্রমাণ ও তর্কের কথা পাওয়া যায়, তথাপি সাধন ও উপালত্তের ব্যতিষত্ম জ্ঞাপনের জন্ম অর্থাৎ উভয় পক্ষেই ঐ উভয়ের সন্ধন্ধ থাকা আবশ্যক, ইহা বুঝাইবার জন্ম (সূত্রে) পৃথক্ করিয়া প্রমাণ ও তর্কের গ্রহণ হইয়াছে। অন্যথা সংস্থাপনের হেতুর ঘারা প্রবৃত্ত (প্রকাশিত) উভয় পক্ষও বাদ হউক, অর্থাৎ বেখানে বাদী ও প্রতিবাদী কেবল স্বন্ধ পক্ষের সংস্থাপন করিয়াছেন, কেহ কোন পক্ষের সংস্থাপনের খণ্ডন করেন নাই, সেখানে সেই সংস্থাপনও বাদ হইয়া পড়ে। বস্ততঃ কেবল সংস্থাপন বাদ হইবে না, উভয় পক্ষে সংস্থাপনের ন্যায় উভয় পক্ষে তাহার খণ্ডনও হওয়া চাই, ইহা সূচনা করিবার জন্মই মহর্ষি বিশেষ করিয়া এই সূত্রে প্রমাণ ও তর্কের উল্লেখ করিয়াছেন।

পরস্ত প্রমাণগুলি অবয়বসম্বন্ধ ব্যতীতও অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বরূপ ভায়বাক্যের প্রয়োগ না করিলেও পদার্থ সাধন করে, ইহা দেখা যায় অর্থাৎ ইহা অমুভব
সিদ্ধ, এ কথা অস্মীকার করা যায় না। সেই কল্লের দ্বারাও অর্থাৎ পঞ্চাবয়বয়ুক্ত
হইয়া বাদ হয়, ইহা প্রথম কল্ল, পঞ্চাবয়বয়ৄন হইয়াও বাদ হয়, ইহা দ্বিতীয় কল্ল;
এই দ্বিতীয় কল্লেও বাদবিচারে সাধন এবং উপালম্ভ হয়, ইহা জানাইয়াছেন,
অর্থাৎ মহর্ষি এই বাদলক্ষণ-সূত্রে পঞ্চাবয়বোপপদ্ধ, এই কথা বাললেও পৃথক্ করিয়া
প্রথমেই যে "প্রমাণতর্ক-সাধনোপালম্ভ" এই কথাটি বলিয়াছেন, তাহার দ্বারা ইহাও
ব্রবিতে হইবে য়ে, পঞ্চাবয়বয়ুক্ত না হইলেও প্রমাণতর্ক-সাধনোপালম্ভ হইলে অর্থাৎ
বাদবিচারের অন্যান্ত লক্ষণ থাকিয়া পঞ্চাবয়ব সম্বন্ধ না থাকিলেও তাহা বাদ হইবে,
মহর্ষি ঐ কথার দ্বারা ইহাও সূচনা করিয়াছেন।

পরস্ত ছল, জাতি ও নিগ্রহন্থানের দারা সাধন ও উপালম্ভ ঘাহাতে হয়, তাহা জয়, এই কথা (জয়স্ত্রে) আছে বলিয়া জয় নিগ্রহশূত অর্থাৎ বাদবিচারে যে সকল নিগ্রহন্থান উদ্ভাব্য, জয়ে সেগুলি নাই, ইহা না বুঝে। বিশদার্থ এই য়ে, ছল, জাতি ও নিগ্রহন্থানের দারা সাধন ও উপালম্ভ যাহাতে হয়, তাহাই জয়, প্রমাণ ও তর্কের দারা সাধন ও উপালম্ভ যাহাতে হয়, তাহা বাদই, ইহা না বুঝে অর্থাৎ বাদস্থলীয় নিগ্রহন্থান জয়ে নাই, জয়স্থলীয় নিগ্রহন্থান বাদে নাই, ইহা কেহ না

বুনে, এই জন্ম পৃথক করিয়া (এই সূত্রে) প্রমাণ ও তর্কের গ্রহণ হইয়াছে (অর্পাৎ সূত্রে অতিরিক্ত কানের দ্বারা ইহাও বলা হইয়াছে যে, বাদস্থলীয় নিগ্রহ-স্থানও জন্মে আছে, জল্পফ্লীয় নিগ্রহস্থানবিশেষও বাদে আছে)।

টিগ্লী। ভারত্তকার মহামূলি গোতম প্রথম আহ্নিকের বারা প্রমাণ হইতে নির্ণয় পর্যাস্ত ( আর ও আরাক্ষ ) পদার্থের লক্ষণ বলিয়া অবশিষ্ট বাদ হইতে নিপ্তহস্থান পর্যান্ত পদার্থগুলির লক্ষণ বলিতে দিতীয় আহ্নিক বলিয়াছেন। ইহাতে প্রদন্ধতঃ ছলের পরীক্ষাও করিয়াছেন; তন্মধ্যে প্রথম পদার্থ বাদ। মহর্ষি দিতীয় আহ্নিকের প্রথমেই দেই বাদের লক্ষণ বলিয়াছেন। কিন্তু একটি সূত্র একটি প্রকরণ হয় না, প্রকরণ ভিন্নও এছ হয় না, এই কথা মনে করিয়া ভাষ্যকার বাদ-লক্ষণ-স্ত্রের অবতারণা করিতে বলিয়াছেন বে, "কথা তিনাট —বাদ, জল্ল ও বিতপ্তা"। ভাষাকারের পূঢ় তাৎপর্য্য এই যে, বাদ, জন ও বিতপ্তা —এই তিনটির নাম 'কথা'। ঐ তিন প্রকার ভিন্ন আর কোন প্রকার কথা নাই—সামায়তঃ 'কথা' বলিলে ঐ তিনটকেই বুঝিতে হইবে। ঐ ত্রিবিধ কথার পৃথক পৃথক তিনটি বিশেষ লকণ-সূত্রই মহর্ষির একটি প্রকরণ। উহার নাম "কথালক্ষণ-প্রকরণ"। কথাহরপে ঐ তিনটিই এক, স্বতরাং ঐ তিনটিকে লইয়া একটি প্রকরণ অদস্তও নহে। উদ্যোতকর এখানে বলিরাছেন বে, ভাষ্যকার কথামাত্রই ত্রিবিব, এইরূপ নিয়ম বলেন নাই। তিনি বিচার-বন্তর নিয়ম বলিয়াছেন। বে বস্তু বিচার করিতে হইকে তাহা বাদ, ভল্ল, বিভঞা, এই তিন প্রকারেই বিচার করিতে হইবে, এতদভিল্ল আর কোন প্রকারে বস্ত বিচার হয় না, ইহাই ভাষ্যকারের তাৎপর্য্য। তাৎপর্যানীকাকার উদ্যোতকরের তাংপর্য্য বর্ণনার বলিয়াছেন যে, যথন "বৃহং-কথা" প্রভৃতি ভাষ্যকারোক্ত ত্রিবিধ কথার অন্তভূতি নহে, তথন কথা মাত্রই ত্রিবিধ, ইহা ভায়্যকার বলেন নাই। বিচার্য্য বিষয়ে একাধিক বক্তার যে বাক্য-সন্দর্ভ, তাহাই ভাষ্যকারের ও কথা শব্দের অর্গ এবং তাহাকেই তিনি ত্রিবিধ বলিয়াছেন?। তার্কিকরকাকার প্রভৃতিও এই "কথা"র ঐরপ লকণ বলিরাছেন। কথা শব্দ মহর্ষির ফ্রে নাই, উহা ভাষাকারের কথা, এই কথা কোন গ্রন্থকারও লিখিয়াছেন; কিন্তু এ কথা সভ্য মহে। ভাষ্যকার মহর্ষির সূত্র হইতেই বথোক্ত অর্থে "কথা" শস্ক পাইরা, তাহাই এথানে ব্যবহার করিয়া-ছেন এবং মহর্ষিপ্রোক্ত সেই কথা কি, তাহা এখানে বলিরাছেন। ত্রিবিধ কথাতেই পক্ষ ও প্রতিপক্ষ থাকে। বাদী বাহা প্রতিপন্ন করিবেন, সেই পদার্থটি বাদীর পক্ষ এবং প্রতিবাদীর তাহা প্রতিপক্ষ। প্রতিবাদী যাহা প্রতিপন্ন করিবেন, দেই পদার্গটি প্রতিবাদীর পক্ষ এবং বাদীর তাহা প্রতিপক্ষ। বিরোধী বাজিবয়কেও অর্গাৎ বাদী ও প্রতিবাদীকেও পরম্পর পক্ষ ও প্রতিপক্ষ বলা হয়, কিন্ত ঐ বিরোধিত্ব বা বিরুদ্ধত্ব ধর্মবশতঃ বিরুদ্ধ ধর্মদ্বরই এখানে পক্ষ ও

বিচারবিবয়ো নানাবভূকো বাকাবিভয়:।
 কথা তথ্যা: বর্জানি প্রাহ্শতরারি কেচন ।—তার্কিকয়ে।।

২। কাৰ্যাব্যানকাৎ কথাবিজেলো বিজেপ: ।—ভারত্ত্র, ৫কঃ, ২আঃ, ১৯ ক্তা।
সিদ্ধান্তবভূপেন্ডানিংমাৎ কথাপ্রসম্ভোহপনিদ্ধান্তঃ।— বি, ২০ ক্তা।

প্রতিপক শক্ষের ধারা অভিহিত হইয়াছে। তাৎপর্যানীকাকার ভার্যকারোক্ত বিরুদ্ধ ধর্মধন্মকেই স্থাকারোক্ত পক্ষ ও প্রতিপক্ষ শক্ষের মুখ্যার্থ বিলয়ছেন (নির্মন্ত ভাষা টিপ্ননী স্তেইর)। বাদী বলিলেন — আত্মা আছে অর্থাৎ দেহাদি ভিন্ন নিতা আত্মা আছে; এই কথার ধারা বুঝা গেল, আত্মার নিতাত্ব-ধর্মই বাদীর পক্ষ। প্রতিবাদী নৈরাত্মারাদী বৌদ্ধ বলিলেন — আত্মা নাই প্রতিবাদীর পক্ষ। তাহা হইলে আত্মার অনিতাত্ব-ধর্মই প্রতিবাদীর পক্ষ। তাহা হইলে আত্মার অনিতাত্ব-ধর্মই প্রতিবাদীর প্রতিপক্ষ এবং আত্মার নিতাত্ব-ধর্মই প্রতিবাদীর প্রতিপক্ষ, ইহাও বুঝা গেল। নিতাত্ব ও অনিতাত্ব, এই চুইটি ধর্ম আত্মার পক্ষে বিকৃদ্ধ; এক আত্মাতে ছুইটি ধর্ম কথনও থাকিতে পারে না। আত্মাতে নিতাত্বই থাকিবে, অর্থবা অনিতাত্বই থাকিবে। আত্মাতে নিতাত্ব ও অনিতাত্বরূপ ছুইটি গক্ষ ও প্রতিপক্ষ লইয়া উত্তর বাদীর বিচার উপস্থিত হয়। কিন্ত যদি একজন বলেন, আত্মা নিতা আর অপর বাদী বলেন, বুদ্ধি অনিতা, তাহা হইলে সেথানে উহা লইয়া কোন বিচার উপস্থিত হয় না। কারণ, আত্মা নিতা হইলেও বুদ্ধি অনিতা হইতে পারে। আত্মার নিতাত্ম এবং বুদ্ধির অনিতাত্ম পক্ষ-প্রতিপক্ষ ভাব নাই। বিভিন্ন ধর্মীতে বিরুদ্ধ ধর্মীতে পরস্পর বিকৃদ্ধ ছুইটি ধর্মকে বিভিন্ন বাদী উরেথ করিলে তাহাই পক্ষ ও প্রতিপক্ষ হয় না। বিকৃদ্ধ দ্বর্মীতে পরস্পর বিকৃদ্ধ ছুইটা ধর্মকে বিভিন্ন বাদী উরেথ করিলে তাহাই পক্ষ ও প্রতিপক্ষ হয় রমা। বিকৃদ্ধ হয়া বিচার্ম্ম বিষয় হইয়া থাকে।

শ্বিধার মর্থনি এই "পক্ষ-প্রতিপক্ষ-পরিগ্রহ" বলিয়া বাদের লক্ষণ বলিয়াছেন। শ্বেকারের পরিগ্রহ শব্দের ব্যাখ্যার ভাষ্যকার বলিয়াছেন, "অভ্যুপগমব্যবস্থা"। অভ্যুপগম বলিতে স্বীকার, ব্যবস্থা বলিতে নিয়ম; তাহা হইলে উহার হারা বুঝা গেল— স্বীকারের নিয়ম। এই পদার্থ এইরূপই, ইহার অন্তরূপ নহে, এইরূপভাবে স্বীকার বা নিশ্চরের নিয়মই স্বীকারের নিয়ম বা নিয়মবদ্ধ স্বীকার। উহাই ভাষ্যকারের মতে শ্বেভ্রাক্ত পরিগ্রহ শব্দের অর্থ। পূর্বেজিজ পক্ষ ও প্রতিপক্ষের ঐ পরিগ্রহ অর্থাৎ স্থীকারের নিয়ম বা নিয়মবদ্ধ স্বীকার বাহাতে থাকে, তাহা বাদ, ইহাই ঐ কথা হারা বুঝিতে হইবে। অর্থাৎ শ্বেভ্র "পক্ষ-প্রতিপক্ষ-পরিগ্রহ" এই বাক্য বছত্রীহি সমাস বুঝিতে হইবে।

কিন্ত কেবল ঐ মাত্রই বাদের লক্ষণ বলা যায় না। কারণ, পূর্কোক্ত পক্ষ-প্রতিপক্ষের পরিএই কর ও বিতপ্তাতেও থাকে। বিতপ্তায় বিতপ্তাকারী অপক্ষের সংস্থাপন না করিলেও তাহার অপক্ষের একটা স্বীকার আছেই, এ জন্ম মহর্ষি ঐ বাদ-লক্ষণে বিশেষণ বলিয়াছেন,—"প্রমাণতর্ক-সাধনোপালম্ভ"। প্রমাণের ছারা এবং তর্কের ছারা সাধন ও উপালম্ভ যাহাতে হয়, তাহাই প্রমাণতর্ক-সাধনোপালম্ভ। সাধন বলিতে স্বপক্ষের সংস্থাপন এবং উপালম্ভ বলিতে ঐ সংস্থাপন বা সাধনের পঞ্জন। বাদী সাধন করিলে, প্রতিবাদী ঐ সাধনেরই থণ্ডন করেন। বাদীর পক্ষ সেই পদার্থটির বস্ততঃ থণ্ডন হয় না, এ জন্ম উপালম্ভ বলিতে সর্ক্রেই সাধনেরই থণ্ডন ব্রিতে হয়।

ভাষবার্ত্তিককার উদ্যোতকর বলিয়াছেন যে, উপাল্ভ বছতঃ সাধনেরও হয় না। স্বর্গক্ষ সংস্থাপনই সাধন, উহা বাকা, তাহার খণ্ডন হইবে কিরুপে ? সে বাকা তাহার প্রতিপাদ্য প্রকাশই করিয়াছে, তদ্বিবরে তাহার সামর্থ্য নত্ত করা যার না। ঐ উপালম্ভ বন্ধতঃ সেই বাকাবাদী পুক্ষের। বাদী বা প্রতিবাদীর নিগ্রহই তাহার উপালম্ভ, তাহা তাহাদিগের সাধন-বাক্যকে অবলম্বন করিয়াই করিতে হয়, এ জন্ত সাধনের উপালম্ভ বলা হইয়াছে। সাধনের উপালম্ভই বা প্রের বলা হইয়াছে কৈ ? পক্ষের সাধন এবং প্রতিপক্ষের উপালম্ভই স্থানের দ্বারা বুবা। যায়, এ জন্ত ভায়বার্ত্তিককার বলিয়াছেন বে, "প্রতিপক" পদার্থটি যথন উপালম্ভের অযোগ্য, তথন স্থানের দারা ত হা বুঝা বায় না,তাহা বুঝিলে ভ্ল বুঝা হইবে। স্ত্রে বে "প্রমাণ-তর্কদাধনোপালম্ভ" এইরূপ বায়ার্থ্য করিয়া পুর্বোক্ত অর্থ বুঝিতে হইবে। অর্থি ঐ স্থলে মধ্যপদলোপী বছরীহি সমাদ বুঝিতে হইবে। সমাদে একটি "সাধন" শব্দের লোপ হইয়াছে। কোন ভায়পুত্রকে অতিরিক্ত ভায়া পাঠের দারা এইরূপ ব্যাখ্যারও আভাস পাওয়া বায়।

দে বাহা হউক, এখন প্রাণ্ন এই বে, মহর্ষি এই বিশেষণের ছারা জয় ও বিতপ্তা হইতে বাদের বিশেষ কি বলিলেন ? এতছ্বরে জায়বার্ত্তিককার বলিয়াছেন বে, বাদে প্রমাণ এবং তর্কের স্বারাই সাধন ও উপালম্ভ হয়; এই নিয়মই মহর্ষির বিবক্ষিত। জন্ন ও বিতণ্ডাতে ছল ও জাতির দারাও উপালন্ত হর, বাদে তাহা হর না; স্কুতরাং মহর্ষির ঐ বিশেষণের দারা জল ও বিভণ্ডা বাদলক্ষণাক্রাস্ত হল নাই। যদিও কোন জল-বিচারে কেবল প্রমাণ ও তর্কের দারাই সাধন ও উপালন্ত হইতে পারে, চল ও জাতির কোন উল্লেখ না করিয়াও জন্ধ-বিচার হয়, তথাপি জন্ন ও বিতপ্তা হল ও জাতির হারা উপালস্তের যোগ্য, তাহাতে উহা ক্রিলে ক্রা যায়; এ জন্ম তাদৃশ জ্রবিশেষ বাদলকণাক্রাস্ত হইবে না। অর্থাৎ যাহা প্রমাণ ও তর্কের দারাই দাবন ও উপালভের বোগা, তাহাই বাদ ; এই পর্যান্তই মহর্ষির ঐ কথার তাৎপর্যার্থ বুঝিতে হইবে। যদিও তর্ক নিজে কোন প্রমাণ নহে, তাহা হইলেও প্রমাণের বিষয়-বিবেচক হইয়া প্রমাণের অন্ধর্গাহক অর্থাহ প্রমাণের বিশেষ সহকারী হয়। বিচারস্থলে তর্ক ছারা বিবেচিত বিষয়ই প্রমাণ নিদ্ধারণ করে, এ জন্ম এই স্থাতে প্রমাণের সহিত তর্কেরও উদ্দেধ হইয়াছে। এখন কথা এই বে. স্ত্ৰে বিদ্ধান্তাবিক্তম এবং পঞ্চাবয়বোপপন, এই ছুইটি কথাৰ আৰ প্রব্রোজন কি ? বাদের লফণে ঐ ছইটি কথার কোনই প্রব্রোজন দেখা বায় না। এতছ্তরে ভাষ্যকার বলিয়াছেন বে, পরত্ত্রে জয়বিচারে নিগ্রহয়ানের ছারা সাধন ও উপালভের কথা থাকান, এই স্থত্যোক্ত বাদবিচারে কোন নিগ্রহস্থানের উদ্ভাবন নাই অর্থাৎ বাদবিচারে উহা নিষিদ্ধ, ইহা বুঝিতে পারে, এই জন্ত মহর্ষি এই ফ্তে ঐ ছুইটি কথার দারা ফ্চনা করিরাছেন বে, বাদবিচারেও কোন কোন নিগ্রহখানের উদ্ভাবন করিবে। উদ্যোতকর বলিয়াছেন বৈ, বধন বাদ-বিচারেও উপান্তের কথা আছে, এই ফুত্রে তাহা বলা হইরাছে, তথন বাদবিচারেও নিগ্রহপানের উদ্ভাবন কর্ত্তবা, ইহা বুঝা শায়। তবে উহার ছারা বাববিসারে দদত নিগ্রহখানই উদ্ভাব্য, ইহাও বুঝিতে পারে, এ জন্ত মহর্ষি এই স্থাত্তে সিদ্ধান্তাবিক্লদ্ধ এবং পঞ্চানরবোপপন্ন, এই চুইটি কথা বলিয়া বাদবিচারে সমত নিগ্রহুখান উদভাব্য নহে, নিগ্রহুখানবিশেবই উদ্ভাব্য, এইরূপ নিয়ম স্কুচনা করিলছেন। দিলান্তাবিকল্ব, এই কথার দ্বারা বাদবিচারে হেল্লাল্যন্থ নিপ্রহল্পনের উদ্ভাবন কর্ত্তবা, ইহা স্থাচিত হইল্লান্ডে, ইহা ভাষ্যকার বলিলাছেন। উদ্যোতকর ইহার প্রতিবাদ করিলাছেন বে, স্থ্যে পঞ্চাব্যরোপপল্ল, এই কথার দ্বারাই বাদবিচারে ন্যুন, অধিক এবং হেল্বাভান নামক নিগ্রহম্বানের উদ্ভাব্যতা স্কৃতিত হইল্লাছে। কারণ, "অবরবসূক্ত" এই কথা বলিলে "অবন্ধবাভান" থাকিবে না, ইহা বুঝা বান্ন। তাহা হইলে হেল্বাভান থাকিবে না, ইহাই বুঝা বান্ন। কারণ, অবন্ধবাভান প্রয়োগ করিলে দেখানে হেল্বাভানেরই প্রয়োগ হয়। স্থতরাং বাহা মহর্বির অল্ল কথার দ্বারাই পাওলা গিল্লাছে, দিলান্তাবিকল্প এই কথার দ্বারা আবার তাহারই স্কুচনা করা নির্থক, তাহা মহর্বি করেন নাই। তবে স্থ্যে দিলান্তাবিকল্প, এই কথা বলার প্রয়োজন কি 

প্রত্ত্বরে উদ্যোতকর বলিলাছেন বে, অপদিল্লান্ড নামক নিপ্রহ্বান বাদবিচারে অবশ্র উদ্ভাব্য, ইহা স্কুচনা করিবার লক্তই মহর্বি স্থ্যে ঐ কথাটি বলিলাছেন। পরবর্ত্ত্বী ব্যাখ্যাকারগণ্ড উদ্যোতকরের এই ব্যাখ্যাকেই সংগত বলিলা গ্রহণ করিলাছেন।

ভাষ্যকারের অভিপ্রায় ইহাই মনে হয় যে, স্থ্যোক্ত পঞ্চাবয়বোপপন, এই কথার দ্বারা হেৰাভাসরূপ নিগ্রংছান বাদবিচারে উদ্ভাব্য, ইহা সহজে বুঝা বায় না। পরস্ক পঞ্চাবয়বোপপন এই কথাটি মহবি বাদবিচারমাতেই বলেন নাই। পঞাবয়বশুয়া হইয়াও বাদবিচার হইতে পারে, ইহা ভাষ্যকারের কথায় পরে বাক্ত হইবে। দিছান্তাবিক্তর, এই কথাট মহর্বি বাদবিচার-মাত্রেই বলিয়াছেন। হেশ্বাভাদরূপ নিগ্রহত্থান বাদমাত্রেই উদ্ভাব্য, ইহাই বধন মহর্ষি স্থতনা করিবেন, তথ্ন বুঝা বাহ, (বাদবিচারমাত্রেই মহর্ষি যে সিদ্ধান্তাবিক্ষক এই কথাটি বলিয়াছেন, সেই) সিভান্তাবিক্ত এই কথাটির দারাই তাহা স্চনা করিয়াছেন। সিদ্ধান্তাবিক্ত, এই কথার দারা তাহা কিল্লপে বুঝা নায় ? এই জ্ঞ ভাষ্যকার এখানে তাহা বুঝাইবার জন্মই মহবি গোতমের বিকল্প নামক হেস্বাভাদের লক্ষণস্ত্রটি উদ্ধৃত করিয়াছেন। ভাষাকারের তাৎপর্য্য এই যে, যাহা স্বীকৃত দিল্লান্তের বিরোধী, মহর্ষি তাহাকে বিরুদ্ধ নামক হেস্বাভাস বলিয়াছেন এবং এই সূত্রে সিদ্ধান্তাবিকত্ব এইরূপ বাকা প্রয়োগ করিয়াছেন। সিদ্ধান্তাবিকত্ব, এই কথার দ্বারা বুঝা বার, বাদবিচারে দিল্পান্ধবিরোধী কিছু বলা যাইবে না, তাহা বলিলে প্রতিবাদী তাহার অবশু উদ্ভাবন করিবেন। উদ্যোতকর মহর্ষি-কথিত বিরুদ্ধ হেত্বভাগের লক্ষণ হত্তের বেরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন, ভাষতে হেৰাভাগমাত্ৰই দিকাস্থবিরোধী। হেৰাভাগমাত্ৰেই বিকল্প নামক হেৰাভাদের সামাভ লকণ আছে, অর্থাৎ হেহাভাগনাত্রই "বিকল্ক"। তাহ হইলে ভাষ্যকার মহর্ষির বিকল্প নামক হেৰাভাসের লক্ষণস্ত্রটি উদ্ধৃত করিয়াও সমস্ত হেৰাভাসকে গ্রহণ করিতে পারেন। এবং এই হতে দিল্লান্তাবিক্ল, এই কথার দারা দিল্লান্তবিরোধী অর্থাং হেলাভাদমাত্রই বাদবিচারে উদ্ভাবন করিতে হইবে, ইহা স্চিত হইরাছে, এ কগাও বলিতে পাবেন। ভাব্যকার তাহাই বলিরাছেন ( থাং।ও ত্ত এইবা )। বস্ততঃ দে সকল নি গ্রহানের উদ্ভাবন না করিলে বাদ্রিচারে তত্ত্বনির্ণনেরই ব্যাঘাত হয়, সেই সমস্ত নিগ্রহন্থানই বাদবিচারে উদ্ভাবন করিতে হইবে; স্কুতরাং হেছাভাসের ভার অপসিদান্ত নামক নিগ্রহগানও বাদবিচারে অবস্থা উদ্রার। ভাষ্যকার অপ-

দিলাজের নাম করিলা দে কথা না বলিলেও এই স্থেত্র দিলাভাবিক্ল, এই কথার দারা তাহাও স্চিত হইলাছে, দিলাভাবিক্ল এই কথার দারা তাহা সহজেই বুঝা যান। ভাষ্যকার মহর্ষির ঐ কথার প্রয়োজন ব্যাখ্যা করিতে বেটি গুড় প্রয়োজন, শেষে তাহারই স্পষ্ট ব্যাখ্যা করিলছেন। বাদবিচারে কোন্ কোন্ নিগ্রহন্থান উত্তাব্য, তাহাদিগের সকলের নামোলেগ করা এখানে কর্ত্তব্য মনে করেন নাই। মহর্ষি-স্থ্র ব্যাখ্যায় স্থ্রোক্ত দিলাভাবিক্ল, এই কথার একটি প্রয়োজন ব্যাখ্যা করাই তিনি কর্ত্তব্য মনে করিলা তাহাই করিলাছেন; তাহাতে অপদিলাভ নামক নিগ্রহন্থান ভাষ্যকারের মতে বাদবিচারে উত্তাব্য নহে, ইহা বুঝিতে হইবে না।

প্রথম স্ত্রভাব্যেও ভাষ্যকার হেল্পাভাসের পূথক উল্লেখের প্রান্ধনার বাদবিচারে হেল্পাভাসরূপ নিপ্রহন্থানের উল্লেখির কর্ত্তবা, ইহা বলিয়াছেন। সেখানে ভাষ্যকারের ঐ কথার দারা ন্ন, অধিক ও অপস্থিতাক্তরপ নিগ্রহন্থানেরও বাদবিচারে উল্লেখন কর্ত্তব্য, ব্রিতে হইবে; কেবল হেল্পাভাসেরই উল্লাখন কর্ত্তব্য, ইহা ব্রিতে হইবে না। এইরপে তাৎপর্য্যাকারও ভাষ্যকারের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিরাছেন।

প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের কোন একটি না বলিলেও নুন নামক নিগ্রহন্থান হয় এবং হেতু ও উদাহরণ-বাক্য একের অধিক বলিলে অধিক নামক নিগ্রহন্থান হয়। ভাষ্যকার এই ছইটি নিগ্রহন্থানের মহর্ষিপ্রোক্ত লক্ষণ-হয় উদ্ধৃত করিয়া বলিয়াছেন যে, এই ছইটিরও বাদবিচারে উদ্ধাবন কর্ত্তব্য, ইহা হ্ণচনা করিতে মহর্ষি পঞ্চাবয়বোপপরা, এই কথা বলিয়াছেন। অবগ্র পঞ্চাবয়বযুক্ত বাদবিচারেই এ কথা বলা হইয়াছে; সেথানেই উহা সম্ভব। পরবর্তী বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতি বাদবিচারে নূন ও অধিক নামক নিগ্রহন্থানের উদ্ধাবন স্থীকার করেন নাই। তাহারা বলিয়াছেন রে, উহা বখন প্রমাণের নোব নহে, উহা বক্তার দোষ, তখন বক্তার অক্তান্ত দোবের ভার উহাও বাদবিচারে ধর্ত্তব্য নহে। একটা হেতুবাক্য বা উদাহরণ-বাক্য বেশী বলা হইলে অথবা একটা অবয়ব না বলিলে, তাহাতে তত্ত্বনির্গরের আসে যায় কি গু

প্রাচীন মত সমর্থনে উদ্যোতকর বলিয়াছেন বে, অবয়বগুলি প্রমাণ না হইলেও প্রমাণমূলক বলিয়া প্রমাণ সদৃশ। স্থতরাং অবয়বের ন্যনতা বা আঘিকা কোন প্রমাণভ্রমবশতঃও
হইতে পারে, এ জল্প বাদবিচারেও তাহার উল্লেথ করিতে হইবে। যেমন বাদবিচারে এক পক্ষ
প্রকৃত হেতু-বৃদ্ধিতেই হেল্লাভান প্রয়োগ করেন এবং সেই জল্পই বাদবিচারে তাহার উল্ভাবাতা
আছে। প্রমাণের দোব না দেখাইলে তয়নিশ্চয়েরই ব্যাঘাত হয়। তক্রপ ন্যন, অবিক ও
অপসিদ্ধান্ত প্রমাণ না হইলেও হেল্লাভাসের ভার সাধ্যসাধনের জল্প প্রযুক্ত হওয়ায়, উহারা
প্রমাণ সদৃশ; স্থতরাং উহাদিগেরও উল্ভাবন বাদবিচারে কর্তব্য। বাদবিচারে নিজের বক্তব্যাট
প্রতিপাদন করিতে না পারাই নির্গ্রহ; সেথানে পরাজয়রূপ নিগ্রহ নাই। জিগীবা না থাকায়
বাদবিচারে পরাজয়রূপ নির্গ্রহ হয় না।

পঞ্চাবরবের প্রয়োগ করিলেই। প্রমাণ ও তর্কের হারা সাধনাদি করা হয়। ফলকথা, পঞ্চাবরবোপপর, এই কথার হারাই প্রমাণ-তর্ক-সাধনোপালন্ত, এই কথা পাওরা যায়। আবার

প্রমাণতর্ক-সাধনোপালম্ভ, এই কথা কেন ? অথবা প্রমাণ ও তর্কের উল্লেখ কেন ? কেবল সাধন ও উপালস্ভের কথা বলিলেই হইত ? পৃথক্ করিরা আবার প্রমাণ ও তর্ক শব্দের প্রয়োজন কি ? অবশ্র কেবল প্রমাণ ও তর্কের ছারাই বেখানে দাবনাদি হইবে, বাহাতে ছল ও জাতির কোন সংশ্রব নাই অথবা তাহার যোগ্যতাই নাই, এইরূপ ব্যাধ্যা প্রমাণ ও তর্ক শব্দের এহণ করিলেই হইতে পারে এবং তাহাই মহর্বির ঐ কথার তাৎপর্য্যার্থ। নচেৎ পঞ্চাবয়বোপণর, এই কথার ছারাই প্রমাণ্ডর্কনাধনোপালস্ত বুঝিতে হইলে, জন্নবিচার হইতে বাদবিচারের বিশেষ বুঝা হয় না ; স্কুতরাং পৃথক্ভাবে প্রমাণ তর্ক গ্রহণের প্রয়োজন পূর্কেই ব্যক্ত আছে, তথাপি ভাষ্যকার বথাক্রমে উহার আরও তিনটি প্রয়োজন বর্ণন করিয়াছেন। এই তিনটি প্রোজন প্রদক্ষপ্রাপ্ত, অর্থাৎ উহার মৃখ্য প্রয়োজন একটি থাকিলেও উহার দারা আরও তিনটি অতিরিক্ত প্ররোজন সংগ্রহ করা বান্ধ। তন্মধ্যে প্রথম প্ররোজন –সাধন ও উপালস্তের ব্যতিবঙ্গজ্ঞাপন। ব্যতিবঙ্গ বণিতে উভবত্র পরস্পার মিলন। ধেমন পক্ষের সাধন থাকা চাই, তজ্ঞপ প্রতিবাদী কর্তৃক ঐ সাধনের উপালস্তও থাকা চাই। এবং বেমন প্রতিপক্ষের সাধন থাকা চাই, তক্রপ বাদী কর্তৃক ঐ প্রতিপক্ষ-সাবনের উপালম্ভও চাই। বাদী ও প্রতিবাদী কেবল স্থ স্থ পক্ষের সাধন করিলেন, কেহ কোন সাধনের উপাল্স্ত করিলেন না, সেখানে বাদ হইবে না। স্বতরাং পূর্ব্বোক্ত বাতিবলবুক্ত সাধন ও উপালস্তই এখানে সূত্রকারের বিবন্ধিত। মহর্ষি পুথক করিয়া প্রমাণ ও তর্কের গ্রহণ করিয়া ইহা স্থচনা করিয়াছেন।

ভাষাকার দ্বিতীয় প্রয়োজন বলিয়াছেন যে, পঞ্চাবয়ব প্রয়োগ না করিয়াও বাদবিচার হয়।
কারণ, তত্ত্বনির্ণয়ই বাদবিচারের উক্তেশ্য। পঞ্চাবয়ব প্রয়োগ না করিলেও প্রমাণের য়ায়া তত্ত্ব
নির্ণয় হইয়া থাকে। স্প্রতরাং স্ভাক্রেক পঞ্চাবয়বোপপয়, এই কথাট বাদমাত্রেই এহণীয় নছে।
পঞ্চাবয়বয়ুক্ত হইয়া বাদ হইবে, ইয়া এক কয় এবং পঞ্চাবয়বশুন্ত হইয়াও স্প্রভান্ত লক্ষণাক্রান্ত
হইলে বাদ হইবে, ইয়া থিতীয় কয়। স্প্রকারের পৃথক করিয়া "প্রমাণ-তর্ক-গ্রহণ" এই দ্বিতীয়
কয়াট স্কানা করিয়াছে। অর্থাৎ মহর্ষি, স্বত্রে ঐ অতিরিক্ত কথার য়ায়া ইয়াও স্থানা করিয়াছেন
য়ে, পঞ্চাবয়ব প্রয়োগ না করিয়াও বাদবিচার হইতে পারে।

ভাষ্যকার তৃতীয় প্রবাজন বলিয়াছেন বে, জয়লকণে (পরস্ত্রে) ছল, জাতি ও নিগ্রহস্থানের দ্বারা বাহাতে সাবন ও উপালন্ত হয়, তাহা জয়, এই কথা বলা হইয়াছে। তাহাতে কেই
ব্বিতে পারেন বে, জয়ে বাদ বিচারে উদ্ভাবা নিগ্রহয়ান নাই। কারণ, এই স্ত্রে বিদি প্রমাণতর্জ-সাধনোপালন্ত, এই কথাটা না বলা হয়, তাহা হইলে জয়স্ত্রে এ কথাটা পাওয়া বায় না।
পঞ্চাবয়নোপায়, এই কথা হইতেই প্রমাণ ও তর্কের দ্বারা সাধন ও উপালন্ত ব্বিতে হয়।
এবং ছল-জাতি-নিগ্রহয়ান-সাধনোপালন্ত, এই কথার দ্বারাই জয়ে নিগ্রহয়ানের কথা ব্রা বায়।
তাহা হইলে জয়স্ত্রের ঐ কথাটার দ্বারা কেই ব্রিতে পারেন বে, বাদবিচারে বে সকল নিগ্রহয়ান উদ্ভাব্য, জয়বিচারে সেগুলি নাই। তাহা ব্রিলে কিয়প অর্থ ব্রা হয় ? ইয়া বলিবার
জল্লই ভাষাকার শেষে তাহার প্রক্রথারই ফলিতার্থ বর্ণন করিয়াছেন বে, ছল, জাতি ও

নিশ্বহন্তানেরর বারা যাগতে সাধন ও উপালন্ত হয়, তাহাই জর এবং প্রমাণ ও তর্ক হারা যাহাতে সাধন ও উপালন্ত হয়, তাহা বানই, ইহা কেহ না বুরোন, এই জন্ত ক্রে পৃথক করিয়া প্রমাণ ও তর্কের গ্রহণ হইরাছে। তাৎপর্যাটীকাকার এখানে এইরূপই তাৎপর্য্য বর্ণন করিয়াছেন। তিনি ভাষ্যের বিনিশ্বহ শব্দের ব্যাখ্যার বলিরাছেন, বাদগত নিগ্রহ্মানরহিত। শেষে বলিয়াছেন যে, বাদগত নিগ্রহ জরে নাই, জনগত নিগ্রহ বাদে নাই, ইহা বুরিও না; বাদগত নিগ্রহও জরে আছে, ইহা মহর্ষি পৃথক করিয়া প্রমাণ ও তর্কের গ্রহণ করিয়া স্থচনা করিয়াছেন। উদ্ভ বা অতিরিক্ত কথার হারা অতিরিক্ত কথার হারা সেই অতিরিক্ত কথার হারা দেই অতিরিক্ত কথার হারা। করিয়াছেন। ভাষ্যকার এথানে মহর্ষির অতিরিক্ত কথার হারা দেই অতিরিক্ত কথার হারা। করিয়াছেন।

স্তান যে প্রমাণ-তর্ক-সাধনোপালন্ত, এই কথাট আছে, উহার দারা বাদী ও প্রতিবাদী, উতরেই প্রকৃত প্রমাণ ও প্রকৃত তর্কের দারা সাধন ও উপালন্ত মাহাতে করেন, ইহা বুঝিতে হইবে না। কারণ, তাহা অসন্তব। বিচারে এক পক্ষ প্রমাণাভাস ও তর্কাভাসকেই প্রমাণ ও তর্ক বিশ্বা প্রহণ করিয়া, তদ্বারা সাধন ও উপালন্ত করিয়া থাকেন। ঘিনি প্রকৃত পক্ষের অর্থাৎ প্রকৃত তত্বটিরই সাধন করেন, তিনিই প্রকৃত প্রমাণ ও প্রকৃত তর্ককে প্রহণ করিয়া থাকেন। একাধারে ছইটে বিকৃত্ধ পদার্থ ধ্যান মতেই প্রমাণসিদ্ধ হইতে পারে না, তথ্ন এক পক্ষের জায়াভাস হইবেই। যিনি প্রমাণাভাস ও তর্কাভাসকেই অবলয়ন করিয়া বিচার করেন, তিনিও তাহাকে প্রমাণ ও তর্ক বলিয়াই গ্রহণ করেন এবং তদ্বারা বস্তুতঃ সাধন ও উপালন্ত না হইলেও তিনি তদ্বারাই সাধন ও উপালন্ত করিতে প্রবৃত্ত হন। এই তাৎপর্যোই স্থ্যে প্রমাণ-তর্ক-সাধনোপালন্ত, এই কথা বলা হইয়াছে।

ঐ ভাবে প্রমাণ ও তর্কের দ্বারা সাধন এবং উপালস্ত ব্যত্তিবক্ত এবং অন্থবদ্ধ হওয়া চাই।
বাদবিচারে বথন তত্ত্বনির্ধাই উদ্দেশ্য, তথন তত্ত্বনির্ধা না হওয়া পর্যান্ত বাদবিচারে চলিবেই।
যে পর্যান্ত এক পক্ষের নিবৃত্তি এবং এক পক্ষের স্থিতি না হইবে, দে পর্যান্ত বাদবিচারে পূর্বের্ধাক্ত
প্রকার সাধন ও উপালস্ত করিতেই হইবে, ইহাই সাধন ও উপালস্ভের পরস্পর অন্থবদ্ধ।
ভাষ্যকার নির্ধাক্ত ভাষ্যেও ইহা বলিয়া আসিয়াছেন (নির্ধার্মত্তভাষ্য ক্রইবা)।

ন্তারবার্তিককার উদ্যোতকর এখানে বহুবজু বা হুবজু প্রভৃতি বৌদ্ধ নৈরাধিকগণের বাদলক্ষণ তুলিয়া তাহাদিগের সহিত তুম্ল বিবাদের পরিচয় দিয়া, বহু প্রতিবাদের পরে নির্ভ হইয়াছেন। বাহুল্য ভয়ে দে সকল কথা আলোচিত হইল না।

উন্যোতকর আর একটি কথা বলিয়াছেন বে, বাদবিচারে কোন প্রথকারীর আবশ্রকতা নাই।
প্রথকারীকে বুঝাইবার স্বস্তুই বে বাদবিচার হয়, এমন নিয়ম নাই। প্রথকারী অন্ত ব্যক্তি না
বাকিলেও গুরু প্রস্তুতির সহিত বাদবিচার হয়। তাৎপর্যাটীকাকার প্রভৃতি বলিয়াছেন বে,
দৈবাৎ যদি বাদবিচার স্থলে প্রথকারী উপযুক্ত ব্যক্তি উপস্থিত হন, তবে তাঁহাকে বাদী ও
প্রতিবাদী মধ্যস্থকপে তক্ত্ নির্ণয়ের সাহাধ্যের স্বস্তু গ্রহণ করিবেন, তাঁহাকে বর্জন করিবেন না।

বৃত্তিকার বিশ্বনাথ পূর্ব্বোক্ত 'কথা'র সামান্ত লক্ষণ এবং কথার অধিকারীর লক্ষণ এবং বাদের অধিকারীর লক্ষণ এইরূপ বলিয়াছেন।

তথ্বনির্ণয় অথবা জয়লাভ, ইহার কোন একটির যোগ্য ভায়ায়ুগত বাক্য-সন্দর্ভই কথা।
লৌকিক বিবাদ কথা নহে, তাই বলিয়াছেন —ভায়ায়ুগত বাক্য-সন্দর্ভ। বস্তুতঃ ভায়ায়ুদারে বাক্য
প্ররোগ করিলেই প্রকৃত বিচার হয়। অভ্যথা এখনকার অধিক সংখ্যক বিচার নামে প্রচলিত
বাক্য-সন্দর্ভের ভায় একটা লৌকিক বিবাদ অথবা হটুগোল হইয়া পড়ে। যেথানে বিচারে তব
নির্ণয় অথবা জয়লাভের কোনটিই হইল না, কিন্ত বিচার চলিলে উহার একটি হইতে পারিত,
এইরূপ বিচারও কথা হইবে। তাই বলিয়াছেন, তত্ত্বনির্ণয় অথবা জয়লাভের কোন একটির
বোগ্য; উহার কোন একটি হওয়াই চাই, নচেৎ তাহা কথা হইবে না, ইহা বলেন নাই। কিন্তু
যেখানে তন্ত্ব নির্ণয় অথবা জয়লাভের যোগ্যতাই নাই, সেখানে ভায়ায়ুগত বাক্য-সন্দর্ভ হইলেও
তাহা কথা হইবে না। বৃত্তিকারের এই কথা যুক্তিযুক্ত।

হাহারা তত্ত্ব নির্ণয় অথবা জয়লাভের অভিলাষী এবং সর্বজনসিদ্ধ অনুভবের অপলাপ করেন না এবং প্রবণাদি কার্য্যে পটু এবং কথার উপযুক্ত বাদ-প্রতিবাদাদি কার্য্যে সমর্থ, অথচ কলহকারী নহেন, তাহারাই কথার অধিকারী।

কথার অধিকারীর মধ্যে বাঁহারা তত্ত্মাত্র-জিজ্ঞাস্থ এবং প্রকৃত বাদী ও প্রতিভাশালী এবং বাহারা যুক্তিসিদ্ধ পদার্থ বুঝেন এবং মানেন এবং প্রতারক নহেন, তিরস্কার করেন না, তাঁহারাই বাদকথার অধিকারী। এই অধিকারীর লক্ষণগুলি বিশেষ করিয়া ভাবিবার বিষয়। বাহারা কথা ও বাদের এইরূপ অধিকারী নির্ণয় করিয়া গিয়াছেন, তাঁহাদিগের কথা, তাঁহাদিগের প্রকৃতি, তাঁহাদিগের প্রাক্ততা, এগুলিও চিন্তাশীলগণ অবশ্বই চিন্তা করিবেন।

বাদবিচারে সভার আবশুকতা নাই; জয়-পরাজয়ের ব্যাপার না থাকার মধ্যত্বেরও আবশুকতা নাই। এ বিচার অতি পবিত্র। এই বিচারের কর্ত্তা, এই বিচারের শ্রোতা—সকলেই পবিত্র, সকলেই বস্তু। কালমাহান্ম্যে এই বাদবিচারের অবিকারী এখন নিতান্ত হল ভ হইয়াছে। বাদ, জয় ও বিতপ্তা, এই ত্রিবিধ কথার মধ্যে এই বাদই সর্ব্ধপ্রেষ্ঠ, ইহা ভগবানের বিভূতি। তাই জগবান্ এই বাদকেই লক্ষ্য করিয়া পীতায় বলিয়ছেন,—"বাদঃ প্রবদ্যতামহন্" 1>০।২। অর্গাহ বাদ, জয় ও বিতপ্তার মধ্যে আমি বাদ। তাব্যকার ভগবান্ শঙ্করই এবং টাকাকার স্বামী প্রাধরও ভগবদ্বাক্যের ঐরপ তাংপধ্য ব্যাধ্যা করিয়াছেন। গোতমোক্ত পারিতাবিক বাদ শক্ষই ঐ হলে প্রযুক্ত হইয়াছে॥ ১॥

১। বাদোহধনিবছহেতুবাৎ প্রধানং, অতঃ সোহহন্মি। প্রবক্তরাবেশ বদনভেদানানের বাদ-লয়বিতভানানিহ প্রহণং প্রবক্তানিতি:—শাজ্বভাবা। প্রবক্তাং বাদিনাং স্বভিজ্ঞো বাদ লয়-বিতভাত্তিমঃ কবাঃ প্রসিদ্ধাং,
ভাসাং বংবা বাদোহহং। বাদভ বীতরাধ্বোঃ শিখাচার্বাবোরভব্যেকা ভর্নিরূপণক্তঃ, প্রভাহনৌ প্রেটবাং
সভিত্তিরিতার্থ:—শীধ্রথানিটিভা।

## সূত্র। যথোক্তোপপন্নশ্চল-জাতি-নিগ্রহস্থান-সাধনোপালস্ভো জপ্পঃ॥২॥৪৩॥

অনুবাদ। যথোক্তোপপন্ন অর্থাৎ পূর্ববসূত্রে বাদের লক্ষণ বলিতে যে সকল বাক্য বলা হইয়াছে, সেই সকল বাক্যের শব্দলভ্য যে অর্থ, সেই অর্থযুক্ত, (পরস্ত্র) ছল, জাতি ও নিগ্রহস্থানের দারা যাহাতে সাধন ও উপালম্ভ করা হয়, (করিতে পারা যায়), তাহা জল্প।

ভাষ্য। যথোক্তোপপন্ন ইতি "প্রমাণ-তর্ক-সাধনোপালন্তঃ," "সিদ্ধান্তাবিরুদ্ধঃ," "পঞ্চাবয়বোপপন্নঃ," "পক্ষপ্রতিপক্ষ-পরিগ্রহঃ"। ছল-জাতি-নিগ্রহস্থান-সাধনোপালন্ত ইতি ছল-জাতি-নিগ্রহস্থানৈঃ সাধন-মুপালন্তশ্চান্মিন্ ক্রিয়ত ইতি, এবং বিশেষণো জন্নঃ।

ন থলু বৈ ছল-জাতি-নিগ্রহস্থানৈঃ দাধনং কন্সচিদর্থক্ত সম্ভবতি প্রতিষেধার্থ তৈবেষাং দামান্তলক্ষণে বিশেষলক্ষণে চ প্রায়তে। 'বচন-বিঘাতোহর্থবিকল্পোপপত্তা ছলমিতি, 'দাধর্ম্মা-বৈধর্ম্মাতাং প্রত্যবস্থানং জাতি'রিতি, 'বিপ্রতিপত্তিরপ্রতিপত্তিক্ষ নিগ্রহস্থান'মিতি, বিশেষলক্ষণেষপি যথাস্থমিতি। ন চৈতদ্বিজানীয়াৎ প্রতিষেধার্থতিয়বার্থং দাধরস্তীতি ছল-জাতি-নিগ্রহস্থানোপালম্ভা জল্ল ইত্যেবমপ্যচ্যমানে বিজ্ঞায়ত এতদিতি।

প্রমাণেঃ সাধনোপালম্ভয়োশ্ছলজাতীনামঙ্গভাবো রক্ষণার্থস্থাৎ ন স্বতন্ত্রাণাং সাধনভাবঃ। যৎ তৎ প্রমাণেরর্থস্থ সাধনং তত্র ছল-জাতি-নিগ্রহস্থানানামঙ্গভাবো রক্ষণার্থস্থাৎ, তানি হি প্রযুজ্যমানানি পরপক্ষ-বিঘাতেন স্বপক্ষং রক্ষন্তি। তথা চোক্তং "তত্ত্বাধ্যবসায়সংরক্ষণার্থং জল্প-বিত্ততে বীজপ্ররোহসংরক্ষণার্থং কন্টকশাঝাবরণব"দিতি। যশ্চাসো প্রমাণেঃ প্রতিপক্ষস্থোপালম্ভক্তস্থ চৈতানি প্রযুজ্যমানানি প্রতিষেধ-বিঘাতাৎ সহকারীণি ভবন্তি, তদেবমঙ্গীভূতানাং ছলাদীনামুপাদানং— জল্পে, ন স্বতন্ত্রাণাং সাধনভাবঃ, উপালম্ভে তু স্বাতন্ত্র্যমপ্যস্তীতি।

অনুবাদ। যথোক্তোপপন, এই কথার দ্বারা বুঝা যায়, যাহাতে প্রমাণ ও তর্কের দ্বারা সাধন ও উপালম্ভ হয় এবং যাহা সিদ্ধান্তের অবিরুদ্ধ এবং পঞ্চাবয়বযুক্ত, এমন (পূর্ববসূত্রোক্ত) পক্ষপ্রতিপক্ষপরিগ্রহ (অর্থাৎ পূর্ববসূত্রে বাদের লক্ষণ বলিতে মহর্ষি যে চারিটি বাক্য বলিয়াছেন, এই সূত্রেও তাহার বোগ করিয়া এবং তাহার বথাবোগ্য অর্থ গ্রহণ করিয়া জল্লের লক্ষণ বুঝিতে হইবে, মহর্ষি এই সূত্রে যথোক্তোপপন্ন, এই কথার দ্বারা ইহাই সূচনা করিয়াছেন)। ছলজাতি-নিগ্রহস্থান-সাধনোপালন্ত, এই কথার দ্বারা বুঝা বায়, এই জল্লে ছল, জাতি এবং নিগ্রহস্থানের দ্বারা সাধন ও উপালন্ত করা হয়, করিতে পারা বায়। এইরূপ বিশেষণ-বিশিষ্ট হইলে জল্ল হয়, অর্থাৎ বাদের ভার কেবল প্রমাণ ও তর্কের দ্বারা এবং কতিপয় নিগ্রহস্থানের দ্বারা সাধন ও উপালন্ত হইলে অর্থাৎ ছল প্রভৃতির অযোগ্য হইলে তাহা জল্ল নহে। বাহাতে ছল, জাতি এবং সমস্ত নিগ্রহস্থানের দ্বারা সাধন ও উপালন্ত করা বয়, না করিলেও করিবার যোগ্যতা থাকে, তাহাই জল্ল।

(পূর্ববপক্ষ) ছল, জাতি এবং নিগ্রহস্থানের দ্বারা কোন পদার্থের সাধন হইতেই পারে না। ইহাদিগের সমান্ত লক্ষণ এবং বিশেষ লক্ষণে অর্থাৎ মহর্ষি এই ছল, জাতি ও নিগ্রহস্থানের যে সামাত্য লক্ষণ এবং বিশেষণ লক্ষণ-গুলি বলিয়াছেন, তাহাতে ইহাদিগের প্রতিষেধার্থতাই শ্রুত হইতেছে, অর্থাৎ ছল, জাতি ও নিগ্রহস্থান পদার্থ সাধন করে না, উহারা সাধনের প্রতিষেধ অর্থাৎ খণ্ডনই করে, সেই খণ্ডনার্থ ই উহাদিগের উল্লেখ হয়, মহর্ষি-কথিত ছল প্রভৃতির লক্ষণেও সেই কথাই আছে; স্থুতরাং এখানে ছল প্রভৃতির ঘারা সাধনও হয়, ইহা কিরূপে বলা হইতেছে ? (মহবি-কথিত ছল, জাতি ও নিগ্রহ-স্থানের সামান্ত লক্ষণ-সূত্র তিনটির উদ্ধার করিয়া এই পূর্ববপক্ষ সমর্থন করিতেছেন) "বাদীর অভিপ্রেত অর্থের বিরুদ্ধার্থ কল্পনার দ্বারা বাদীর বাক্য-ব্যাঘাতকে ছল বলে" ( ১ জঃ, ২ জাঃ, ১০ সূত্র)—"সাধর্ম্ম্য ও বৈধর্ম্ম্যের ছারা অর্থাৎ ব্যাপ্তির অপেক্ষা না করিয়া কেবল সাধর্ম্মা অথবা বৈধর্ম্মোর সাহায্যো দোষ কথনকে জাতি বলে" (১ অঃ, ২ আঃ, ১৮ সূত্র)—"বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তি অর্থাৎ যাহার হারা বাদী বা প্রতিবাদীর বিরুদ্ধ জ্ঞান অথবা অজ্ঞতা প্রকাশিত হয়, তাহাকে নিগ্রহস্থান বলে" (১ অঃ, ২ আঃ, ১৯ সূত্র ) বিশেষ লক্ষণগুলিতেও (মহর্ষি-কথিত ছল, জাতি ও নিগ্রহন্তানের বিশেষ লক্ষণগুলিতেও) ইহাদিগের যথাস্বরূপ অর্থাৎ সামাত্য লক্ষণকে অতিক্রম না করিয়া প্রতিষেধার্থতাই অর্থাৎ উহারা খণ্ডনার্থ, সাধনার্থ নহে, ইহাই শ্রুত হইতেছে।

(যদি বল ) প্রতিষেধার্থতাবশতঃই ইহারা পদার্থ সাধন করে, ইহা বুঝিবে ? অর্থাৎ এই ছল প্রভৃতি পরপক্ষ স্থাপনের খণ্ডন করে বলিয়াই তদ্দারা পদার্থ সাধন করে, ইহা বুঝিবার জন্মই উহাদিগের দারা সাধনের কথাও বলা হইয়াছে ? ইহাও বলা যায় না। (কারণ) ছল, জাতি ও নিগ্রহস্থানের দারা ষাহাতে উপালম্ভ অর্থাৎ পরপক্ষ স্থাপনের খণ্ডন করা যায়, তাহা জয়, এইরূপ বলিলেও ইহা বুঝা যায়, অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত কথা বুঝান আবশ্যক হইলেও সূত্রে সাধন' শব্দ প্রয়োগের কোন প্রয়োজন নাই, কেবল উপালম্ভ বলিলেও তাহার চরম কল চিন্তা করিয়া উহা বুঝা যায়।

(উত্তর) প্রমাণের দ্বারা অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের মূলীভূত প্রমাণ-সমূহের দারা সাধন ও উপালম্ভে ছল, জাতি ও নিগ্রহস্থানের অঙ্গভাব অর্থাৎ আবশ্যকতা আছে। কারণ, উহারা রক্ষার্থ, স্বতন্ত্র ইহাদিগের সাধনত্ব নাই। বিশদার্থ এই যে, প্রমাণের ছারা পদার্থের সেই যে (মহধি-সূত্রোক্ত ) সাধন, ভাহাতে ছল, জাতি ও নিগ্রহম্বানের অঙ্গব আছে; কারণ, তাহারা রক্ষার্থ, সেই ছল, জাতি ও নিগ্রহস্থান প্রযুজ্যমান হইয়া প্রপক্ষ বিঘাতের দারা অর্থাৎ পরপক্ষ স্থাপনের খণ্ডন করিয়া স্বপক্ষ রক্ষা করে। মহর্ষি গোতম সেই প্রকারই বলিয়াছেন,—"তত্ত্বনিশ্চয় রক্ষার জন্ম জল্ল ও বিভণ্ডা আবশ্যক, যেমন বীজ হইতে উৎপন্ন অঙ্কুর বা ক্ষুদ্র বৃক্ষ রক্ষার জন্ম কণ্টকযুক্ত শাখার দ্বারা আবরণ আবশ্যক।"-( ৪অঃ, ২ আঃ, ৫০ সূত্র )। আবার প্রমাণের দারা প্রতিপক্ষের অর্থাৎ প্রতিপক্ষ স্থাপনার এই যে উপালম্ভ, তাহার সম্বন্ধেও এই ছল, জাতি ও নিগ্রহস্থান প্রযুক্ত্যমান হইয়া প্রতিষেধের বিঘাত করায় অর্থাৎ প্রতিবাদীর খণ্ডনের খণ্ডন করে বলিয়া (প্রমাণের) সহকারী হয়। অর্থাৎ এই প্রকারেও ছল, জাতি ও নিগ্রহস্থান, সাধন ও উপালম্ভের অঙ্গ হয়। স্তুতরাং এই প্রকারে অঙ্গীভূত ছল, জাতি ও নিগ্রহস্থানের জল্লে গ্রহণ করা হইয়াছে। স্বতন্ত্র অর্থাৎ আর কাহারও অপেক্ষা না রাখিয়া ইহাদিগের সাধনত নাই অর্থাৎ ইহারা স্বতন্তভাবে সাধন করিতে পারে না। উপালম্ভে কিন্তু (ইহাদিগের) স্বাতন্ত্রাও আছে।

টিপ্পনী। বাদ-লক্ষণের পরে ক্রমান্ত্রসারে মহর্ষি এই ক্রের দারা জরের লক্ষণ বলিয়াছেন।
পূর্বক্রে "প্রমাণ-তর্ক-সাধনোপালন্তঃ" ইত্যাদি যে চারিটি বাক্য বলিয়াছেন, তাহা এই ক্রের যোগ করিয়া জল্লের লক্ষণ বুঝিতে হইবে—এই তাৎপর্যো এই ক্রের প্রথমে বলিয়াছেন, "মধোক্রোপপন্নঃ"। ভাষ্যকারও ঐ "মধোক্তোপপন্নঃ" এই কথার উল্লেখ পূর্বক তাহার অর্থ ঝাঝার জন্ম মংবির পূর্কাস্থনোক্ত চারিটি কথার উল্লেখ করিয়াছেন। তাহার পরে এই স্থনোক্ত "ছল-জাতিনিগ্রহথান-সাবনোপালন্তঃ" এই অতিরিক্ত কথাটির উল্লেখ করিয়া!স্থার্থ বর্ণন করিয়াছেন বে, জল্লে ছল, জাতি ও নিগ্রহ্খানের ঘারা সাধন ও উপালন্ত করা হয়; স্থতরাং এইরূপ বিশেষণ-বিশিষ্ট হইয়া জল্ল হয়। অর্থাৎ পূর্কাস্থলোক্ত চারিটি বাক্যের যাহা শক্ষলভ্য অর্থ, তদ্বিশিষ্ট হইয়া যাহা ছল, জাতি ও সর্কবিধ নিগ্রহ্খানের ঘারা সাধন ও উপালন্তের যোগা, এমন কথাই জল্ল। বাদ এরূপ নহে, স্থতরাং বাদ হইতে জল্ল বিশিষ্ট।

উদ্যোতকর মহবি-স্থতের 'বথোক্তোপপন্ন:' এই কথা অবলম্বন করিয়া পূর্ব্ধপক্ষ ধরিয়াছেন যে, পূর্বসূত্রে বাদলক্ষণে যে দকল কথা বলা হইয়াছে, এই সূত্রে জন্নক্ষণে তাহা বলা ঘাইতে পারে না। পূর্বস্থতে তুইটি কথার ঘারা বাদবিচারে নিগ্রহস্থানবিশেষের নিয়ম করা হইয়াছে, জরে ভাষার নিয়ম নাই। জল্লে সমস্ত নিপ্তহয়ানেরই উদ্ভাবন করা যায়। এবং জল্লে ছল ও জাতির ছারাও সাধন ও উপালম্ভ করা যায়। কিন্তু পূর্ব্ধস্থত্যোক্ত "প্রমাণ-তর্ক-সাধনোপালম্ভঃ" এই কথার তাৎপর্যার্থ ইহার বিক্র। ফলকথা, পূর্মস্থলোক্ত কথাগুলি যে তাৎপর্য্যে বলা হুইয়াছে, তদমুদারে এই স্থানে ঐ সকল কথার সহন্ধ হুইতেই পারে না। তবে মহুবি এই স্থানে যথোক্তোপপন্নঃ, এই কথা কিন্ধপে বলিয়াছেন ? এডছভুৱে উদ্যোতকর প্রথমে বলিয়াছেন বে, পূর্বস্থাক প্রমাণ-তর্ক-সাধনোপালন্তঃ ইত্যাদি বাক্যের বাহা শব্দলতা অর্থ, তাহা জরে অসম্ভব নহে। পূর্বসূত্রে ঐ সকল কথার দারা যে সকল অর্থ স্থাচিত হইয়াছে, তাহা জন্ধলকণের বিরুদ্ধ বটে, কিন্তু ঐ সকল অর্থলভা অর্থ এখানে এহণ করা সম্ভব নহে। হুভরাং শব্দলভা অর্থমাত্রই এখানে প্রহণ করিতে ইইবে, তাহাই মংবির তাৎপর্যা। উদ্যোতকর কণাদের ছইটি পত্র উদ্ধ ত করিয়া খবি-সূত্রে বে এরপ তাৎপর্যে) কথা বলা অন্তত্রও দেখা যায়, ইহা দেখাইয়া তাহার উত্তরপক্ষ সমর্থন করিয়াছেন। ইহাতে যদি কেহ সন্তুষ্ট না হন, ইহাই মনে করিয়া উদ্যোতকর শেষে করাস্তরে বলিয়াছেন যে, অথবা স্থাত্রে "মধোক্রোপপন্ন:" এই বাকাট মধাপদলোপী সমাদ। বেমন গোযুক্ত রথ, এই অর্থে "গোরথ" এই প্রয়োগ হয়। উদ্যোতকরের অভিপ্রার এই যে, পূর্বাস্থরে বধোক পদার্থগুলির মধ্যে লল্পে বাহা উপপন্ন অর্থাৎ যুক্তিযুক্ত বা সম্ভব, জন তাহার দারা উপপন্ন কি না যুক্ত, ইহাই বথোক্তোপপন্ন এই কথার দারা নহযি বলিরাছেন। মধাপদলোপী সমাদে একটি "উপপন্ন" শব্দের লোপ হইরাছে। তবে ভাষ্যকার পূর্ত্তবের বাদ-লক্ষণের ঐ দকল কথা অবিকল উদ্ধৃত করিয়া এই হত্তের বথোক্তোপপর এই কথার ব্যাখ্যা করিলেন কেন ? তিনি ত উহার মধ্যে বাহা উপপন্ন, তাহাই জন্নলকণে প্রহণ করিতে হইবে, এমন কোন কথা বলেন নাই ? এতছত্তরে উদ্যোতকর বলিয়াছেন যে, যথাজনে পুর্বসূত্রের পাঠ জাগনই ঐ হলে ভাষ্যকারের উদ্দেশ্র। ঐ স্ত্রপাঠের মধ্যে জরে বাহা উপপন্ন হয়, তাহাই জন্মে গ্রহণ করিতে হইবে, ইহাই ভাষাকারের তাৎপর্যা। তাৎপর্যাটীকাকার ঐ কথার তাৎপর্যা বর্ণন করিয়াছেন যে, জলকণের অনুকৃল যে পাঠক্রম, তাহাই ভাষাকার দেখাইয়াছেন, উহা হইতে পদার্থস্করপ অর্থাৎ শব্দলভা অর্থই বুরিতে হইবে। উহার দারা

পূর্ব্বস্থার ভার অর্থনতা অর্থ এখানে ব্রিতে ইইবে না, তাহা উহা হারা এখানে বুঝা হার না। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ পূর্ব্বোক্ত মধ্যপদলোপী সমাস পক্ষ আশ্রম করিয়াই স্থার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ভাষ্যকার ঐরপ কোন কথা না বলায় উদ্যোতকরের প্রথম পক্ষই তাহার অভিপ্রেত মনে হয়। মধ্যপদলোপী সমাসই মহবির অভিপ্রেত থাকিলে তিনি "উক্তোপপনঃ" এইরপ কথাই বলেন নাই কেন ? বথা শব্দের প্রহোগ কেন ? ইহাও চিত্তনীয়। মধ্যপদলোপী সমাসে স্থান্ত "উপপন্ন" শব্দাট কোন্ অর্থে প্রযুক্ত, ইহাও চিত্তনীয়। মধ্যপদলোপী সমাসে স্থান্ত করিবেন।

ভাষ্যকার হৃত্তের ব্যাখ্যা করিয়া শেষে একটি পূর্বপক্ষের অবতারণা করিয়াছেন বে, হৃত্তে যে ছল, জাতি ও নিগ্রহম্বানের দারা সাধন ও উপালম্ভের কথা বলা হইয়াছে, তাহা সংগত হয় না। কেন না, ছল প্রভৃতির দারা কেবল উপালম্ভ বা প্রতিষেধই হইয়া থাকে এবং তাহাই হইতে পারে। উহাদিগের সামাভ লক্ষণ ও বিশেষ লক্ষণেও তাহাই বলা হইয়াছে। ফলকথা, পরপক্ষণাধনের বগুল করিতেই উহাদিগের প্রমোগ করা হয়, উহাদিগের দারা পদার্থ সাধন বা পক্ষ স্থাপন হইবে কিরণে ? তবে যদি পরপক্ষ স্থাপনের বগুল করিয়াই পরম্পরায় উহারা অপক্ষের সাধক হয়, এই কথা বলিতে হয়, তাহা হইলেও হৃত্তে সাধন শব্দ প্রযোগ করিবার কোনই প্রযোজন নাই; ছল-জাতি-নিগ্রহম্বানোপালভ্য, এইয়প কথা বলিতেই তাহা বুঝা যায়।

এতছত্তরে ভাষাকার বলিয়াছেন যে, প্রমাণের দারা সাধন ও উপালম্ভ করিতে ছল, জাতি ও নিগ্রহতান অত্ব হইয়া থাকে। উহারা সাধনেও অত্ব হয়। কারণ, অপক রক্ষার জন্ত অনেক সমরে উহাদিগের আশ্রর করিতে হর। মহর্ষি নিজেও তত্ত্বিশ্চর সংরক্ষণের জ্ঞা ছলাদিযুক্ত জন্ন ও বিতপ্তার আশ্রয় করিতে বলিয়াছেন। স্থতরাং ছল প্রভৃতি বধন পরপক্ষ স্থাপনের ব্যাঘাত জনাইরা স্বপক্ষ স্থাপনকে রক্ষা করে, তখন স্বপক্ষ স্থাপনরূপ সাধনেও ইহারা অঙ্গ। ইহারা স্বতন্ত্র ভাবে পদার্থ সাধন করিতে না পারিলেও ঐ ভাবে পদার্থ সাধন করে এবং প্রমাণের দ্বারা যথন পরপক্ষ স্থাপনের থণ্ডন করা হয়, তথন ইহারা প্রমাণের সংকারী হয়। ফলকথা, জয়ে পুর্ব্বোক্ত প্রকারে সাধন ও উপালম্ভের অঙ্গীভূত ছল প্রভৃতির গ্রহণ করা হইয়াছে। উহারা স্বতন্তভাবে পদার্থ সাধন করে না, তাহা বলাও হয় নাই। তবে উহারা স্বতন্ত ভাবে উপালন্ত করিতে পারে। উদ্যোতকর এথানে ভাষ্যকারের কথা গ্রহণ করেন নাই, তিনি বলিয়াছেন যে, ছল, জাতি প্রভৃতি ধর্মন অস্তত্তর, তর্থন তাহা কোনরপেই সাধন বা উপাল্ডের অঙ্গ হইতে পারে না। জিনীয়াপরতপ্রতাবশতঃ পরপক্ষ স্থাপনকে ব্যাহত করিব, এই বুদ্ধিতেই ছল প্রভৃতির প্রয়োগ করিরা থাকে এবং ছল প্রভৃতির দারা ভ্রম জনাইরা অ.নক সমরে জরলাভ করে। বস্ততঃ উহাদিগের ছারা কোন পকের সাধন বা খণ্ডন হয় না, প্রমাণ ও তর্ক বাতীত তাহা আর কিছুর দারা হইতেও পারে না। তবে ছল প্রভৃতি প্ররোগ করিলে তাহা বাদ হইবে না, ইহা জানাইতেই মহর্ষি এই স্থত্তে ছল প্রভৃতির কথা বলিয়াছেন।

ভাষাকারের পক্ষে বক্তব্য এই বে, মহর্বিস্ত্রে ছল, স্থাতি প্রস্তৃতির দারা দাধন ও উপালস্তের কথা স্পষ্ট রহিরাছে। এবং ছলাদিযুক্ত জন ও বিতপ্তার দারা তব্ব নিশ্চয় রক্ষা হয়, ইহাও

মহর্ষি নিজে বলিয়াছেন। স্কুতরাং ছল প্রভৃতি কোনরূপে সাধন ও উপালস্তের অঙ্গই হয় না, এ কথা কিব্লপে বলা নাইতে পারে ? অবগ্র উহারা অসচত্তরই বটে, অসচত্তরগুলির বাস্তব পক্ষে কোন সাধন বা উপালন্তের ক্ষমতা নাই, ইহাও সত্য, কিন্তু মহবি যে প্রমাণ ও তর্কের ছারা সাধন ও উপাল্ডের কথা বলিয়াছেন, তাহা কি উভয় পঞ্চেই হইরা থাকে ? এক পক্ষ প্রমাণাভাগ ও তর্কাভাসকে প্রমাণ ও তর্করপে গ্রহণ করিয়াই যথন সাধন ও উপা-লভে প্রবৃত্ত হন এবং তাহার বারা বস্ততঃ দাধন ও উপালভ না হইলেও যথন মহর্ষি তাহা বলিয়াছেন, তথন দেই ভাবে ছল প্রভৃতির দারা সাধন ও উপালম্ভের কথাও বলিতে পারেন। ভয়বিচারে এক পক্ষ প্রমাণাভাস বলিয়া জানিরাও তাহাকে প্রমাণ বলিয়া প্রয়োগ করিতে পারেন এবং করিয়া থাকেন। কিন্ত বাদে কোন বাদীই তাহা করিতে পারেন না, অপ্রমাণকে নিজে অপ্রমাণ বলিরা জানিরা তাহার প্রয়োগ করিতে পারেন না; কারণ, প্রতারক ব্যক্তি বাদে অন্ধিকারী। তাহা হইলে এখন মূল কথা এই যে, যাহা বস্ততঃ প্রমাণ ও তর্ক নহে, বস্ততঃ বাহার দাধন ও থওনে ক্ষমতাই নাই, এক পক্ষ বখন তাহার হারাও দাধন ও উপালস্ত করেন, নচেৎ বিচারই হইতে পারে না; মহর্ষির প্রমাণ-তর্ক-সাধনোপালন্ত, এই কথাও নিতান্ত অসংগত হইয়া পড়ে, তথন ছল প্রভৃতিকে ভাষ্যকার যে ভাবে সাধন ও উপালম্ভের অঙ্গ বলিয়াছেন, তাহা অসংগত হইবে কেন ? যে কোনজপেই যদি উহারা স্থপক সাধনের সহায়তা কবিল, তাহা হইলে উহারা একেবারে সাধনের রাজ্য হইতে নির্পাদিত হইবে কেন ? সাধন ও উপালন্ত ইহাদিগের ছারা বস্তত:ই হয় কি না, তাহা দেখিতে হইলে প্রমাণাভাষের ছারাও তাহা হয় কি না, তাহাও ভাবিয়া দেখিতে হইবে। পরস্ত ভাষাকার ইহাদিগকে প্রকৃত প্রমাণের সহকারীও দেখাইয়াছেন। দেখানে সহকারিরূপে ইহারা ব্ভতঃই সাধন ও উপাল্ভের অফ হয়। প্রনাণাভাস কোন দিনই তাহা হইতে পারে না, তবে সাধন ও উপাদন্ত হইরাছে বলিয়া অনেক সমরে অনেক হলে প্রতিপদ্ম করিতে পারে। সেই ভাবের সাধন ও উপালন্তও যদি বাধা হইয়া এখানে বুঝিতে হয়, তাহা হইলে ছলাদির হারাও তাহা হয়। ভাষাকারোক্ত প্রকারে ছলাদিও তাহার অঙ্গ হইতে পারে। স্থাধীগণ এ কথাগুলিও ভাবিয়া বিচার করিবেন।

পরবর্ত্তী কোন কোন নবা নৈয়াহিক এই হত্তে সাংন ও উপালস্ত, এইরূপ ব্যাখ্যা না করিয়া সাধনের উপাল্ভ- এইরূপ ব্যাখ্যা করিয়াই ভাষোক্ত পূর্ক্পক্ষের সমাধান করিতে গিয়াছেন।

এই জনবিচারে সভার অপেকা আছে। কারণ, ইহা বিতপ্তার ন্তায় জিনীযুর বিচার; ইহাতে পক্ষপাতিত্বাদি-দোষ-শৃক্ত উভয় পক্ষের স্বীকৃত স্থপতিত মদ্যন্থ আবশুক। বিশ্বনাধ বনিয়া গিনাছেন বে, যে জনসমূহের মধ্যে রাজা বা কোনও ক্ষমতাশালী লোক নেতা এবং কোনও উপযুক্ত ব্যক্তি বা ঐরপ ব্যক্তিগণ মধ্যস্থ থাকেন এবং আরও সভ্য পুরুষ থাকেন, সেই জনসমূহের নাম সভা। এই সভায় নিম্নলিখিত প্রণালীতে জন্ধ-বিচার করিতে হইবে।

প্রথমতঃ (১) বাদী প্রদাণের উল্লেখ পূর্বক তাঁহার অপক্ষপ্রাপন করিবেন, অর্থাৎ তাঁহার স্থপক্ষে পঞ্চাবন্ধৰ স্থায় প্ৰয়োগ করিয়া তাঁহার হেতুর নিৰ্দোবত্ব প্রদর্শন করিবেন অর্থাৎ সামান্ততঃ তাঁহার হেতু হেত্বাভাগ নহে এবং বিশেষতঃ তাঁহার হেতু বিরুদ্ধ নহে, ব্যভিচারী নহে, ইত্যাদি প্রকারে সম্ভাব্যমান দোষের নিরাকরণ করিবেন। তাহার পরে (২) প্রতিবাদী বাদীর কথাগুলি উভ্নত্তপে বুৰিয়াছেন, ইহা প্ৰকাশ করিবার জন্ত বাদীর কথার অনুবাদ করিয়া হেছাভাস ভিন্ন নিগ্রহপ্রানের উদভাবন ক্রিবেন; তাহার উন্ভাবন সম্ভব না হইলে হেঝাভাসের উদ্ভাবন-পূর্বক বাদীর সাধনে দোষ প্রদর্শন করিয়া শেষে স্বপক্ষের স্থাপনা করিবেন। পরে (৩) বাদীও ঐ প্রকারে প্রতিবাদী যাহা বলিয়াছেন, তাহার অথবাদ করিবেন। কারণ, তিনি প্রতিবাদীর কথা ব্রিয়াছেন কি না, তাহা পূর্কো প্রকাশ করিতে হইবে ; না ব্রিয়া দোষ প্রদর্শন করিলে পরে তাহা টিকে না, পরস্ত তাহাতে প্রকৃত কার্য্যে অনেক সমগ্রনাশ হয় এবং না বুঝিয়া দোষ প্রদর্শন করিতে যাইরাই বিচারে প্রকৃত উদ্দেশ্যের ব্যাঘাতক এবং সভাগণের বিরক্তিকর বহু অনুর্থ উপস্থিত করা হয়। স্থতরাং বাদীও প্রতিবাদীর ক্লায় প্রতিবাদীর কথার অন্থবাদ করিয়া, তিনি প্রতি-বাদীর কথা বুরিরাছেন, ইহা অগ্রে প্রতিপন্ন করিবেন। পরে তাঁহার স্থপক্ষ-সাধনে প্রতিবাদি-প্রদর্শিত দোষগুলির উদ্ধার করিয়া প্রতিবাদীর পশাস্থাপনার খণ্ডন করিবেন, অর্থাং প্রতিবাদীর পক্ষপাপনার প্রথমতঃ অরুবিধ নিগ্রহ্যানের উদ্ভাবন করিবেন। তাহা সম্ভব না হইলে হেস্বাভালের উদভাবন করিবেন। এই প্রণালী অনুসারে বাদী ও প্রতিবাদীর বিচার চলিতে থাকিবে। পরিশেবে যিনি স্বমতে দোষের উদ্ধার বা পরমতে দোষ প্রদর্শন করিতে অসমর্থ হইবেন, তিনি পরাজিত হইবেন। বিচারকালে থিনি এই প্রণালীর কোনরূপ উল্লেখন করেন অথবা অসমধ্যে অর্থাৎ যে সময়ে পরপকে দোষ প্রদর্শন করিতে হর, তদভিন্ন সময়ে দোষ প্রদর্শন করেন, তিনিও নিগৃহীত বা পরাজিত হন। তিনি ষথার্থরূপে স্থপক্ষ সমর্থন করিলেও ঐ দোষে দেখানে নিগুহীত বা পরাজিত বলিয়া গণ্য হইবেন। সভাপতি ও মধ্যস্থ সেই পরাজয়ের ঘোষণা করিবেন। বিচার-পদ্ধতির ব্যবস্থাপক আচার্য্যগণ বিচারের বে নিরম বন্ধন করিয়া দিয়াছিলেন, তাহা ভাবিলে তাঁহাদিগের সম্বন্ধে অনেক ভাবনা উপস্থিত হয় এবং তাঁহারা বিচারের বে অধিকারী নিশ্চর করিয়া গিয়াছেন, তাহা ভাবিলেও ভাবনা বাড়িয়া যায়। তাঁহারা বে সত্যের অধ্যেশের জন্তই কেবল ভাবিতেন, কুতর্ক, কলহ-কোলাহলে মত্ত হইয়া নৈরায়িকের বর্তমান অপবাদের বোঝা বছন করিতেন না, বাহাতে বিচারকালে কোনরূপে নীতি লক্ষ্ম না হয়, সত্যের পাছে পাছে বাওয়া হয়, চরিত্রের মালিভ আরও বাড়িরা না বায়, নিয়মের বন্ধনে চিত্ত, বাক্য, বৃদ্ধি দংগত হয়, তাহা বুঝিতেন ও ভাবিতেন, ইহা তাহাদিগের কথাগুলি ভাবিলে ভূলিতে পারা বার না। এখন তাঁহারাও নাই, তাঁহাদিগের নিরমান্থ্যারে বিচারকদিগকে পরিচালিত করিবার উপযুক্ত নেতাও নাই। নেতা থাকিলে বা উপযুক্ত ক্ষম ঢাশালী নিরপেক্ষ মধ্যস্ত থাকিলে এখনকার প্রায় সকল বিচারকই পদে পদে নিগৃহীত হইতেন। এখন সকলেই বিচারক; কিন্ত विচারের শাস্ত্রোক্ত নিয়মাদি অনেকেই জানেন না, জানিলেও মানেন না॥ २॥

## সূত্ৰ। সপ্ৰতিপক্ষস্থাপনাহীনো বিতণ্ডা॥ ৩॥৪৪॥

অমুবাদ। সেই জন্ন, প্রতিপক্ষের স্থাপনাশূন্য হইয়া বিতপ্তা হয়।

ভাষ্য। স জল্লো বিতপ্তা ভবতি, কিংবিশেষণঃ ? প্রতিপক্ষম্বাপনয়া হীনঃ। যৌ তৌ সমানাধিকরণো বিরুদ্ধে ধর্মো পক্ষপ্রতিপক্ষা-বিত্যক্তং, তয়োরেকতরং বৈতপ্তিকো ন স্থাপয়তীতি, পরপক্ষপ্রতিষেধে-নৈব প্রবর্ত্তত ইতি। অস্ত তহি সপ্রতিপক্ষহীনো বিতপ্তা ?—য়মে বলু তৎপরপক্ষপ্রতিষেধলক্ষণং বাক্যং স বৈতপ্তিকস্ত পক্ষঃ, ন স্বসো কঞ্চিদর্থং প্রতিজ্ঞার স্থাপয়তীতি, তত্মাদ্যধান্তাসমেবাস্থিতি।

অনুবাদ। সেই অর্থাৎ পূর্ববসূত্রোক্ত জল্প—বিতপ্তা হয়। (প্রশ্ন) কি বিশেষণ-বিশিষ্ট হইয়া ? অর্থাৎ জল্প হইতে বিতপ্তার যথন ভেদ আছে, তথন জল্পকেই বিতপ্তা বলা যার না; তাহা বলিতে হইলে কোন বিশেষণ অবশ্যই বলিতে হইবে, যাহার দ্বারা বিতপ্তাতে জল্পের ভেদ বুঝা যায়; স্তৃতরাং প্রশ্ন এই যে, কোন্ বিশেষণযুক্ত হইয়া জল্প বিতপ্তা হইবে ? (উত্তর) প্রতিপক্ষের স্থাপনাশূল্য হইয়া। সমানাধিকরণ অর্থাৎ একই আধারে বিভিন্নবাদীর স্বীকৃত সেই যে ছইটি বিকৃদ্ধ ধর্মকে পক্ষ ও প্রতিপক্ষ বলা হইয়াছে, সেই ছইটির একটিকে অর্থাৎ যেটি প্রতিবাদী বৈতপ্তিকের পক্ষ, কিন্তু বাদীর প্রতিপক্ষ, সেই ধর্মটিকে বৈতপ্তিক সংস্থাপন করেন না অর্থাৎ প্রতিজ্ঞা করিয়া হেতু প্রভৃতির প্রয়োগ দ্বারা সাধন করেন না। পরপক্ষ-প্রতিষ্কে হবারাই অর্থাৎ আত্মপক্ষের স্থাপনা না করিয়া কেবল পরপক্ষ স্থাপনকেই খণ্ডন করিব, তাহার হেতুর দোষ প্রদর্শন করিব, এই বুদ্ধিতেই কৈতপ্তিকের বিচার-প্রবৃত্তি হইয়া থাকে)।

পূর্ব্বপক্ষ ) তাহা হইলে "সপ্রতিপক্ষহীনো বিতণ্ডা" এইরূপই সূত্র হউক ? অর্থাৎ বৈতণ্ডিক যখন কোন পক্ষ স্থাপন করেন না, তখন তাঁহার কোন পক্ষই নাই, ইহা বলিতে হইবে। কারণ, যাহার স্থাপন হয় না, তাহা পক্ষ হইতে পারে না। স্থতরাং সূত্রে "প্রতিপক্ষস্থাপনাহীন" না বলিয়া "প্রতিপক্ষহীন" এই কথা বলিলেই চলে এবং সূত্রকে সম্মাক্ষর করিবার জন্ম ঐরূপ বলাই উচিত।

(উত্তর) সেই যে পরপক্ষপ্রতিষেধরূপ অর্থাৎ পরপক্ষস্থাপনের খওনরূপ বাক্য, তাহা বৈতণ্ডিকের পক্ষ, অর্থাৎ উহার দ্বারা তাঁহার পক্ষ সিদ্ধি হইবে মনে করিয়াই বৈতপ্তিক স্বপক্ষাপন না করিয়া ঐ পরপক্ষাপনের খণ্ডনই করেন, স্তরাং তাঁহার ঐ বাক্যই সেখানে তাঁহার পক্ষসিদ্ধির অভিমত উপায় বলিয়া পক। বৈতপ্তিক কোন পদার্থকে প্রতিজ্ঞা করিয়া স্থাপন করেন না, অতএব (সূত্র) যথাপাঠই থাকিবে, অর্থাৎ "সপ্রতিপক্ষাপনাহীনো বিতপ্তা" এইরূপ যে সূত্র মহর্ষির উপস্তপ্ত আছে, তাহাই থাকিবে। বৈতপ্তিকের যখন পক্ষ থাকে, তখন "সপ্রতিপক্ষহীনো বিতপ্তা" এইরূপ সূত্র মহর্ষি বলিতে পারেন না এবং সেই জন্মই তাহা বলেন নাই।

টিপ্পনী। বাদীর পক্ষ অপেক্ষায় প্রতিবাদীর নিজের পক্ষই এখানে প্রতিপক্ষ। বৈত্তিক প্রতিবাদী যদি তাহার স্থাপন না করিয়া কেবল বাদীর পক্ষ স্থাপনেরই খণ্ডন করেন এবং তাহা যদি জরের অন্তান্ত্র সকল লক্ষণযুক্ত হয়, তাহা হইলে সেই বিচার বিতপ্তা হইবে। যদিও বাদীর পক্ষও প্রতিবাদীর পক্ষ অপেক্ষায় প্রতিপক্ষ-শন্ধবাচ্য, কিন্তু বাদী যদি প্রথম কোন পক্ষ স্থাপনই না করেন, তাহা হইলে প্রতিবাদী কিদের খণ্ডন করিবেন ? তাহার খণ্ডনীয় কিছুই থাকে না। স্কতরাং এখানে প্রতিপক্ষ বলিতে প্রতিবাদীর পক্ষই ব্রিতে হইবে। পুর্মোক্ত জর প্রতিপক্ষ-স্থাপনাশ্র্য হইলে বিতপ্তা হয়, মহর্ষির এই কথার বারা পূর্মস্থ্যোক্ত জরে উভয় পক্ষের স্থাপনা থাকা চাই, ইহা বুঝা বায়। মহর্ষি প্রক্ষেত্রে ইহা না বলিলেও এই স্ব্রের বারা তাহা স্ফ্রনা করিয়াছেন। এই স্বরের প্রতিপক্ষরাপনাহীন এই বিশেষণ প্ররোগ করিয়া তিনি জর হইতে বিতপ্তার বিশেষ প্রদর্শন করিয়াছেন এবং তৎ-শব্দের হারা প্রমোক্ত জরকেই প্রকাশ করিয়া বিতপ্তার জরের অন্তান্ত লক্ষণ থাকা চাই, ইহা প্রকাশ করিয়াছেন। তাহাতে বিতপ্তা যে বন্ধতঃ জরুবিশেষ, ইহা বুঝিতে হইবে না। কারণ, বিতপ্তার জরের সম্পূর্ণ লক্ষণ নাই। প্রতিপক্ষের স্থাপনা ভিন্ন বিতপ্তার জরের আর সমন্ত লক্ষণই থাকা চাই, ইহা বণিবার জন্মই মহর্ষি প্রস্বিস স্থার বলিয়াছেন।

বৃত্তিকার বিশ্বনাথ বলিয়াছেন বে, স্ত্রে তং-শদের দারা পূর্বস্থাকি জলের একদেশই প্রহণ করা হইয়াছে, অর্থাৎ জললক্ষণে বে উভয়পক্ষ-ছাপনাযুক্ত' এই কথাটি বলিতে হইবে, তাহাকে ছাড়িরা দিয়া জলের অন্ত অংশকে ধরা হইয়াছে। কারণ, উভয়পক্ষ-স্থাপনাযুক্তকে প্রতিপক্ষ-স্থাপনাহীন বলা যায় না, উহা অযোগ্য বাক্য হয়।

তৎ-শব্দের বারা এরপ একদেশ এহণ ইইতে পারিলেও ভাষাকার প্রভৃতি প্রাচীন আচার্য্যগণ এখানে ঐ কথার কোনই উল্লেখ করেন নাই। কেন করেন নাই, তাহা স্থণীগণের চিন্তা করা উচিত। মহাযি পূর্ব্বস্থত্তে জললকণে 'উভয়গক্ষরাপনাযুক্ত' এইরপ কথা বলেন নাই। এই স্থত্তে বিভগুকে প্রতিপক্ষ-হাপনাহীন বলায় জল্ল যে উভয় পক্ষের স্থাপনাযুক্ত, ইহা স্থৃচিত ইইয়াছে। পূর্ব্বস্থত্তে জল্লকে যেরপ বলিয়াছেন, এই স্থত্তে তৎ-শব্দের বারা যদি তাহাই মাত্র বৃদ্ধিস্থ হয়, যদি এই স্ত্তের বারা স্থৃচিত নিকৃষ্ট লক্ষণাক্রান্ত জল্লই তাহার বৃদ্ধিস্থ না হয়, তাহা হইলে মহবি তাহাকে

প্রতিপক্ষ-স্থাপনাহীন বলিতে পারেন। কারণ, পূর্বস্থত্তে জন্মকে যেরূপ বলা হইয়াছে, তাহা উভয় পক্ষপ্রাপনাযুক্তও হইতে পারে, প্রতিপক্ষপ্রাপনাহীনও হইতে পারে। মহর্ষি উক্তি-কৌশলে পরস্ত্রের দারাই জল্লের নিতৃত্ত লক্ষণ স্থচনা করিয়াছেন। পূর্বস্থিত্তে কোন বাক্যের দারা জল্লকে উভয়পক-স্থাপনাযুক্ত বলিলে পরস্থাত্তে তৎ-শব্দের দ্বারা তাহার প্রহণ করিয়া তাহাকে প্রতিপক্ষ-স্থাপনাহীন বলিতে পারেন না। যাহাকে উভয়পক্ষ-স্থাপনাযুক্ত বলিলেন, তাহাকেই আবার পরস্থৱেই প্রতিগক-স্থাপনাধীন বলিবেন কিরপে ? স্থতরাং মহবি উক্তি-কৌশলে বাকাসংক্রেপ করিবার জন্ম পরস্থরেই জরের নিষ্ণুষ্ঠ লক্ষণ স্থচনা করিয়াছেন। ফলকথা, এই স্থত্তে তৎ-শব্দের দারা পূর্মসূত্র-কবিত দেই দেই ধর্মবিশিষ্টকেই খনি এহণ করা হয়, তাহা হইলে তাহাকে প্রতিপক্ষ-স্থাপনাহীন বলা যায়। নিরুষ্ট জন্নলক্ষণাক্রান্ত পদার্গকে এহণ করিলে ভাহাকে প্রতিপক্ষ-স্থাপনাহীন বলা যায় না। মহর্ষি তৎ-শব্দের দারা এখানে কাহাকে বুদ্ধিন্ত করিয়াছেন, স্লুগীগণ তাহা ভাবিয়া দেখুন। শ্রভবাদী বৌদ্ধ-সম্প্রদায় বিরুদ্ধ সম্প্রদায়ের নিকটে বৈত্তিক বলিয়া আত্মপরিচয় দিতে প্রতিপক্ষহীন বিচারকেই বিতপ্তা বলিতেন। তাঁহাদিগের কোন পক্ষ না থাকায় বৈত্তিকের কোন পক্ষই নাই, এইরূপ কথা তাহারা বলিতেন। এ কথা প্রথম স্ত্রভাষো বিতপ্তার প্রয়োজন পরীক্ষা-প্রদঙ্গে বলা ২ইয়াছে। বস্ততঃ বৈততিকের কোন পক্ষই নাই, প্রতিপক্ষীন বিচারই বিতপ্তা, এই মত ভাষাকারের পূর্ব্ব হইতেই সম্প্রদায়বিশেষে প্রতিষ্ঠিত ্ছিল। উদ্যোতকরও ঐ মতকে উরেধ করিয়া ইহা কোন সম্প্রদায় বলেন—এইরূপ কথা বলিয়া গিয়াছেন। পূর্ব্বোক্ত মতবাদী সম্প্রদায়বিশেষ মহর্ষি গোতমোক্ত বিততা-ভূত্রে স্থাপনা শব্দ নির্থক, এইরূপ লোব প্রদর্শন করিতেন। সেই জয়াই ভাষ্যকার এথানে সেই কথার উল্লেখ করিয়া পূর্ব্বোক্ত মতের প্রতিবাদ করিয়া স্থ্যোক্ত স্থাপনা শব্দের সার্থকতা সমর্থন করিয়া গিয়াছেন। ভাষ্যকারের উত্তরপক্ষের তাৎপর্য্য এই যে, বৈতঞ্জিকের পক্ষ আছে, তাহাকেই বলে প্রতিপক্ষ; স্কুতরাং প্রতিপক্ষহীন বিচারকে বিভগ্তা বলা বায় না। প্রতিপক্ষহীন কোন বিচারই হইতে পারে না। বৈতণ্ডিকের অন্তর্নিহিত পক্ষকে তিনি প্রতিজ্ঞা করিয়া হাপন করেন না। পরপক্ষ-স্থাপনার খণ্ডন করিতে পারিলে স্থপক আপনা আপনিই সিদ্ধ হইয়া বাইবে, ইহা মনে করিয়াই বৈত্তিক কেবল প্রপক্ষহাপনের খণ্ডনই করেন। ফলক্থা, বিত্তা প্রতিপক্ষের স্থাপনাধীন, কিন্ত প্রতিপক্ষহীন নহে ; স্নতরাং মহর্ষি বেরূপ স্ত্র বলিরাছেন, তাহাই বলিতে হইবে । অর্থাৎ বৈত্তিকের স্বপক্ষ থাকার "সম্রতিপক্ষহীনো বিত্তা" এইরূপ স্থুত্ত বলা যায় না, তাই মহর্ষি তাহা বলেন নাই।

ভাষ্যকার এথানে বৈত্তিকের প্রপক্ষস্থাপনের খণ্ডনরূপ বাক্যকে বৈত্তিকের পক্ষ বলিয়াছেন। বস্তুতঃ বৈত্তিকের সেই বাক্যই তাহার পক্ষ নহে। ভাষ্যকার সেই বাক্যে পক্ষ শব্দের গৌণ প্রায়োগ করিয়াই ঐরপ কথা বলিয়াছেন। ভাষ্যকারের তাৎপর্য্য এই যে, বৈত্তিক তাহার অস্তর্নিহিত স্বপক্ষ সিদ্ধির জন্তই পরপক্ষসাধনের খণ্ডন করেন, নচেৎ তিনি কথনই তাহা করিতে যাইতেন না। বৈত্তিক তাহার বাক্যকেই স্থপক্ষের সাধক বা জ্ঞাপক মনে করেন এবং তাঁহার ঐ বাক্যের ছারাই বৈতপ্তিকের স্বপক্ষ আছে, ইহা অনুমান করা যায়। এ জন্ত বৈতপ্তিকের শেই বাক্যকেই তাঁহার পক্ষ বলা হইয়াছে। অর্থবিশেষ জ্ঞাপনের জন্ত এইরূপ গৌণ প্ররোগ অনেক স্থানেই দেখা যায়। তাৎপর্য্যানীকাকারও ভাষ্যকারের এইরূপ তাৎপর্য্য বর্ণন করিয়াছেন। ভাষ্যে "বলৈ খল্" এই স্থলে 'বৈ' শব্দের ছারা পূর্ব্বপক্ষের অযুক্ততা স্থতিত হইয়াছে। খলু শক্ষাট হেতু অর্থে প্রযুক্ত হইয়াছে। অর্থাৎ যে হেতু বৈতপ্তিকের পক্ষ আছে, অতএব পূর্ব্বোক্ত পূর্বপক্ষ অযুক্ত। বিতপ্তা সম্বন্ধে অক্সান্ত কথা প্রথম স্ক্রভাব্যে বিতপ্তার প্রয়োজন-পরীক্ষা প্রসঙ্গে বলা হইয়াছে। ৩।

ভাষ্য। হেতুলকণাভাবাদহেতবো হেতুমামান্তাৎ হেতুবদাভাদ-মানাঃ। ত ইমে।

## সূত্র। সব্যভিচার-বিরুদ্ধ প্রকরণ-সমসাধ্যসম-কালাতীতা হেত্বাভাসাঃ ॥৪॥৪৫॥

অমুবাদ। হেতুর লক্ষণ না থাকায় অহেতু অর্থাৎ প্রকৃত হেতু নহে, হেতুর সামান্ত অর্থাৎ কোন সামান্ত ধর্ম বা সাদৃশ্য থাকায় হেতুর তায় প্রকাশমান অর্থাৎ বাহা এইরূপ পদার্থ, তাহা হেত্বাভাস।

সেই অর্থাৎ পূর্ব্বোক্ত লক্ষণাক্রাস্ত এই হেরাভাস (১) সব্যভিচার, (২) বিরুদ্ধ, (৩) প্রকরণসম, (৪) সাধ্যসম, (৫) কালাতীত—অর্থাৎ এই পাঁচ নামে পাঁচ প্রকার।

বিবৃতি। অনুমান করিতে হইলে হেতু আবখাক। যেথানে যে পদার্থকৈ হেতু বলিয়া প্রহণ করা হয়, দেই পদার্থ যিদি বজতঃ হেতু হয়, প্রকৃত হেতু হয়, তবেই দেখানে অনুমান খাঁটি হইতে পারে। যে পদার্থে হেতুর সমস্ত লক্ষণ থাকে অর্থাং যে সকল ধর্ম থাকিলে তাহাকে হেতু বলা যায়, তাহা থাকে, তাহাই প্রকৃত হেতু, তাহাই সাধ্যের সাধন। যায়া বস্ততঃ সাধ্যের সাধন, তাহাই বস্ততঃ হেতু। যাহাতে হেতুর সমস্ত লক্ষণ নাই, তাহা সাধ্যসাধন নহে, তাহা হেতু নহে। তবে তাহা হেতুর পে প্রহণ করিলে হেতুর কোন সামান্ত ধর্ম বা সাদ্ভবশতঃ হেতুর ত্রায় প্রতীয়মান হয়; এ জন্ত অনেক সমরে তাহাকে হেতু বলিয়া ভ্রম হয়, স্কৃতরাং তাহার নাম হেত্বাভাস। পরবর্ত্তী কালে ইহাকে ছয় হেতুও বলা হইয়াছে। এই হেত্বাভাস বা ছয়্ট হেতু মহর্ষি গোতম প্রমাটি নামে পাঁচ প্রকারে বিভাগ করিয়া বলিয়াছেন। তন্মধ্যে প্রথমটির নাম (১) স্ব্যাভিচার। স্ব্যাভিচার বলিতে কোন নিয়মবিশের না থাকা। বি—বিশেষতঃ, অভি—উভয়তঃ, চার—গতি (সহয় )। অর্থাং যাহার গতি বা সয়য় কোন বিশেষ উভয় য়ানে আছে, তাহা ব্যভিচারী।

কোন পনার্থে যে পদার্থকে সাধন বা অনুমান করিতে হইবে, দেই অনুমেন্ন পদার্থ টিকে সাধ্য বলা ধার। বাহা দেই সাধ্যযুক্ত স্থান এবং দেই সাধ্যযুক্ত স্থান, এই উভর স্থানেই থাকে, তাহা ঐ সাধ্যের ব্যক্তিচারী পদার্থ; তাহা দেখানে সাধ্যমাবন হয় না। এ জন্ত তাহা দেখানে প্রকৃত হেতৃ নহে, তাহা স্ব্যক্তিচার নামক হেন্তাভাস। যেমন বদি কেই হস্তীর অনুমানে অপকে হেতু বলিয়া এইন করেন, তাহা ইইলে দেখানে অপ স্ব্যক্তিচার নামক হেন্তাভাস। কারণ, অপ হস্তিযুক্ত স্থানেও থাকে এবং হস্তিপুক্ত স্থানেও থাকে এবং হস্তিপুক্ত স্থানেও থাকে। অপ থাকিলেই দেখানে হস্তী থাকিবে, এমন কোন নিয়ম নাই। স্ক্তরাং অপ ইন্তিরূপ সাধ্যের সাধন হয় না, উহা ঐ স্থলে হেন্তাভাস। আবার অধ্যের অনুমানে পূর্কোক্ত প্রকারে হস্তীও স্ব্যক্তিচার নামক হেন্তাভাস। হস্তীও অধ্যের সাধন হয় না। আবার কেই যদি দাতৃত্বের অনুমানে ধনিন্ধকে হেতৃত্বপে গ্রহণ করেন, অথবা ধনিন্ধের অনুমানে দাতৃত্বকে হেতৃত্বপে গ্রহণ করেন, অথবা ধনিন্ধের অনুমানে দাতৃত্বকৈ হেতৃত্বপে গ্রহণ করেন, অথবা বাজিচার নামক হেন্তাভাস হইবে। কারণ, ধনী মাত্রই দাতা নহে এবং দাতা মাত্রই ধনী নহে। ধনিন্ধ দাতা ও অদাতা—উভরেই আছে এবং দাতৃত্বও ধনী ও দরিন্ত —উভরেই আছে।

আবার শক্ষনিত্যতাবাদী মীমাংসক যদি বলেন—শব্দ নিতা। কারণ, শব্দ স্পর্শন্ত ; শীত, উষ্ণ প্রভৃতি কোন স্পর্শ শব্দে নাই ; স্পর্শন্ন্য পদার্থ হইলেই তাহা নিত্য পদার্থ ই হয়, বেমন আছা এবং স্পর্যক্ত পদার্থ হইলেই তাহা অনিত্য হয়, বেমন ফল, জল প্রভৃতি। শব্দ বখন স্পর্শন্ত, তখন শব্দ নিত্য পদার্থ। এখানে মীমাংসকের গৃহীত স্পর্শন্ত্যতা শব্দের নিত্যছামানে হেতৃ হয় না। কারণ, ঐ স্পর্শন্ত্যতা নিত্য বলিয়া স্বীকৃত আছা প্রভৃতি পদার্থেও আছে, আবার অনিত্য বলিয়া স্বীকৃত বৃদ্ধি, স্থে, হংথ প্রভৃতি পদার্থেও আছে। স্পর্শন্ত্য ইইলেই তাহা নিত্য পদার্থ হইবে, এমন কোন নিয়ম নাই ; স্কৃতরাং ঐ হলে স্পর্শন্ত্যতা স্ব্যভিচার নামক হেছাভাস।

ছিতীয়টির নাম (২) বিক্রন্ধ। বাহা সাধ্য পদার্থকৈ বিশেষরূপে ক্রন্ধ করে, ব্যাহত করে, অর্থাৎ সাধ্যযুক্ত কোন হানেই না থাকিয়া কেবল সাধ্যশৃত্য হানেই থাকে, তাহা সাধ্যের বিক্রন্ধ পদার্থ বিলিয়া বিক্রন্ধ নামক হেবাভাস। ইহা সাধ্যের সাধন না হইয়া সাধ্যের অভাবেরই সাধন হয়, স্থতরাং স্বীয়ৢত সিদ্ধান্ত বা স্থপক্রপ সাধ্যকেই ব্যাহত করে। যেমন যদি কেহ বলেন,— এই জগৎ একেবারে বিনপ্ত হয় না, ইহার অবহার পরিবর্তন হয় মাত্র। কেন না, এই জগৎ নিতা পদার্থ নহে, ইহা চিরকাল একরূপ থাকিতে পারে না। কিন্তু যে অবস্থায়ই ইউক, এই জগৎ থাকে, ইহার একেবারে নাশও হয় না। এথানে ফলতঃ জগৎ নিতা, ইহাই বলা হইল। কারণ, যাহার নাশ নাই, এমন ভাব পদার্থ নিতাই হয়; কিন্তু এখানে পূর্ক্বে যে অনিতাম্ব হেতু বলা হইরাছে, তাহা এই নিতাম্ব সাধ্যের বিকন্ধ। নিতাম্ব ও অনিতাম্ব একাধারে কথনই থাকিতে পারে না, স্থতরাং ঐ অনিতাম্ব হেতু, জগতের নিতাম্বরূপ স্বসিদ্ধান্ত বা স্বপক্ষকে ব্যাহত করিবে। যে অনিতাম্ব হেতু কোন কালে জগতের নান্তিম্বই সাধন করে, তাহা জগতের সদাতনম্ব বা স্বর্কালে বিদ্যানাতারূপ নিতাম্বের অনুমানে কথনই কোন পক্ষে হেতু হইতে

পারে না। কারণ, বে অনিতাত্বকে পূর্ব্বে দাধকরপে গ্রহণ করা হইয়াছে, তাহা দাধক না হইয়া বাদীর স্বীকৃত দিছান্ত বা স্বপক্ষ নিতাবের বাধকই হয়; স্থতরাং ঐ স্থলে অনিতাত্ব জগতের দাধতনবের অনুমানে বিকৃত্ব নামক হেয়াভাদ। যাহার উৎপত্তি নাই, বিনাশও নাই, এমন পদার্থই দলাতন, এই দিছান্ত যিনি স্বীকার করেন, তিনি এই পৃথিবী জন্ত পদার্থ অর্থাৎ ইহার উৎপত্তি হইয়াছে; কারণ, ইহা দদাতন, এইরুণে পৃথিবীতে জন্তবের অনুমানে যদি দদাতনগকে হেতুরূপে গ্রহণ করেন, তাহা হইলে ঐ স্থলে উহা বিকৃত্ব নামক হেয়াভাদ হইবে। কারণ, দদাতনত্ব জন্তবের বিকৃত্ব; যাহার উৎপত্তি নাই, তাহাই ত দদাতন বলিয়া স্বীকৃত। পৃথিবীকে দদাতন বলিয়াও জন্ত বলিলে ঐ দিছান্তের ব্যাঘাত হয়। স্বীকৃত দিছান্তের বিরোধী হইলে তাহা বিকৃত্ব নামক হেয়াভাদ হইবে।

ভতীরটির নাম (э) প্রকরণ-সম। বাদী ও প্রতিবাদী যে ছইটি বিরুদ্ধ ধর্মের প্রকরণ বা প্রস্তাব করেন, তাহাই এখানে প্রকরণ শব্দের অর্থ। অর্থাৎ বাহাকে পক্ষ ও প্রতিপক্ষ বলা হইয়াছে, তাহাই এথানে প্রকরণ। বেমন শব্দে নিতার ও অনিতার। বাহা হইতে এই প্রকরণ সহদ্ধে চিন্তা জন্ম অর্থাৎ পক্ষ ও প্রতিপক্ষ বিষয়ে সংশ্য জন্ম, এমন পদার্থ হৈতৃত্বপে গ্রহণ করিলে ঐ পদার্থ প্রকরণ-দম নামক হেখাভাগ। বেমন একজন বলিলেন, —শন্ধ অনিতা। कांत्रन, भक्त निका भनार्थित कांन धर्मात जेभनिक इटेरक्ट ना । निका धर्मात जेभनिक ना इटेरन দে পদার্থ অনিতাই হয়, বেমন বস্ত্রাদি। তথন অপর বাদী এই হেতুর আর কোন দোষ প্রদর্শন করিতে পারিলেন না। শব্দে কোন নিতা ধর্মের উপলব্ধি তাঁহারও তথন হইতেছে না, কিন্ত তিনিও তথন বাদীর ন্তার বলিরা বদিলেন,—শব্দ নিতা; কারণ, শব্দে কোন অনিতা ধর্ম্ম অর্থাৎ অনিতা পদার্থের ধর্ম উপলব্ধি হইতেছে না। তথন পূর্স্ববাদী এই হেতৃতেও কোন দোষ প্রদর্শন করিতে পারিলেন না; শব্দে অনিতা ধর্মের উপলব্ধি তাঁহারও নাই, স্থতরাং দেখানে কাহারও কোন পক্ষের অনুমান হইতে পারিল না। পরন্ত শব্দ নিতা, কি অনিতা, এইরূপ একটা সংশব্ধই সেখানে জন্মিল। কারণ, বিশেষের অভুপল্রি সংশরের একটা কারণ, তাহা উভয় পকেই আছে। শব্দে নিতাধর্শের উপলব্ধি অথবা অনিতা-ধর্শের উপলব্ধি থাকিলে কথনই ঐত্বপ সংশর হইতে পারিত না। স্থতরাং বাদী ও প্রতিবাদীর ঐ বিশেষ ধর্শ্বের অনুপল্জি, যাহা সেধানে হেতুরূপে গৃহীত, তাহা দেধানে প্রকরণ-সম নামক ছেম্বাভাস। বাহা প্রকরণের ভার অনিশ্চায়ক, পরস্ক উভয় প্রকরণেই তুলা, তাহা প্রকরণ বিষয়ে সংশরেরই উৎপাদক, তাহা প্রকরণের নির্ণরের জন্ম প্রযুক্ত হইলে প্রকরণ-সম হইবে। পূর্ব্বোক্ত স্থলে বানী ও প্রতিবাদীর ছুই হেতুই ছুষ্ট; ছুই হেতুই প্রকরণ-সম। এজপ সংশ্রোৎপাদক পদার্থ অনুমানে হেতু হইতে পারে না।

চতুর্থ টির নাম (৪) সাধ্যদম। যাহা অসিদ্ধ, তাহাই সাধ্য হর। উভরবাদীর স্বীকৃত সিদ্ধ পরার্থ সাধ্য হয় না। অনুমানে এই সাধ্য ভির আর সমস্ত পদার্থ ই সিদ্ধ হওয়া চাই। হেতু সিদ্ধ পরার্থ না হইলে সাধ্যের সাধক হইতে গারে না। বে স্বয়ং অসিদ্ধ, সে পরকে কিরুপে সাধন করিবে ? বদি কোন স্থানে প্রবৃক্ত হেতু সিদ্ধ না হয়, প্রতিবাদী ঐ হেতু না মানেন, তাহা হইলে ঐ হেতু সেখানে সাধন করিয়া দিতে হইবে। স্থতরাং ঐ হেতু সেখানে সাধ্যের তুলা, উহা সিদ্ধ না হওয়া পর্যান্ত সাধ্যসাধন হইতে পারে না; স্থতরাং উহা প্রকৃত হেতু নহে, উহা সাধ্যসম নামক হেডাভাগ। বেমন মীমাংসকগণ অহমান করিয়াছেন বে, ছারা বা অন্ধকার প্রব্য পদার্থ; কারণ, তাহার গতি আছে। কোনও ব্যক্তি আলোকের অভিমুখে গমন করিলে তাহার পশ্চাদ্বর্তী ছারাও সঙ্গে সঙ্গে গমন করে। যাহা গমন করে, তাহা অবগ্রুই প্রবা পদার্থ। করা তিয় আর কোনও পদার্থের গতি নাই। নৈয়ায়িক ইয়র প্রতিবাদ করিয়া বলিয়াছেন বে, ছারা বা অন্ধকারের গতি সিদ্ধ পদার্থ নহে। গমনকারী পুরুষ আলোকের আবরক অর্থাৎ আছোদক হয়, এ ছল্ল তাহার পশ্চাদ্বর্তী আলোকাভাবও উত্তরোভর অগ্রিম স্থানে উপলব্দি হয়; এই জল্প পুরুষের আর ছায়াও ক্রনে তাহার পশ্চাদ্বর্তী আলোকাভাবও উত্তরোভর অগ্রিম স্থানে উপলব্দি হয়; এই জল্প পুরুষের আর ছায়াও ক্রনে তাহার পাছে পাছে গমন করিতেছে, এরপ ভ্রম হয়। স্থতরাং ছায়ার গতি আছে, ইহা স্বীকার করি না। ছায়া আলোকের অসমিধি মাত্র। ছায়ার গতি অসিদ্ধ, স্থতরাং উহা সাব্যের তুলা। ছায়ার ক্রব্যস্থান্ত্রমানে উহাকে হেতুরূপে গ্রহণ করিলে উহা সাব্যস্বন নামক হেত্বাভাস, উহা প্রকৃত হেতু নহে।

পঞ্চমটির নাম (e) কালাতীত। যে হেতু কালের অভিক্রমযুক্ত, তাহা কালাতীত নামক ছেত্বভাস। বেমন মীমাংসকগণ বলিয়াছেন বে, শব্দ ভাহার শ্রবণের পূর্ব্বেও থাকে, পরেও থাকে, উহা রূপের ভার হির গদার্থ। কারণ, শব্দ সংযোগ-ব্যক্ষ্য, অর্থাৎ শব্দের অভিব্যক্তি সংযোগজন্ত। ভেরী ও দণ্ডের সংযোগে এবং কাঠ ও কুঠারের সংযোগে শব্দের উৎপত্তি হর না, শব্দের অভিবাক্তিই হর। বাহার অভিবাক্তি বা প্রকাশ সংযোগ-জন্তা, তাহাকেই বলে সংযোগ-বাঙ্গা। যাহা সংযোগ-বাঙ্গা, তাহা অভিব্যক্তির পূর্ব্ধ হইতেই থাকে এবং তাহার পরেও থাকে, যেমন রূপ। অন্ধকারে রূপ দেখা যায় না, এ জন্তু যাহার রূপ দেখিব, তাহাতে আলোক সংযোগ আবগুক। আলোক সংযোগের পরেই রূপের অভিব্যক্তি বা প্রত্যক হয়। দেখানে রূপ পূর্ব্ধ হইতেই আছে এবং পরেও থাকিবে। রূপ আলোক-সংযোগ-বাঙ্গা। স্থতরাং যাহা সংযোগ-বাদ্যা, তাহা পূর্কা হইতেই থাকে, ইহা যথন রূপে দেখিতেছি, তথন শব্দও পূর্কা হইতেই থাকে, ইহা অনুমান করিতে পারি। ভাষ্যকার বাংস্থায়ন বলিয়াছেন যে, তাহা পার না। কারণ, তোমার ঐ সংযোগ-বাঙ্গান্ত হেতু ঐ স্থলে কালাতীত। কেন না, রূপের প্রত্যক্ষ আলোক সংযোগের সমকালেই হয়। আলোক-সংযোগ নিবৃত্ত ২ইলে আর হয় না। স্থতরাং রূপের অভিব্যক্তি বা প্রত্যক্ষ সংযোগ-জন্ম, তাহাতে সংশয় নাই। কিন্তু শঙ্কের অভিব্যক্তি সংযোগ-জন্ম হইতে পারে না। কারণ, কাঠ ও কুঠারের সংযোগকালেই দুরস্থ ব্যক্তি শব্দ শ্রবণ করিতে পারে না, অনেক পরেই তাহার শব্দ শ্রবণ হয়। দূরস্থ শ্রোতা দূরস্থ শব্দ শ্রবণ করে না, ক্রমে তাহার अवगामत्म छैर पन मक्तरे तम अवग करता। जयन भूक्षेत्रां जारे काई-कुश्रीव-मरासांग बारक मा।

কল কথা, ঐ সংযোগের নির্তি হইলেই শব্দ প্রবণ হয়, স্থতরাং শব্দের অভিব্যক্তি সংযোগ-জন্ম বলা বায় না, শব্দকেই সংযোগ-জন্ম বলিতে হইবে। তাহা হইলে শব্দকে রূপের ন্থায় সংযোগ-বায়য় বলা বায় না। শব্দের অভিব্যক্তি কাঠ ও কুঠারের সংযোগ-কালকে অভিক্রম করে, এ জন্ম সংযোগ-বায়য়য় মীমাংসকের পূর্ব্বোক্ত অন্ধুমানে কালাতীত নামক হেল্পাভাদ। অথবা যে বল্পীতে কোন ধর্ম্মের অন্ধুমান করিতে কোন পদার্থকে হেতুরূপে গ্রহণ করা হইবে, সেই ধর্ম্মাতে যদি সেই সাধ্য ধর্ম্ম বা অন্ধুমের ধর্মাটি নাই, ইহা বলবং প্রমাণের দ্বারা নিশ্চিত হয়, তাহা হইলে আর সেখানে সাধ্য সন্দেহের কাল থাকে না। সাধ্য সন্দেহের কাল অতীত হইলে অর্থাং বলবং প্রমাণের দ্বারা অন্ধুমানের আপ্রয়ে সাধ্য ধর্মের অভাব নিশ্চর স্থলে সেই সাধ্যের অন্ধুমানে হেতুরূপে প্রযুক্ত পদার্থ কালাতীত নামক হেল্পাভাদ। যেমন অন্ধ্রিতে উক্ততা প্রত্যক্ষ প্রমাণসিদ্ধ, কেই অন্নিতে অনুক্ষতার অন্ধুমান করিতে যে কোন পদার্থকে হেতুরূপে প্রহণ করিলে তাহা কালাতীত নামক হেল্পাভাদ হইবে।

টিপ্লনী। বাদ, জল্ল ও বিভগ্তার হেবাভালের জ্ঞান বিশেষ আবগ্রক। এ জন্ত মহর্ষি তাহার পরেই হেল্লাভাদের উল্লেখ করিয়া তাহার নিরূপণ করিয়াছেন। অন্তমানের হেতু নির্দোষ না ছইলে অনুমান খাটি হয় না। অনেক সময়েই ছাই হেতুর ছারা অনুমান করিয়া ভ্রমে পতিত হুইতে হয়। স্থতরাং কোন হেতু সং এবং কোন হেতু অদং অর্থাৎ ছুষ্ট, তাহা বুঝা নিভান্ত প্রয়োজন। ফলতঃ অনুসানের হারা তত্ত্বনির্ণয়ে এবং জন্ন ও বিতপ্তায় জয়লাভে হেকাভাস জ্ঞান বিশেষ আবগুৰু। যে হেন্তুতে ব্যতিচারাদি কোন দোষ নাই, তাহাই সং হেতু। যাহাতে ব্যভিচারাদি কোন দোব আছে, তাহাই অসথ হেতু বা ছষ্ট হেতু। ইহা বস্ততঃ হেতু না হইলেও হেতুরূপে গৃহীত হয় এবং হেতুসদৃশ, এ জন্ম ইহাতেও হেতু শব্দের গৌণ প্রয়োগ হইয়া আদিতেছে। মহর্ষি গোতম পূর্ম্মোক্ত অসং হেতু বা ছাই হেতুকেই হেথাভাগ বণিয়াছেন। "হেত্রদাভাসন্তে" অর্থাৎ বাহা হেতু নহে, কিন্তু হেতুর ন্তার প্রতীয়মান হয়, এইরূপ ব্যুৎপত্তি-সিদ্ধ হেৰাভাস শব্দের স্বারাই মহর্ষি হেৰাভাসের সামাত্ত লক্ষণ স্কৃচনা করিরাছেন। মহর্ষি যেখানে পথক করিয়া সামান্ত লক্ষণস্থত বলেন নাই, কেবল বিভাগ-স্থত্তের ছারা বিভাগ করিয়া-ছেন, দেখানে তাঁহার বিভাগস্থত্তের ঘারাই সামান্ত লক্ষণ স্থচিত হইয়াছে, এ কথা প্রমাণ-বিভাগ-স্থানের (তৃতীর স্থানের) পূর্ব্বেই বলা হইয়াছে। তাৎপর্যাটীকাকার প্রভৃতিও তাহাই বলিয়া-ছেন। সামান্ত লক্ষণ ব্যতীত বিভাগ হয় না। বিশেষ জানের জন্ত বে বিভাগ, তাহা সামান্ত ক্রান সম্পাদন না করিল্লা করা বার না। স্থতরাং মহর্দি এই বিভাগ-স্থত্তেই হেস্বাভাবের সামান্ত লক্ষণ স্বচনা অবশ্রই করিয়াছেন। "হেতোরাভাগাঃ" অর্থাৎ হেতুর দোষ, এইরূপ ব্যুৎপত্তিতে রঘুনাথ প্রভৃতি কোন কোন নব্য নৈয়য়িক হেতৃর দোষগুলিকেও হেয়াভাস বলিয়া তাহার সামান্ত লক্ষণ ব্যাখ্যা করিরাছেন। অর্থাৎ ব্যভিচার, বিরোধ, দংপ্রতিপক্ষ, অদিদ্ধি ও বাধ, এই পঞ্চবিধ হেতুর দোৰকে পঞ্জবিধ হেত্বাভাস বলিয়া তত্ত্তিস্তামণিকার গঙ্গেশের হেত্বাভাস-সামান্ত-লকণের ব্যাখ্যা করিয়াছেন। কিন্তু মহর্ষি গোতম স্ব্যভিচার অর্থাৎ ব্যভিচাররূপ দোবযুক্ত, বিক্ষ অর্থাৎ বিরোধরূপ দোষযুক্ত ইন্তাদি পঞ্চবিধ ছাই হেতৃকেই হেল্বাভাদ বলিয়াছেন।

কৈ স্বাভিচার প্রভৃতির বিশেষ লক্ষণ-স্থান্তও ইহা স্ববাক্ত আছে। আভাদ শব্দের দোষ
অর্থণ্ড মুখ্য নহে। এই সমস্ত কারণে হেতৃর দোষগুলিকে হেল্বাভাদ নামে ব্যাখ্যা করা সমূতিত
বলিয়া মনে হয় না। তত্ত্বিস্তামণিকার গলেশণ্ড কিন্তু শেষে হেল্বাভাদের বিভাগ-বাক্যে
স্ব্যভিচার প্রভৃতি ছাই হেতৃরই বিভাগ করিয়াছেন। রঘুনাথের দীধিতির টীকাকার গদাধর
প্রভৃতি দেখানে গলেশের অক্তরূপ তাৎপর্য্য বর্ণন করিলেও গলেশ ছাই হেতৃরই সামান্য লক্ষণ
বলিয়া তাহারই বিভাগ করিয়াছেন, ইহাই সহজে মনে আদে। গলেশের হেল্বাভাদের
লক্ষণ তিনটির ছাই হেতৃর লক্ষণ পক্ষেও ব্যাখ্যা করা যায়। অনেকে তাহাও করিয়াছেন।
দীধিতিকার রঘুনাথ সে ব্যাখ্যাও বলিয়াছেন।

দে বাহা হউক, এখন হেল্বাভাস শব্দের দারা হেল্বাভাসের সামান্ত লক্ষণ কি বুঝা বার, তাহা বুঝিতে হইবে। হেল্বাভাস শব্দের দারা বাহা হেত্ব ন্তার প্রতীর্থমান হয়, এমন পদার্থকৈ বুঝা বার। হেত্ব ন্তার অর্পাং হেত্সদৃশ, এই কথা বলিলে তাহা হেত্ নহে — অহেতু, ইহা বুঝা বার। বাহাতে হেত্ব লক্ষণ নাই, তাহাই অহেতু। হেল্বাভাস পদার্থ বখন অহেতু, তখন তাহাতে হেত্ব লক্ষণ নাই। তাই ভাষাকার মহর্ষি-স্থান্ত হেল্বাভাস শব্দের দারা স্থান্ত হেল্বাভাসের সামান্ত লক্ষণ করিতে প্রথমেই বলিয়াছেন বে, হেত্ব লক্ষণ না থাকার অহেতু। বে পদার্থকে বেখানে হেত্বপথে প্রহণ করা না হয় অথবা বাহাতে হেত্ব কোনরূপ লক্ষণ নাই, এমন পদার্থ বেখানে হেল্বাভাস নহে; কিন্তু কেবল অহেতু পদার্থকৈ হেল্বাভাস বলিলে সেখানে সেই পদার্থ এবং সর্পান্ত ঐরপ্রত অসংখ্য পদার্থ হেল্বাভাস হইরা পড়ে। এই লক্ত ভাষাকার শেবে আবার বলিয়াছেন বে, হেত্ব সামান্ত ধর্ম্ম বা সাদ্ভাবশতঃ হেত্ব ভার প্রতীর্মান, অর্থাৎ বে পদার্থ হেতু নহে, কিন্তু হেতুর কোন সামান্ত ধর্ম্ম থাকার হেতুর ভার প্রতীর্মান হয়, তাহাই হেল্বাভাস। বস্তুতঃ হেল্বাভাস শব্দের দারাও ইহাই বুঝা বার।

হেশ্বাভাবে হেতুর সামান্ত ধর্ম কি আছে ? বাহার জন্ত উহা হেতুর ন্তার প্রতীয়মান হয় ? এতহন্তরে উদ্যোতকর প্রথম বলিরাছেন বে, প্রতিজ্ঞাবাক্যের জনস্তর প্রয়োগই সামান্ত ধর্ম। প্রতিজ্ঞা-বাক্যের পরে বেমন প্রকৃত হেতুর প্রয়োগ হয়, তক্রপ হেল্বাভাস বা ছাই হেতুরও প্রয়োগ হয়। পরে আবার বলিয়াছেন বে, বে সকল ধর্ম থাকিলে তাহা প্রকৃত হেতু হয়, তাহার কোন না কোন ধর্ম হেল্বাভাসেও থাকে, অর্গাৎ ত্রিবিধ বা দ্বিধিধ হেতুর কোন ধর্ম ছাই হেতুতেও থাকে। সাধকত্ব ও অসাধকত্বই বথাক্রমে হেতু ও হেল্বাভাসের বিশেষ ধর্ম। হেতুর সমন্ত লক্ষণ থাকাই তাহার সাধকত্ব এবং সমন্ত লক্ষণ না থাকা বা কোন লক্ষণ থাকাই হেল্বাভাসের অসাধকত্ব।

এখন হেতুর সমস্ত লক্ষণ কি, তাহা বলিতে হইবে। পরবর্তী নৈয়ায়িকগণের পরিভাষায়-সারে যে ধর্মীতে কোন ধর্মোর অনুমান করা হয়, ঐ ধর্মীর নাম পক্ষ এবং ঐ অনুমায় ধর্মটির নাম সাধ্য। যেমন পর্ব্বত-ধর্মীতে বহিং-ধর্মোর অনুমান করা হইলে পর্ব্বত পক্ষ, বহিং সাধ্য। এই (১) পক্ষমত্ব অর্থাৎ পক্ষে থাকা হেতুর একটি লক্ষণ বা ধর্ম। যাহা পক্ষে নাই, তাহা হেতৃ হইতে পারে না। পর্বতে যদি ধুন থাকে, তাহা হইলেই দেখানে বহ্নির অনুমানে উহা বিশিষ্ট সংযোগ সম্বন্ধে হেতু হইতে পারে। যে পদার্থ পুর্ব্বোক্ত সাধ্যযুক্ত বলিয়া নির্ব্বিবাদে নিশ্চিত, তাহার নাম সপক ; যেমন পর্ব্বতে বহ্নির অন্ত্রমানে পাকশালা প্রভৃতি সপক ; কারণ, সেখানে বহ্নি আছে, ইश সর্বসন্মত। এই (২) সপক্ষমত্ব অর্গাৎ সপক্ষে থাকা হেতুর একটি লক্ষণ বা ধর্ম। পুর্বোক বহির অনুমানে ধ্মহেতু পাকশালা প্রভৃতি সপক্ষে আছে, স্বতরাং উহাতে সপক্ষমত্ব আছে। বেখানে সাধ্যযুক্ত বলিয়া নিৰ্জিবাদে নিশ্চিত কোন পদাৰ্থ নাই, অৰ্থাৎ বেখানে সপক্ষ নাই, সেখানে সপক্ষসত্ত হেতুর লক্ষণ হইবে না। যেখানে সপক্ষ আছে, সেখানেই হেতুতে সপক্ষসত্ত আছে কি না, দেখিতে হইবে এবং দেখানেই দপক্ষণত হেতুর একটি লক্ষণ বা ধর্ম। যে পদার্থ সাধাশুরু বলিরা নির্ব্বিবাদে নিশ্চিত, তাহার নাম বিপক্ষ। এই (৩) বিপক্ষে অসতা অর্থাৎ বিপক্ষে না থাকা হেতুর একটি লক্ষণ বা বর্ম। বেমন পর্বতে বহির অনুমানে নদ-নদী প্রভৃতি বিপক্ষ। কারণ, তাহা বহিশ্ন বলিয়া নিশ্চিত। বহিশ্ন বলিয়া নির্কিবাদে নিশ্চিত পদার্থ আরও প্রচুর আছে ; দেখানে ধুম নাই, থাকিতেই পারে না<sup>2</sup>, সুতরাং ঐ বলে ধুম হেতুতে বিপক্ষে অসভা আছে। যেথানে বিপক্ষই নাই অর্থাৎ সাধ্যশৃন্ত বলিয়া নিশ্চিত কোন পদার্থই নাই, দেখানে বিপক্ষে অসতা হেতুর লক্ষণ হইবে না, সেখানে উহা বলাই বাইবে না, দেখানে ঐটিকে ছাড়িয়া দিয়া অস্তান্ত ধর্মাগুলিকেই হেতুর লক্ষণ বুঝিতে হইবে ।

বেখানে সাধ্যপৃত্ত পদার্থকৈই পক্ষ করিয়া সেই সাধ্য সাধনে হেতুপ্ররোগ করা হয়, তাহার নাম বাধিত হেতু; উহা হেতুর পূর্ব্বোক্ত লক্ষণাক্রান্ত হইলেও হেতু হয় না; কারণ, উহা সাধ্যসাধন হয় না। বেখানে সাধ্য নাই বলিয়াই বলবং প্রমাণে নির্দারিত হইয়ছে, সেখানে আর
কোন হেতুই সাধ্যসাধন করিতে পারে না, স্কৃতরাং ঐরপ পদার্থে সেখানে হেতুর কোন লক্ষণ
নাই, ইহা বলিতেই হইবে। এ জন্ত বলা হইয়ছে, (৪) অবাধিতত্ব হেতুর একটি লক্ষণ বা ধর্মা।
বে হেতু পূর্ব্বোক্ত প্রকারে বাবিত, তাহাতে অবাধিতত্ব থাকে না, এ জন্ত তাহা হেতু নহে।
আবার বেখানে কোন হেতুর দ্বারা কোন সাধ্যের অনুমান করিতে গেলে, ঐ সাধ্যের অভাবের
অনুমানে আর একটি পৃথক্ হেতু উপস্থিত হয় এবং উভয় পক্ষের উভয় হেতুই তুলাবল
হওয়ায় কেহ কাহাকে বাধা দিতে না পারে, সেখানে ঐ সাধ্য ও সাধ্যাতাব বিষয়ে একটা সংশয়
উপস্থিত হয়, সেখানে ঐ উভয় হেতুকেই বলা হইয়ছে 'সংপ্রতিপক্ষ' বা 'সংপ্রতিপক্ষিত'।
সেখানে ছই হেতুই পরস্পার প্রতিপক্ষ, স্কৃতরাং মাহার প্রতিপক্ষ সং—কি না বিদ্যমান, তাহাকে
সংপ্রতিপক্ষ বলা যায়। ঐ ছই হেতুর কোনটিই সাধ্যসাধন করিতে না পারার উহাকে হেতু
বলা বায় না, স্কৃতরাং অবশ্রুই উহাতে হেতুর কোন লক্ষণ নাই বলিতে হইবে। তাই বলা

১। বহিনর অনুসানে ধ্নরকলে ধ্ন বিশিষ্ট সংযোগ সহতে হেতৃ। বহিন্ত কোন ছানেই ঐ বিশিষ্ট সংযোগ সহতে ধ্ন থাকে না। সামাজ্ঞতঃ সংযোগ সহতে বিশিষ্ট ধ্নই বহিনর অনুমানে হেতৃ। ২ আঃ, ১ আঃ, ০০ কুঞ টিলনী ক্রবা।

হইয়াছে (৫) 'অসংপ্রতিপক্ষত্ব' হেতুর একটি লক্ষণ বা ধর্ম। বে ছইটি হেতু সংপ্রতিপক্ষ, তাহাতে অসংপ্রতিপক্ষত্ব থাকে না, এ জন্ম তাহা হেতু নহে। হেতু সদৃশ বলিয়াই কিন্তু অহেতুতেও হেতু শব্দের প্রয়োগ করা হইয়া থাকে।

এখন বুঝা গেল, (১) পক্ষসত্ব, (২) সপক্ষসত্ব, (৩) বিপক্ষে অসন্ত্ব, (৪) অবাধিতত্ব, (৫) অসংপ্রতিপক্ষ অ—এই পাঁচটি ধর্মাই হেতুর লক্ষণ। এই পাঁচটি ধর্মা থাকিলেই তাহাকে সাধ্যের গমক
বা সাধক বলা হইয়াছে। এবং ঐ পাঁচটি ধর্মাকেই হেতুর "গমকতৌপরিক রূপ" বলা হইয়াছে।
গমকতার কলিতার্গ অন্থমাপকতা; ঔপয়িক বলিতে উপায় বা প্রয়োজক। হেতু বে অন্থমাপক
হয়, দেই অন্থমাপকতার প্রয়োজকই ঐ পাঁচটি ধর্মা। অবশ্র যেখানে সপক্ষ নাই, সেখানে সপক্ষ
সক্ষকে ছাড়িয়া দিয়া এবং যেখানে বিপক্ষ নাই, সেখানে বিপক্ষে অসন্তাকে ছাড়িয়া দিয়া অবশিপ্ত
পূর্ব্বোক্ত চারিটি ধর্মাকেই গ্রহণ করিতে হইবে। তাহা হইলে পূর্ব্বোক্ত পাঁচটি ধর্মা এবং
স্থানিশেবে চারিটি ধর্মাকেই হেতুর লক্ষণ বলিয়া বুঝিতে হইবে। উদ্যোতকর প্রভৃতি পরবর্ত্তা
প্রায় পকল নিয়ায়িকের মতেই অন্থমী, ব্যতিরেকী ও অন্যয়ব্যতিরেকী নামে হেতু ত্রিবির।
এ সকল কথা অবয়ব-প্রকরণে হেতুবাক্যোর ব্যাখ্যায় বলিয়াছি। পূর্ব্বোক্ত প্রকারে ত্রিবিধ
হেতুবানী নৈয়ায়িকদিগের মতে অন্যয়ব্যতিরেকী হেতুস্থলে পূর্ব্বোক্ত পাঁচটি ধর্ম্মই হেতুতে থাকা
আরশ্রক, নচেৎ তাহা হেতু হয় না। এবং অন্থমী বা কেবলায়্যমী হেতুস্থলে বিপক্ষে অসন্তাকে
ছাড়িয়া দিয়া আর চারিটি ধর্মা থাকা আরশ্যক। এবং ব্যতিরেকী বা কেবলব্যতিরেকী
হেতু স্থলে সপক্ষসতাকে ছাড়িয়া দিয়া আর চারিটি ধর্মা থাকা আরশ্যক। নব্য নৈয়ায়িক জগদীশ
তর্কাল্ডারও তর্কামৃত প্রন্থে এই দিয়ান্ত প্রকাশ করিয়াছেন।

পূর্ব্বোক্ত পক্ষমন্ত প্রত্তি পাঁচটি ধর্মের এক একটির অভাব নইয়াই হেয়াভাম পঞ্চবিধ হইয়াছে। কারণ, মন্তবন্থনে ইহাদিগের কোন একটি ধর্ম না থাকিলেও তাহা হেতু হর না। ঐ পাঁচটি ধর্মই গৌতম মতে হেতুর "গমকতৌপরিক রূপ" অর্থাৎ অনুমাপকতার প্রয়োজক, সাদকতার প্রয়োজক। মহর্মি গোতম কণ্ঠতঃ এ মকল কথা কিছু না বলিলেও তিনি যাহা বলিয়াছেন, তাহার ছারাই ইহা স্থাচিত হইয়াছে। স্বায়ে সকল কথার বিশ্বন প্রকাশ থাকে না, তাহা থাকিতেও পারে না; স্বায়ে জনক তত্ত্বের স্থাচনাই থাকে, তাই উহার নাম স্থায়। মহর্মি হেতুবাক্যের লক্ষণ বলিতে সাধ্যমাধন পদার্থকেই হেতুপদার্থ বলিয়াছেন। কেরাছেন এবং তাহাকে উদাহরণ-বিশেবের সাধর্ম্মা এবং উদাহরণবিশেবের বৈধর্ম্মা বলিয়াছেন। সেথানে ভাষাকারের ব্যাথান্থসারে মহর্মি-সম্মত ছিবিধ হেতুপদার্থতি পূর্বের ব্যাথান্ত হইয়াছে। এখন ব্রন্ধিতে হইবে যে, কিরূপ পদার্থ হইলে তাহা সাধ্যমাধন পদার্থ হইলা তাহা সাধ্যমাধন কর্মার ব্যাযার, পক্ষমত্ব প্রভৃতি পাঁচটি ধর্ম্ম অথবা স্থলবিশেষে চারিটি ধর্ম্ম থাকিলেই তাহা সাধ্যমাধন হয় এবং নহর্মি বে পঞ্চবিধ হেত্বাভাস বলিয়াছেন, তাহার মূল চিন্তা করিলেও তাহার মতে যাহা হেত্বাভাসে থাকে না, এমন পাঁচটি ধর্ম্মই হেতুর লক্ষণ বলিয়া বুঝা যায়। উদ্যোতকর প্রভৃতি নিয়ারিকগণ এই সব চিন্তা করিয়াই পূর্কোক্ত পঞ্চ ধর্মকেই গোতম মতে হেতুর লক্ষণ বলিয়া হিবা যায়। উদ্যোতকর প্রভৃতি

স্থির করিয়াছিলেন। এবং তাঁহারা ভিন্ন ভিন্ন পারিভাষিক শব্দের দারা গোঁতম মতেরই ব্যাখ্যা করিয়া গিয়াছেন। পূর্বের যে পক্ষ, সপক্ষ ও বিপক্ষ প্রভৃতি শব্দ প্রান্তার করিয়াছি, তাহা প্রাচীন উদ্যোতকর প্রভৃতি নৈরাধিকগণই প্রয়োগ করিয়াছেন। উহা সে দিনের নবা ভারের কর্নাদিগেরই আবিস্থৃত নহে। উদ্যোতকরের ন্তারবার্ত্তিক হইতে পরবর্তী নৈয়ান্তিকগণ অনেক কথা নইয়াছেন। ভাষ্যকারও সূত্রকারের ভাষ্য অনেক কথার স্থচনাই করিয়াছেন। পূর্ব্বোক্ত পঞ্চ ধর্ম্মই যে হেতুর লক্ষণ, ইহা তিনি না বলিলেও পুর্ব্বোক্ত যুক্তিতে তাহা বুঝিয়া লওৱা বার 1 মাহারা পূর্ব্বোক্ত পঞ্চ ধর্মকে হেতুর লক্ষণ বলিয়াছেন, তাঁহাদিগের কথা বলা হইল। এ সকল কথা না বলিলেও যে সকল ধর্ম থাকিলে সে পদার্থ হেছাভাস হয় না, তাহা সাণ্যসাধন হয়, সেই সকল নশাই যে হেতুর লক্ষণ, তাহা সকলকেই বলিতে হইবে। সেই দর্শগুলি যিনি দেরূপ বিবেচনা করিয়া স্থির করিবেন এবং যে ভাষায় তাহা ব্যক্ত করিবেন, তাহাই হেতুর লক্ষণ বলিয়া গণ্য হইবে। তাহা পুর্মোক্ত পঞ্চ ধর্মাই হউক, আর তাহার কম বা বেশী অন্ত ধর্মাই হউক, তাহাতে ফলের কোন হানি নাই। এ জন্ত অনেকে অন্তান্ত প্রকারেও হেতুর লক্ষণ বলিয়াছেন। তবে পূর্ব্বোক্ত পঞ্চ ধর্মের এক একটির অভাব লইয়াই হেক্বাভাস পঞ্চবিদ হইয়াছে, ইহা অধিকাংশের মত। তাহা হইলে বুঝা গোল, যাহাতে হেডুর সমস্ত লক্ষণ নাই, তাহাই অসাধক; তাহা হেতুরূপে প্রায়ুক্ত হুইলে হেত্বাভাস হুইবে, ইহাই হেত্বাভাস শব্দের দারা স্থৃচিত হুইরাছে। হেখাভাস শব্দের ছারা বুঝা যার, যাহা হেতু নহে অগাঁৎ যাহাতে হেতুর লক্ষণ নাই অবচ যাহা হেতুর ভার প্রতীয়মান হয়, তাহাই হেবাভাব। তাহা হইলে উহার বারা হেতুর লক্ষণশ্ভ হইয়া হেতুর ভার প্রতীরমানকই হেখাভাসের সামাজ লক্ষণ বুঝা বার। ভাষ্যকারও প্রথমতঃ তাহাই বলিয়া এই বিভাগ-স্ত্রটির অবতারণা করিয়াছেন। উদ্যোতকরের কথায় বুঝা যায় যে, হেতুর সমস্ত লক্ষণ হেছাভাসে থাকিবে না, কিন্তু কোন লক্ষণ থাকিবে; এই জন্তই হেছাভাস অসাধক হইরাও হেতুর ন্তায় প্রতীয়মান হয় এবং ঐ ভাবই তাহার হেস্বাভাসন্থ বা অসাধকন্ত। কিন্ত যাহাতে হেতুর কোন লক্ষণই নাই অর্থাৎ যাহা একত্র পঞ্বিধ হেত্বাভাসই হয়, এমন হেত্বাভাসও মব্য নৈরায়িকগণ বলিয়াছেন। তবে ভাষ্যকার ও উদ্যোতকরের ব্যাখ্যান্ত্রসারে প্রকরণ-সম বা সংগ্রতিপক্ষ দেখানে হইবে না। পরে ইহা ব্যক্ত হইবে।

বৃত্তিকার বিশ্বনাথ হেস্বাভান শব্দের দারাই হেস্বাভানের সামান্ত লক্ষণ স্থৃতিত হইরাছে, এই কথা বলিয়া প্রথমতঃ পূর্ব্বোক্ত পক্ষদর্ম প্রভৃতি পঞ্চধর্মশৃত্যতাই হেস্বাভানের সামান্ত লক্ষণ বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন i কারণ, পূর্ব্বোক্ত পঞ্চধর্মই হেত্র লক্ষণ। পরে বলিয়াছেন যে, যখন কোন স্থলে সপক্ষ থাকে না এবং কোন স্থলে বিপক্ষ থাকে না, তখন পূর্ব্বোক্ত পঞ্চধর্ম সর্বাত্ত প্রদিষ্ক না হওয়ায় ঐ পঞ্চধর্মশৃত্যতাকে হেয়াভানের সামান্ত লক্ষণ বলা বায় না। যেখানে কোন পদার্থেই ঐ পঞ্চবর্ম সিন্ধ নাই, সেখানে ঐ পঞ্চধর্মশৃত্যতাও একটা পদার্থ হইতে পারে না; স্থতরাং সেখানে হেস্বাভান কেহই হইতে পারে না। স্থতরাং উহা হেস্বাভানের লক্ষণ হয় না। পূর্ব্বোক্ত পঞ্চবর্মের মধ্যে সন্তবহুলে পক্ষমন্থ, সপঞ্চ সন্ত এবং বিপক্ষের অসন্ত, এই তিনটি ধর্ম থাকিবে না,

ইহা হেন্তাভাদ শব্দের হারা বুঝা যায় এবং অবাধিতত্ব ও অদংপ্রতিপক্ষর থাকিবে না, ইহাও হেন্তাভাদ শব্দের হারা বুঝা যায়। কারণ, পূর্ব্বোক্ত পঞ্চধর্মের ( সন্তবহুলে ) কোন একটি ধর্ম না থাকিলেও তাহা হেত্ হয় না, তাহা অহেত্। হেন্তাভাদ শব্দের হারা যথন হেতুলকণশৃন্ত পদার্গই বুঝা যায়, তথন তাহার হারা পূর্ব্বোক্ত ধর্মক্রেরে অভাব বুঝা যায়। তাহা হইলে উহার হারা কলে অন্থমিতির কারণ যে জ্ঞান, তাহার বিরোধী, এই পর্যান্তই বুঝিতে হইবে। কোন হেতুতে পূর্ব্বোক্ত ধর্মক্রের নাই, ইহা বুঝিলে দেখানে অন্থমিতির কারণ ব্যাপ্তিক্তান ও পরামর্শ হয় না। স্থতরাং পূর্বোক্ত ধর্মক্রেরশৃন্ত, এই কথার হারা অহ্বিতির কারণ জ্ঞানের বিরোধী, এই পর্যান্তই বুঝিতে হয়। এইরূপ কোন হেতুকে বাধিত বা সংপ্রতিপক্ষ বলিয়া বুঝিলে দেই জ্ঞান সাক্ষাং সহদ্বেই অন্থমিতির প্রতিবন্ধক হয়। তাহা হইলে পূর্ব্বোক্ত অবাধিতত্ব ও অনংপ্রতিপক্ষক্রের অভাব যে বাধিতত্ব ও সংপ্রতিপক্ষর, তাহার হারা ফলে অন্থমিতি বিরোধী, এই পর্যান্তই বুঝিতে হইবে। তাহা হইলে হেন্তাভাদ শব্দের হারাই বুঝা গেল যে, যাহা জ্ঞান্মান হইরা অন্থমিতি অথবা তাহার কারণীভূত ব্যাপ্তিজ্ঞান অথবা পরামর্শের বিরোধী, সেই পদার্থই হেন্তাভাদ অর্থাৎ বাহা বুঝিলে অন্থমিতি জ্বের না অথবা দেখানে ব্যাপ্তিজ্ঞান জ্বের না অথবা পরামর্শ জ্বের না, সেই পদার্থগুলি হেতুর দোষ। সম্বদ্ধবিশেষে ঐ দোষ যে পদার্থে থাকে, তাহা হেন্তাভাদ বা ছই হেতু। ইহাই বুভিকারের চরম ব্যাখ্যার স্থুল তাৎপর্যা।

তব্চিন্তামণিকার গঙ্গেশ প্রভৃতি নবা নৈরাধিকগণ এক উক্তিতে হেম্বাভাসের সামান্ত লক্ষণ বুঝাইতে যাইয়া প্রচর পাণ্ডিতোর পরিচর দিয়াছেন। তাঁহাদিগের পরবর্তী নৈয়ায়িক বিখনাথও রঘুনাথের কথা লইরাই এথানে হেখাভাষের সামান্ত লক্ষণের চরম ব্যাখ্যা করিয়াছেন। কিন্ত ভাষ্যকার প্রভৃতি প্রাচীনগণ ঐরপ লক্ষণ ব্যাখ্যার বিস্তার করেন নাই। তাঁহারা লক্ষণ বিষয়ে কিছ স্টুচনাই করিয়া গিয়াছেন, পদার্থ বিষয়ে যাহাতে একটি ধারণা জন্মিতে পারে, তাহাই তাঁহারা বলিরা গিরাছেন। সম্পূর্ণরূপে পদার্থ নির্মাচন করিবার জন্ত পরে যাহারা অবতীর্ণ হইরা-ছিলেন, সেই বঙ্গের ভারবীর আচার্য্যগণ ভার বিষয়ে অন্তত লীলা দেখাইরা গিয়াছেন। মনে হয়, প্রাচীন স্তান্মাচার্য্যগণ সর্কত্র এক উক্তিতে হেম্বাভাসের একটি সামান্ত লক্ষণ আবশুক মনে করেন নাই এবং উহা অসম্ভব মনে করিয়াও ঐ বিষয়ে কোন চিন্তা করেন নাই। বেখানে পুর্বোক্ত পঞ্চধর্ম দিছই নাই, দেখানে যে চারিট ধর্ম প্রদিদ্ধ আছে অথবা যাহাই দেখানে হেতর লক্ষণ বলা যাইবে, তাহার অভাবই দেখানে হেখাভাসের লক্ষণ হইবে। সর্বাত্র হেখা-ভাদের একটি লক্ষণ নাই বা হইল, আর তাহা হইবেই বা কিরুপে ? অনুমানের পক্ষ, সাধ্য ও হেতু সর্বাত্ত ভিন্ন। এক উক্তিতে একটা লক্ষণ বলিতে পারিলেও ফলে তাহা ভিন্ন ভিন্ন স্থানে ভিন্ন ভিন্নই হইবে। আর এক উক্তিতেই বা তাহা দর্মস্থলের জন্ত নিদ্নষ্টরূপে কি করিয়া ৰলা ধাইবে ? দীধিতিকার রলুনাথও ত তাহা বলিতে পারেন নাই। তিনিও হেল্বাভাসের সামান্ত লক্ষণে কতকগুলি ভিন্ন করের উল্লেখ করিয়া গিয়াছেন। তিনিও শেষে যাদুশ পক্ষ, যাদুশ সাধা ও বাদৃশ হেডু হলে বতগুলি হেছাভাস সম্ভব হয়, তাবং পদার্থের অন্ততমহুই হেডুর

দোষরূপ হেঝাভাদের একটি লক্ষণ বলিয়া সেই করের প্রশংসা করিয়া গিয়াছেন। দেখানে টীকাকার গদাধরও মতাস্করে সেই করেই রযুনাথের নির্ভর, ইহা বলিয়া গিয়াছেন। এবং সেই কল্লাটিই বে কোন স্থলবিশেষের জন্ত প্রহণ করিতে হইবে অর্থাৎ স্থলবিশেষে যে হেডাভাসের লক্ষণ অগত্যা ঐরপই বলিতে হইবে, ইহাও গদাধরের বিচারে দেখানে পরিক্ষট রহিয়াছে। স্থুতরাং দর্মত্র হেম্বাভাসের একটি লক্ষণই ব্যাখ্যাত হইয়াছে কোথায় ? গদাধর বাহা ব্যাখ্যা করিয়া দিতে পারেন নাই, কেবল সকল লক্ষণের দোব ব্যাখ্যা করিলাই তিনি তাঁহার বুদ্ধিমন্তার ব্যাখ্যা করিয়া গিয়াছেন, তাহার আশান্তরূপ নির্দোধ ব্যাখ্যা করিতে আর কাহারই বা শক্তি আছে প একটা ব্যাখ্যা করিলেই বা তাহার নির্দোষত্ব বিষয়ে বিশ্বাদ করা যায় কৈ ? নব্য ভাষের অধ্যাপকগৰ গৰাব্যের হেডাভাদ বিচার শ্বরণ করিলে দর্মত্ত হেডাভাদের একটি সামান্ত লক্ষণ নির্দ্ধোষদ্ধপে ব্যাখ্যাত হইয়াছে কি না, তাহা স্থরণ করিতে পারিবেন। ফলকখা, প্রাচীন ক্রামাচার্যাগণ ভিন্ন ভিন্ন হলে হেড়াভাসের ভিন্ন ভিন্ন লক্ষণই বলিতেন; এ জন্ম তাঁহারা হেৰাভাষের সামান্ত লক্ষণ ব্যাথ্যাক্ত নব্যগণের ক্লার কোন গুরুতর চিস্তা করিতে যান নাই। ধাহাতে হেতুর সমস্ত লক্ষণ নাই অথচ বাহা হেতুর ভার প্রতীরমান হয়, কোন কারণে বাহাকে হেতু বলিয়া ভ্রম হয়, তাহাই হেড়াভাদ, এইরূপ বলিলেই হেড়াভাদের সামান্ত জ্ঞান হইবে এবং বিশেষ লক্ষণ বলিলে বিশেষ জ্ঞান হইবে। বিশেষলক্ষণের দ্বারাও তাহাকে হেম্বাভাস বলিয়া বুঝা ঘাইবে, ইহাই প্রাচীনদিগের মনের কথা বলিয়া মনে হয়।

পরবর্ত্তী বিশেষ লক্ষণস্থাঞ্জলিতেই স্বাভিচার প্রভৃতি পাঁচটি নাম এবং তাহাদিগের লক্ষণ ব্যক্ত আছে। তবে আবার এই স্থাটির প্রয়োজন কি ? এতছভ্বে উদ্যোতকর বলিয়াছেন বে, হেম্বাভাদ বহু প্রকার আছে, দেগুলি সমন্তই এই পাঁচ প্রকারের অন্তর্গত। এই পঞ্চবিধ ভিন্ন আর কোন হেম্বাভাদ নাই, এই বিশেষ নিরম জ্ঞাপনের জ্ঞাই মহর্বি এই বিভাগ-স্থাট বলিয়াছেন। হেম্বাভাদ বে কত প্রকারে হইতে পারে, তাহা উদ্যোতকর দেখাইয়াছেন এবং তাহার উদাহরণ ও সংখ্যার বর্ণনা করিয়াছেন। শেষে গিয়া তাহা অসংখ্যাই হইয়া পড়িয়াছে॥ ৪ ॥

ভাষ্য। তেষাং।

## সূত্র। অনৈকান্তিকঃ সব্যভিচারঃ ॥৫॥৪৩॥

অমুবাদ। সেই অর্থাৎ পূর্ববসূত্রোক্ত পঞ্চবিধ হেরাভাসের মধ্যে যাহা অনৈকান্তিক অর্থাৎ ঐকান্তিক নহে, সাধ্য ও সাধ্যের অভাব, এই দুই পক্ষের কোন পক্ষেই নিয়ত নহে অর্থাৎ যাহা সাধ্যযুক্ত স্থানেও থাকে, সাধ্যপুত্ত স্থানেও থাকে, ব্যক্তিচার (স্ব্যভিচার নামক হেরাভাস)।

ভাষ্য। ব্যভিচার একত্রাব্যবস্থিতিঃ। সহ ব্যভিচারেণ বর্ত্ততে ইতি স্ব্যভিচারঃ। নিদর্শনং—নিত্যঃ শব্দোহস্পর্শত্বাৎ স্পার্শবান্ ক্ষোহনিত্যো দৃষ্টো ন চ তথা স্পর্শবান্ শব্দস্তমাদস্পর্শহার্রিতঃ শব্দ ইতি। দৃষ্টান্তে স্পর্শবন্ত্বমনিত্যক্ষ ধর্মো ন সাধ্যসাধনভূতে গৃহেতে, স্পর্শবাংশচাণুর্নিত্যশ্চেতি। আত্মাদো চ দৃষ্টান্তে 'উদাহরণসাধর্ম্মাং সাধ্যসাধনং হেতু'রিতি অস্পর্শহাদিতি হেতুর্নিত্যক্ষং ব্যভিচরতি অস্পর্শা বৃদ্ধিরনিত্যা চেতি। এবং দ্বিবিধেহপি দৃষ্টান্তে ব্যভিচারাৎ সাধ্যসাধনভাবো নাজীতি লক্ষণাভাবাদহেতুরিতি। নিত্যস্থমেকোহন্তঃ, অনিত্যস্থলেকাহন্তঃ, এক্সির্মন্তে বিদ্যুত ইতি ঐকান্তিকঃ, বিপর্যয়াদনৈকান্তিকঃ, উভয়ান্তব্যাপক্ষাদিতি।

অমুবাদ। ব্যভিচার বলিতে কোন এক পক্ষে ব্যবস্থিতি না থাকা অর্থাৎ নিয়ম না থাকা। ব্যভিচারের সহিত বর্ত্তমান থাকে অর্থাৎ ব্যভিচারবিশিষ্ট, এই অর্থে স্ব্যভিচার, অর্থাং মহর্ষি-কথিত স্ব্যভিচার শব্দের দারা বুঝা বায়—ব্যভিচারী। স্তুতরাং বুঝা যায়, ব্যভিচারিবই সব্যভিচার নামক হেলাভাসের লক্ষণ। নিদর্শন—অর্থাৎ এই সব্যভিচারের উদাহরণ প্রদর্শন করিতেছি। (প্রতিজ্ঞা) শব্দ নিতা, (হেতু) স্পর্শশূক্তা জ্ঞাপক, (উদাহরণ) স্পর্শবিশিষ্ট কুম্ব অনিতা দেখা যায়, (উপনয়) শব্দ সেই প্রকার ( কুম্বের ভায় ) স্পর্শবিশিষ্ট নহে, ( নিগমন ) সেই স্পর্শপূভাতা হেতুক শব্দ নিতা। (এই স্থলে) দৃষ্টান্তে অর্থাৎ বৈধর্ম্মা দৃষ্টান্ত কুন্তে স্পর্শ এবং অনিতার, এই ছুইটি ধর্ম্মকে সাধ্যসাধনভূত বলিয়া গ্রহণ করা যায় না অর্থাৎ স্পর্ন হেতু, অনিতাত্ব তাহার সাধ্য; যেখানে যেখানে স্পর্শ থাকে, সে সমস্তই অনিতা, ইহা পূর্বোক্ত দৃষ্টান্তে বুঝা যায় না। ( কারণ ) পরমাণু স্পর্শবিশিষ্ট, অথচ নিত্য, অর্থাৎ প্রমাণুতে স্পর্শ থাকিলেও তাহা যখন অনিত্য নহে, তখন স্পর্শ অনিত্যত্বের সাধন হয় না। আত্মা প্রভৃতি দৃষ্টান্তেও অর্থাৎ যাহা যাহা স্পর্শশ্য, তাহা নিতা, ষেমন আত্মা প্রভৃতি, এইরূপে গৃহীত আত্মা প্রভৃতি সাধর্ম্মা দৃষ্টাস্ত স্থলেও 'উদাহরণের সাধর্ম্যপ্রযুক্ত সাধ্যসাধন হেতু' (১ আঃ, ৩৪ সূত্র) এই সূত্রামুসারে 'অস্পর্শহাং' এই বাক্য প্রতিপাদ্য হেতু অর্থাৎ স্পর্শশূক্তারূপ হেতু নিতাবের ব্যভিচারী হইতেছে; ( কারণ ) বৃদ্ধি স্পর্শন্য অথচ অনিতা, ( অর্থাৎ স্পর্শন্য इरेलरे त्य त्म भार्थ निका रहेत्व, এरेक्नभ नियम वा वाशि के नुकार वुवा वाय ना । কারণ, বুদ্দি পদার্থে উহার ব্যভিচার দেখা যাইতেছে )। এইরূপে দ্বিবিধ দৃষ্টান্তেই ব্যক্তিচারবশতঃ সাধ্য-সাধনৰ নাই অর্থাৎ প্রদর্শিত স্থলে শব্দে নিত্যত্বের অনুমান করিতে যে স্পর্শশূত্যতাকে হেতুরূপে গ্রহণ করা হইয়াছে, তাহাতে নিত্যন্থ সাধার সাধনত্ব নাই। এ জন্ম লক্ষণের অভাব বশতঃ অর্থাৎ হেতুর লক্ষণ না থাকার (উহা) অহেতু।

নিতার একটি পক্ষ, অনিতার একটি পক্ষ। একই পক্ষে বিশ্বমান থাকে অর্থাৎ একই পক্ষে নিয়মবন্ধ, এই অর্থে 'ঐকান্তিক'। বৈপরীতাবশতঃ অর্থাৎ এই ঐকান্তিকের বিপরীত হইলে অনৈকান্তিক। কারণ, (তাহাতে) উভয় পক্ষের বাগিকত্ব আছে অর্থাৎ নিতার ও অনিতার প্রভৃতি সাধ্য ও সাধ্যাভাবরূপ যে ছুইটি পক্ষ বা ধর্ম্মবিশেষ আছে, তাহাদিগের প্রত্যেকের আশ্রয়েই যাহা থাকে, কোন একটি মাত্রের আশ্রয়ে থাকে না, এ জন্ম তাহা ঐকান্তিক নহে—অনৈকান্তিক।

ট্রিপ্রনী। সূত্রে অনৈকাস্তিক এবং স্ব্যভিচার শব্দ একার্থবাধক পর্যায় শব্দ। যাহাকে অনৈকান্তিক বলে, তাহাকেই স্ব্যভিচার বলে। স্থতরাং অনৈকান্তিক শব্দের দারা স্বাভিচারের লক্ষ্ণ প্রকাশ করা যায় কিরূপে ? বুকের লক্ষণ বলিতে কি 'মহীক্ষ্ককে বুক্ষ বলে' এইরূপ কথা বলা যার ? আর তাহা বলিলেই কি বলার উদেশু দিদ্ধ হয় ? তাৎপর্য্যটীকাকার এ জন্ম বলিয়াছেন বে, বিশেষ বিশেষ ব্যক্তিকে উদ্দেশ্য করিয়া মহর্ষি এই স্থত্তে ছুইটি শন্তকেই লক্ষ্য ও লক্ষণবোধকরপে উল্লেখ করিয়াছেন অর্থাৎ যে ব্যক্তি অনৈকান্তিক শব্দের অর্থ জানে না. কিন্ত সব্যভিচার বলিলে বুঝে, তাহাকে লক্ষ্য করিয়া বলিয়াছেন,—সব্যভিচারকেই অনৈকান্তিক বলে। বে ব্যক্তি স্ব্যভিচার শব্দের অর্থ জানে না, কিন্তু অনৈকান্তিক বলিলে বুঝে, তাহাকে লক্ষ্য করিয়া বলিরাছেন, —অনৈকাঞ্চিককে স্বাভিচার বলে। স্কুতরাং বোদ্ধার ভেদে এই স্থ্রের চুইটি শব্দই লক্ষানির্দেশ এবং লক্ষণনির্দেশ। এই জন্ম ভাষাকারও প্রথমে স্ব্যভিচার শব্দের অর্থ ব্যাখ্যা করিয়া, উহার দারাই স্ব্যভিচার নামক হেত্বভাসের লক্ষণ ব্যাখ্যা করিয়াছেন অর্থাং তিনি স্বাভিচার শ্রুটিকেই প্রথমতঃ লক্ষণ-বোধকরণে গ্রহণ করিয়া উহার ঘারাই লক্ষণ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। পরে স্বাভিচারের উদাহরণ প্রদর্শন করিয়া সর্বশেষে তিনি স্থত্তের অনৈকাস্তিক শব্দের ব্যাখ্যা করিয়াছেন, অর্থাৎ অনৈকান্তিক শব্দও এক পক্ষে লক্ষণ-বোধক, এ জন্ম ঐ শব্দটির যৌগিক অর্থের ব্যাখ্যা করিয়া ভাষ্যকার উহার ছারাও শেষে সব্যভিচার নামক হেস্বাভাসের লক্ষ্ণ বাাথা করিয়াছেন। ফলতঃ থাহার নাম স্ব্যভিচার, তাহার নামই অনৈকাস্তিক।

তাংপর্যাটীকাকার এইরূপ বলিলেও প্রথমতঃ মহর্ষি পঞ্চবিধ ক্ষোভাসের নাম কীর্ত্তন করিতে সবাভিচার শক্ষই বলিয়াছেন। স্থতরাং এই স্থত্তে সব্যভিচার শক্ষকেই তিনি লক্ষ্য নির্দেশরূপে গ্রহণ করিয়াছেন, ইহাই কিন্তু মনে হয়। ভাষ্যকার নিজে স্ব্যভিচার শক্ষের ব্যাখ্যা করিয়াও স্ব্যভিচার নামক হেল্বাভাসের লক্ষণ বুঝাইতে পারেন এবং উহার উদাহরণ প্রদর্শন করিতে পারেন। পরে স্ত্ত্তকারের অনৈকান্তিক শক্ষের ঘৌগিক অর্থের ব্যাখ্যা করিয়া স্ত্তোক্ত লক্ষণেরও ব্যাখ্যা করিয়ে পরেই উল্লেখ করিয়াছেন,

এ কথাগুলিও ভাবিতে হইবে। তবে একার্থবাধক পর্যার শব্দের হারা লক্ষ্য ও লক্ষণ বলিলে যদি দোব হয়, তাহা তাৎপর্যাটীকাকারের পক্ষেও হইবে না কেন ? যে ব্যক্তি স্ব্যভিচার শব্দের অর্থ অথবা অনৈকান্তিক শব্দের অর্থ আনে, সে ত স্ব্যভিচার নামক হেল্বাভাদ কাহাকে বলে, তাহা জানেই; তাহাকে আর উহা বলিবার প্রয়োজনই বা কি ? কোন শব্দবিশেব না জানিলে পদার্থের অক্ততা হয় না। মহর্ষি গোতম যাহাকে স্ব্যভিচার বলিয়াছেন, তাহাকে অন্ত কোন শব্দের হারা জানিলেও তাহার জান সম্পন হয়। স্ত্তরাং মনে হয় যে, মহর্ষি পূর্বস্থিতে স্ব্যভিচার শব্দের হারা বে এক প্রকার হেল্বাভাদের উরেও করিয়াছেন, স্ব্যভিচার শব্দের প্রতিপাদ্য সেই হেল্বাভাদের স্বরূপ বলিবার জন্তই এই স্থাটি বলিয়াছেন। তাহা হইলে এই স্ব্যের হারা বুবা বার, বাহা অনৈকান্তিক, তাহাই স্ব্যভিচার অর্থাৎ পূর্বস্থতোক্ত স্ব্যভিচার শব্দের প্রতিপাদ্য হেল্বাভাদ। বিভিন্ন ধর্মপ্রকারে একার্থবাধক শব্দের হারাও লক্ষণ বলা যায়, তাহাতে পুনক্তি-দোষ হয় না। ব্যাপ্তির দিল্লান্ত-লক্ষণ ব্যাখ্যায় দীধিতিটীকাকার জগদীশ তর্কাল্কারও এ কথা বলিয়া গিয়াছেন। গ

ভাষ্যকার প্রথমতঃ স্ব্যভিচার শব্দের অর্থ ব্যাখ্যা করিয়াই স্ব্যভিচার নামক হেস্বাভাসের স্থান বুৰাইয়াছেন। কারণ, তাহাও বুৰান যায় এবং এখানে তাহাও বুঝাইতে হয়। শব্দে নিতাত্বের অনুমানে অম্পর্শাহকে হেতুরূপে গ্রহণ করিলে উহা স্ব্যভিচার হেত্বাভাস। ভাষ্যকার ইহা বুবাইবার জন্ত ঐ খলে প্রথমতঃ প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পঞ্চাবয়ব প্রদর্শন করিয়াছেন। এবং যাহাতে অপ্পৰ্শন্ত নাই অৰ্থাৎ যাহাতে প্ৰশ্ন আছে, তাহা অনিত্য, যেমন কুন্ত —এইরূপে কুন্তকে देवभर्या-मृहोस शहन कविया देवभर्यामाहबन-वाका ध्वर छमस्मादत भरत देवभर्याभिनय-वाका প্রদর্শন করিয়াছেন। তাৎপর্যাটাকাকার এখানে ভাষ্যকারের উদাহরণ-বাক্যের ব্যাখায় বলিয়াছেন বে, অনিতা কুস্ক স্পর্শবিশিষ্ট দেখা যার, ইহাই ভাষার্থ বুঝিতে হইবে। কারণ, বৈধর্ম্মানৃষ্টাস্ক হলে বেখানে বেখানে সাধ্য নাই, সেই সমস্ত স্থানে হেতৃ নাই, ইহাই বুঝিতে হয়। ভাষ্যকার কিন্ত देवनयामृहोस खल यथारन वर्थारन रहजू नाहे, स्विशासन मांग नाहे, अहेजन कथाहे नुरस्त दिन्ता আদিয়াছেন; তিনি এথানেও তাহাই বলিয়াছেন। তাঁহার ঐ বিশেষ মতটি পরবর্তী সকলেই উপেক্ষা করিলেও উহা যে তাঁহার মত, সে বিবছে কোন সংশয় নাই। তাৎপর্য্যটীকাকারও পূর্ব্বে ভাষাকারের ঐ মতের উল্লেখ করিয়াছেন। এখানে ভাষ্য ব্যাখ্যায় তাঁহার নিজ মতানুসারে অন্ত-রূপে ভাষ্য-সন্দর্ভের গোজনা কেন করিয়াছেন, ইহা স্থাগণ চিম্বা করিবেন। মতানুসারে ঐরপ বোলনা নিক্ল ও তাবাকারের অনভিপ্রেত বলিরাই মনে হয়। কারন, পরে ব্যভিচার প্রদর্শন করিলেও বেধানে বেধানে অম্পর্শন্ত হেতু নাই, সেই সমস্ত স্থানেই নিতাপ্ত নাই, যথা কুম্ব — এইরূপ অর্থই ঐ স্থলে ভাষাকারের বিবক্ষিত। ভাষাকার ঐ ভাবেই বৈধর্ম্মোদাহরণ-বাক্য অন্তর্ত্ত বলিয়াছেন ( নিগমনস্থল-ভাষ্য স্তইব্য )।

প্রদর্শিত হলে ভাষ্যকার শেষে আত্মা প্রভৃতি সাধর্ম্মাদৃষ্টান্তেও ব্যক্তিগর প্রদর্শন করিয়াছেন। সাধর্মাদৃষ্টান্ত হলে হেতুর নাম সাধর্ম্মা হেতু। ভাষ্যকার মহর্ষিপ্রোক্ত সাধর্ম্মাহেতুবাক্যের লক্ষণ-

<sup>)।</sup> তেন ব্যাপ্তিশবেনাশি ভালুশনামানাধিকঃবোক্তা। ন পৌনকজান্। — দিছাত্ত-লক্ষ্ণ-পীথিতি, জাগ্ৰীণী।

স্ত্রটি উদ্ধৃত করিয়া তদমুদারে এথানে বাদী 'অস্পর্শত্বাৎ' এইরূপ সাধর্ম্মাহেতুবাকা প্রয়োগ করিলেও ঐ অস্পর্শন্ত পদার্থ নিতাত্বের ব্যতিচারী, ইহা দেখাইয়াছেন। ফলকথা, ঐ স্থলে অস্পর্শন্ত পদার্থ সাধর্ম্মাহেতুরূপেই গৃহীত হউক, আর বৈদর্মাহেতুরূপেই গৃহীত হউক, উহা ঐ হলে বিবিধ দুষ্টাস্তেই ব্যক্তিচারী বলিয়া উহাতে সাধ্যসাধনৰ নাই, স্কুতরাং উহাতে হেতুর লক্ষণ না থাকার উহা ঐ হলে অহেতু, ইহাই ভাষ্যকার বলিয়াছেন। ভাষ্যকার যে সাধাসাধনককেই হেতপদার্থের লক্ষণ বলিতেন, ইছা এখানে জাঁছার কথায় পাওয়া যায়। এবং সাধ্যের ব্যভিচারী হুইলে ঐ সাধ্যসাধনত থাকে না, ইহাও এখানে তাঁহার কথার পাওয়া ধায়। মহবির হেতুবাক্যের লক্ষণস্ত্রেও সাধ্যসাধনত্বই হেতপদার্থের লক্ষণ, ইহা স্থচিত হইরাছে। যে যে ধর্ম থাকিলে এই সাধ্যসাধনত্ব থাকে, সেই সেই ধর্মগুলি চিস্তা করিয়া তাহারই উল্লেখ করতঃ পরবর্তী আয়াচার্ম্যগ্র হেতৃপদার্থের লক্ষণ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। হেত্বাভাদের লক্ষণ ব্যাখ্যায় সেই দকল কথা বলা হইন্নাছে। প্রদর্শিত স্থলে অস্পর্শন্ধ অনৈকান্তিক হইলেই স্থতানুদারে স্বাভিচার হইতে পারে। এ বস্তু ভাষ্যকার শেষে স্ত্রোক্ত অনৈকান্তিক শব্দের ব্যুৎপত্তিগভ্য অর্থের ব্যাখ্যা করিয়া নিতাত্বের অনুমানে অম্পর্শক অনৈকাত্তিক, ইহাও বুঝাইরাছেন। ভাষাকার বলিরাছেন, নিতার একটি 'অন্ত', অনিতাত্ত একটি অস্ত। এথানে 'অন্ত' শব্দ কোন অর্থে প্রযুক্ত হইয়াছে, তাহা বুঝিতে হইবে। তার্কিকরক্ষাকার বরদরাজ হেখাভাস প্রস্তাবে অনেকান্ত শব্দের ব্যাখ্যার বণিরাছেন,— "একআছো নিশ্চয়ো ব্যবস্থিতির্নান্তীতি"। সেধানে টীকাকার মলিনাথ বলিয়াছেন যে, অন্ত শব্দ নিশ্চরবাচক, স্কুতরাং উহার হারা ব্যবস্থা বা নিয়মরূপ লাক্ষণিক অর্থ ই এথানে বুবিতে হইবে। তাহা হইলে বুঝা যায়, কোন এক পক্ষে যাহার অন্ত অর্থাৎ নিরম নাই, তাহাই অনেকান্ত। व्यानकास, व्योनकास धवर व्योनकासिक-धरे जिविध প্রায়োগই ঐ व्यर्थ मधा गांत्र। महर्षि গোতম এবং ভাষ্যকারও অনৈকান্তিক শব্দের ন্তায় অনেকান্ত শব্দেরও প্রয়োগ করিয়াছেন। তার্কিক-রক্ষাকার ও মনিনাথের ব্যাখ্যাত্রসারে এখানে ভাষ্যকারের প্রযুক্ত অস্ত শব্দের ব্যাখ্যা করা যার না । কারণ, ভাষাকার এধানে নিতাত্ব ও অনিতাত, এই তুইটি ধর্মকেই অস্ত বলিয়াছেন। উদ্যোতকরও তাহাই বলিয়াছেন। অন্ত শব্দের নিশ্চর অর্থ থাকিলেও এথানে দেই অর্থ অথবা নিরম অর্থ সঙ্গত হর না। উদ্যোতকর লিখিরাছেন,—"একস্মিরছে নিরত ঐকাস্তিকঃ"। অর্থাৎ কোন একটিমাত্র অস্তে বাহা নিয়ত বা নিয়মবন্ধ, তাহাই ঐকান্তিক। ফলকথা, ভাষাকার ও উদ্যোতকর এখানে নিতাত্ব ও অনিভাত্তরপ পরম্পর বিফদ্ধর্মার্থকই অন্ত বলিয়াছেন। অন্ত শব্দের 'ধর্মা' অর্থ অভিবানেও পাওয়া যায়। পরস্পর বিক্ত ধর্মাহয়কে অথবা কোন পদার্থ এবং তাহার অভাবরূপ ঘুইটি ধর্মকেই দার্শনিক ভাষায় প্রাচীনগণ অন্ত শব্দের দারাও প্রকাশ করিতেন। জৈন দার্শনিক দিগধর সম্প্রদার অনেকান্তবাদী নামে প্রাসিদ্ধ। তাঁহারা বস্তুমাত্রকেই অনেকান্ত বলিতেন। সকল পদার্থেই কথঞিৎ অস্তিত্ব, নাজিত্ব, নিতাত্ব, অনিতাত্ব প্রভৃতি ধর্ম থাকে, ইহা তাহাদিগের দিছান্ত। এ জন্ম তাহাদিগের মত "জাদ্বাদ" নামেও প্রদিদ্ধ। ভারদীপিকা নামক জৈন ভারপ্রস্থের শেষে এই অনেকান্ত-বাদের বে বাাধা। আছে, তাহাতে "অনেকে অন্তা ধর্দ্ধাঃ" এইরপ ব্যাথ্যা দেখা যায়। স্থতরাং ভাব ও অভাবরূপ বিরন্ধ বর্দ্ধকে প্রাচীন কালে অস্ত বলা হইত, ইহা বুঝা যায়। প্রাকৃত হলে ভাষাকারও দেই অর্গেই নিতান্ধ ও অনিতান্ধরূপ বিরন্ধ ধর্মকে অন্ত বলিয়াছেন। অস্পর্শন্ত পদার্গে নিতা পদার্গেও আছে এবং অনিতা পদার্গেও আছে ; স্থতরাং অস্পর্শন্ত নিতান্ধ ও অনিতান্ধরূপ ছুইটি অস্তে অর্গাৎ ছুইটি পক্ষেই আছে। ভাষাকার বলিয়াছেন—"উভরান্তব্যাপকছাৎ"। ঐ কথার দারা উভর অন্তর আবারেই আছে, এইরূপ অর্থই বুবিতে হইবে। উভর অন্তের সকল আবারেই আছে, ইং। ভাষাকারের বিবন্ধিত নহে। কারণ, তাহা এখানে অসন্তব। তাৎপর্যাদীকাকারও বার্ত্তিকের ব্যাখ্যার অনৈকান্তিকের চরম ব্যাখ্যা বলিয়াছেন,—'উভরপক্ষণামী'। স্থতরাং তিনিও নিতান্থ ও অনিতান্ধরূপ ছুইটি বিরুদ্ধ ধর্মরূপ গক্ষকেই অনৈকান্তিক শব্দের অন্তর্গত অন্ত শব্দের দ্বারা গ্রহণ করিয়াছেন, ইহা বুঝা যায়।

মূলকথা, যে পদার্থ সাধ্যধর্মকপ এক পক্ষেই নিম্নবন্ধ থাকে অর্থাৎ কেবল সাধ্যধর্মক হানেই থাকে, সাধ্যধর্মপৃত্ত কোন স্থানেই থাকে না, সেই পদার্থ ই সাধ্যধর্মের ঐকান্তিক, তাহাই সাধ্যধর্মের ব্যাপা। যে পদার্থ ইহার বিপরীত অর্থাৎ যাহা সাধ্যধর্মের আধারেও থাকে, সাধ্যধর্ম-শৃত্ত স্থানেও থাকে, তাহাই ভাষ্যকারের মতে অনৈকান্তিক, তাহাই স্ব্যভিচার বা ব্যভিচারী। বে পদার্থ কেবল সাধ্যশৃত্ত স্থানেই থাকে, সাধ্যধর্মকুক্ত স্থানে থাকে না, তাহা বিকল্প। তাহাকে ভাষ্যকার স্ব্যভিচার বলেন নাই। মহর্ষি তৃত্তেও অনৈকান্তিক শক্ষের স্বার্থা ভাষ্যকারের ব্যাখ্যামুসারে তাহা বুঝা যায় না। মহর্ষি বিকল্প নামক পৃথক্ হেডাভাসও বলিয়াছেন। পরবর্তী অনেক নৈয়ান্তিক বিকল্প হেতুকে স্ব্যভিচারও বলিয়াছেন। ভাষ্যকার স্ব্যভিচারের কোন প্রকার-ভেদ বলেন নাই।

হেতৃকে স্ব্যভিচার বলিয়া বুঝিলে অর্থাৎ হেতৃতে সাধ্যধর্মের ব্যভিচার নিশ্চয় ইইলে, তাহাতে সাধ্যধর্মের বাাপ্তিনিশ্চয় জন্মিতে পারে না; স্কতরাং সেখানে ঐ হেতৃ সাধ্যের সাধন হর না; তাই উথতে সেখানে সাধ্যমধনত্বরূপ হেতৃলক্ষণ না থাকায় উহা হেছাভাস। মহর্ষি এই মুক্তি অন্ধ্যারে স্ব্যভিচারকে হেছাভাস বলায় তাহার মতে হেতৃতে সাধ্যধর্মের অব্যভিচারই ব্যাপ্তি, ইহা বুঝা বার এবং এই স্ক্রের ছারা ঐ অব্যভিচার বা ঐকান্তিকক্ষকেই তিনি ব্যাপ্তিপদার্থরূপে স্কুচনা করিয়াছেন, ইহাও বুঝা বায়। মহর্ষি গোত্তম প্রতিক্তাদি পঞ্চাবয়বের মধ্যে যে হেতৃত্বাক্যের লক্ষণ বলিয়াছেন, তাহার ছারাও তিনি ব্যাপ্তি পদার্থের স্কুচনা করিয়াছেন। জয়প্ত ভটের কথা সেখানেই বলা হইয়াছে। মহর্ষি ভায়স্থরে অন্তর্জ্ঞও অব্যভিচার শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। (২অ০, ২আ০, ১৫০) প স্থল ক্রপ্তবা)। সেখানে তাহার কথিত হেতৃতে ব্যভিচার নাই, ব্যাপ্তিই আছে, ইহা দেখাইতেই অব্যভিচার শব্দ প্রয়োগ করিয়াছেন। আবার "ব্যভিচারাদহেতৃঃ" (৪অ০, ১আ০, ৫স্জ) এই স্বত্তের ছারা ব্যভিচার থাকিলে যে হেতৃ হয় না, ইহ স্পষ্ট বলিয়াছেন। তাহা হইলে হেতৃতে অব্যভিচার থাকা আবশ্রক, ইহা বুঝা বায়। ঐ অব্যভিচার পদার্থ যদি ব্যভিচারের অভাবই মহর্ষির অভিপ্রেত হয়, তাহা হইলেও উহাকেই তিনি ব্যাপ্তি বলিয়াছেন

অর্থাৎ ঐ অব্যতিচার কথার ছারাই তিনি ব্যাপ্তিলক্ষণ স্চনা করিয়া গিরাছেন, ইহা বলা যাইতে পারে। বাভিচারের অভাবরূপ অব্যভিচারই বে ব্যাপ্তি পদার্থ, ইহা পরবর্তী অনেক নৈয়ায়িকও বলিয়াছেন। যদিও গঙ্গেশ এবং তন্মতামূবর্তী নৈয়ায়িকগণ অব্যভিচ্নিতত্বরূপ ব্যাপ্তিলকণ প্রহণ করেন নাই, তথাপি তাঁহারা ব্যাপ্তির যে নিজ্ঠ স্বরূপ বলিয়াছেন, তাহাই যদি মহর্বিস্থ্রোক্ত অব্যতিচার পদার্থ হয় অর্থাৎ মহর্ষি যদি তাহাকেই অব্যতিচার শব্দের দ্বারা হচনা করিয়া থাকেন, ইয়া বলা যায়, তাহা হইলে আর তাহাদিগেরই বা আপত্তি কি ? গলেশ অনৌপাধিক পুল ব্যাপ্তি-লক্ষণের বেরূপ বাাধ্যা করিয়া পরিস্কার করিয়াছেন, অব্যভিচাররূপ ব্যাপ্তিলক্ষণেরও ঐরূপ ব্যাথ্যা করা বাইবে না কেন ? মহর্বিস্থত্যোক্ত অব্যক্তিচার শব্দকে পারিভাষিক বলিলেও উহার ঐরূপ একটা ব্যাথ্যা করা যায়। পরস্তু গঙ্গেশ ব্যাপ্তির বহুবিধ লক্ষণ বলিলেও শেষে ব্যাপ্তামুগম গ্রন্থে তাঁহার কথিত কোন এক প্রকার ব্যাপ্তিজ্ঞানকেই লাঘববশতঃ অংশিতির হেতু বলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন, দেখানে তিনি ব্যভিচারের অভাবকে অব্যভিচারত্রপ ব্যাপ্তি না বলিলেও যাহাকে অব্যক্তিচাররূপ ব্যাপ্তি বলিয়াছেন, মহবিস্থ্রোক্ত অব্যক্তিচার শব্দের দারা তাহাও বুঝা মাইতে পারে, তাহাও স্থচিত হইতে পারে। পরন্ত গঙ্গেশের মত স্বীকার না করিয়া কোন নব্য নৈরায়িক সম্প্রদায় সাধাশুন্ত স্থানে অবর্ত্তমানতারূপ ব্যাপ্তিকেই অর্থাৎ ব্যক্তিচারের অভাবরূপ বাাপ্তিকেই লাঘববণতঃ সর্বাত্ত অনুমিতির প্রয়োজক বলিয়াছেন। ব্যাপ্তানুগদের টাকার মগুরানাথ তর্কবাগীশ এবং কেবলাঘ্যানুমান-দীধিতির শেষে রগুনাথ শিরোমণি ঐ মতের উল্লেখপূর্বাক সমর্থন করিয়াছেন। মহর্ষি অব্যতিচার শব্দের ছারা ঐ মতেরও স্কুচনা করিতে পারেন। ফলকথা, ভাষস্থাে ব্যাপ্তির কোন কথা নাই, ব্যাপ্তিবাদ নবা নৈয়ালিকদিগেরই উদ্ভাবিত, এইরূপ মত প্রীকাশ নিতান্তই অজ্ঞতার ফল। বে মহর্বি পঞ্চাবরৰ ফ্লার্বিদ্যা প্রকাশ করিয়াছেন, হেয়াভাস নিরূপণ করিয়াছেন, স্ব্যভিচার হেতু সাধ্যসাধন নছে, উহা হেয়াভাস, অব্যভিচার হেতুই সাধাদাধন, ইহা বলিয়াছেন, হেতু প্রার্থে সাধ্য প্রাথির ব্যাপ্তি প্রদর্শনের জন্ত উদাহরণ-বাক্যকে তৃতীয় অবয়বরূপে স্বীকার করিয়াছেন, তিনি ব্যাপ্তি পদার্থ জানিতেন না বা মানিতেন না, অথবা ভারত্তে তাহার কিছুমাত ত্চনা করেন নাই, ইহার ভার অভুত কথা আর কি হইতে পারে ? মহর্ষি গোতম পঞ্চমাধ্যারে ব্যাপ্তিকে অপেক্ষা না করিয়া কেবল দানন্দ্র্য ও বৈধর্ম্য অবলম্বন করিয়া বা অন্তর্গপে যত প্রকার অসমভ্তর হইতে পারে, দেওলিকে জাতি নামে পরিভাষিত করিয়া তাহাদিগের বিশেষ লফণ বলিয়াছেন এবং দেওলি অসভ্তর কেন, তাহাও দেখানে বলিয়াছেন। তাহাতে তাঁহার ব্যাপিজ্ঞানেরই বিশেষ পরিচয় পাওয়া যার। বিনি ঐগুলি পড়িয়া গোতমের ব্যাপ্তিবিষয়ে অজ্ঞতারই পরিচয় পাইরাছেন, তাহার দর্সাত্রে গুরু-গুল্লবা করিয়া জায়শাল্কের সহিত পরিচিত হওয়া নিতাস্ত কর্ত্তবা। মূলকথা, বুঝিতে হইকে যে, অনুমানের প্রামাণ্যবাদী দকল সম্প্রদায়ই ব্যাপ্তি পদার্থ জানিতেন এবং ভিন্ন ভিন্ন শব্দের ঘারা ব্যাপ্তি পদার্থের প্রকাশ করিতেন। যে ব্যাপ্তি অত্নমানের প্রধান অঙ্গ, স্থতরাং বাহা অনাদিশিদ্ধ, তাহা কি ঋষিগণের অজ্ঞাত বা অনুক্ত থাকিতে পারে ? সাংখ্যস্থ্যে পঞ্শিখাচার্য্যের ব্যাপ্তি-

নিষরে মতের উরেথ আছে। ৫অ॰। ০২। পঞ্চশিথ অতি প্রাচীন সাংখ্যাচার্য্য। মহাভারতানি শাস্ত্রপ্রে ও তাহার নাম ও পরিচর পাওরা যায়। তিনি যে ব্যাপ্তির স্বরূপ ব্যাপ্তা করিয়াছেন, দে বাণ্ডি পদার্থ তাহার পূর্নাচার্যাগণও ব্যাথ্যা করিয়াছেন, ইহাতে সন্দেহ থাকিতে বারে না। সাংখ্যগুক কপিলও ব্যাপ্তির লক্ষণ বলিয়াছেন। সাংখ্যের ব্যাপ্তিলক্ষণ-সূত্রে ব্যাপ্তি শব্দেরই প্রয়োগ দেখা বার?। আবার অন্ত ক্তরে ব্যাপ্তি অর্থে সম্বন্ধ ও প্রতিবন্ধ শব্দের প্রয়োগ দেখা বারং। ব্যাপ্তি শব্দ না দেখিলেই বে সেই শান্তে বা গ্ৰন্থে ব্যাপ্তি নাই, ব্যাপ্তি জানিতেন না বা ব্যাপ্তি বলেন নাই, এইরূপ দিদ্ধান্ত করিতে হইবে, ইহা নিতান্তই অজ্ঞতার কল। প্রাচীন কালে বাাপ্তি অর্থে অব্যতিচার, অবিনাভাব, প্রতিবন্ধ, সমন্ধ, সমন্ধ, নিয়ম প্রভৃতি বহু শব্দের প্ররোগ হইত। বৌদ্ধ ভাষ ও জৈন ভারের প্রছেও ব্যাপ্তি অর্থে অনেক শব্দের প্রয়োগ দেখা বায় এবং ব্যাপ্তি শব্দের প্রয়োগও দেখা বায়। উদ্যোতকর, বাচম্পতি মিশ্র, উদয়নাচার্য্য প্রভৃতি নৈয়ান্ত্ৰিকগণ্ড ব্যাপ্তি অৰ্থে অফ্ৰান্ত শব্দের ভাব ব্যাপ্তি শব্দেরও প্রয়োগ করিয়াছেন ৷ প্রশন্তপাদ-ভাষো ব্যাপ্তি অর্থে 'সময়' শব্দের প্রয়োগ দেখা যায়। কন্দলীকার শ্রীধর উহার ব্যাখ্যায় ব্যাপ্তি-বোধক অবিনাভাব শব্দের প্রায়োগ করিয়াছেন এবং তিনি ব্যাপ্তিকে অবিনাভাব ও অব্যতিচার শব্দের দারা উরেথ করিয়াছেন। প্রশস্তপাদ 'অবিনাভূত' শব্দেরও প্রয়োগ করিয়াছেন। (প্রশত্তপাদভাষ্যে অনুমান নিরূপণ ত্রন্তব্য)। কণাদ-সত্তে "প্রসিদ্ধি" শক্ষের দারা ব্যাপ্তি পদার্থ স্থচিত হইয়াছে ।

বৌদ্ধ প্রভৃতি যে সকল সম্প্রদার ব্যাপ্তিকে অবিনাভাব বলিতেন, গঙ্গেশ প্রভৃতি ঐ অবিনাভাবরূপ ব্যাপ্তিলক্ষণের থণ্ডন করিলেও তাহাতে ব্যাপ্তি পদার্থ থণ্ডিত হয় নাই। ব্যাপ্তির বাহা নির্দোধ লক্ষণ হইবে, তাহাকেও কেহ অবিনাভাব শক্ষের হারা প্রকাশ করিতে পারেন। পারিভাবিক শক্ষ প্ররোগে সকলেরই স্বাতন্ত্র আছে। স্কুতরাং প্রশন্তপাদ ও কন্দলীকার প্রথব অবিনাভাবকেও ব্যাপ্তি বলিতে পারেন। ভাষ্যকার বাংস্তায়নও ব্যাপ্তি ব্যাইতেই অবিনাভাবরূত্তি অর্থাং অবিনাভাবসম্বন্ধ বলিয়াছেন (২।২।২ স্কুত্র-ভাষ্য ক্রইব্য)। ঐ অবিনাভাব-সম্বন্ধই ব্যাপ্যব্যাপক সম্বন্ধ। উহাকেই ভাষ্যকার অনুমান লক্ষণ-স্কুত্র (এ) ভাষ্যে বলিয়াছেন—লিম্ব ও লিম্বার সম্বন্ধ। স্কুতরাং ভাষ্যকার ব্যাপ্তির কোন কথা বলেন নাই, ইহাও সভ্য কর্বা নহে। ঐ লিম্ব ও লিম্বার সম্বন্ধ কি, তাহা বুঝিয়া লইতে হইবে। প্রাচীনগণ সংক্রেপে উহা বলিয়াছেন। বাচম্পতি দিশ্র অনৌপাধিক বা স্বাভাবিক সম্বন্ধকেই ব্যাপ্তি বলিয়া ঐ লিম্ব ও লিম্বার সম্বন্ধর ব্যাপ্তা করিয়াছেন। কেবল সম্বন্ধ শক্ষের হারাও অনেক প্রাচীন আচার্য্য ব্যাপ্তি পদার্থ প্রকাশ করিয়াছেন। ভাষ্যকার বাংস্তায়নও তাহা করিয়াছেন

<sup>&</sup>gt;। নিম্বশ্রসাহিতাস্ভরোরেকতরত বা ব্যাপ্তি:। । । । ।

শ্ৰতিবছৰুবা অভিবছ্ঞাননপুনানং। ১/১০০।
নথ্যভাবারাপুনানং। ৫/১১।

धनिविन्स्कवारम्प्यस्य । जाऽ।ऽ॥।

(২০১০ স্ত্রভাষ্য।) শবর-ভাষ্যে অমুমানলকণে "ক্রাতসম্বন্ধত" এই কথার ছারা লিক ও লিক্ষীর সম্বন্ধের ক্রানই বলা হইরাছে। দেখানে পার্থসারখিমিশ্রও তাহাই বলিয়াছেন। ঐ লিক ও লিক্ষীর সম্বন্ধ কি ? অন্ত সম্প্রদার যে সকল সম্বন্ধ বলিয়াছেন, তাহা বলা বার না; তাহা বলিলে দোষ হয়। তাই ভট্টকুমারিল শ্লোকবার্তিকে ব্যাখ্যা করিয়াছেন, — "সম্বন্ধা ব্যাপ্তিরিষ্টাহত্র লিক্ষণ্ড লিক্ষিনা।"—অমুমানপরিছেদ, ৪। ভাষ্যকার বাৎজারনোক্ত লিক্ষণির সম্বন্ধও ঐ ব্যাপ্তি বৃথিতে হইবে। পার্থসারখিম্প্র কুমারিলের ব্যাপ্তি পদার্থ ব্যাপ্যায় বলিয়াছেন—নিয়ম। বস্ততঃ নিয়ম শব্দও ব্যাপ্তি অর্থে প্রাচীনগণ প্রয়োগ করিছেন। নব্য নৈয়ায়িক রখুনাথ শিরোমণিও ব্যাপ্তি শব্দের ন্তার ব্যাপ্তি অর্থে নিয়ম শব্দেরও প্রয়োগ করিয়াছেন। (গঙ্গেশের ব্যাপ্তিনিদ্ধান্ত-লক্ষণ-দীবিতি প্রষ্টব্য)। ন্তায়স্থ্যেও ব্যাপ্তি অর্থে নিয়ম শব্দের প্রয়োগ আছে (তাহা১১)৬৮। ত স্থ্র ক্রন্টব্য)। দেই সকল হলে ইহা আরও পরিক্ষণ্ট হইবে।

ফলকথা, বাণ্ডি অনুমানের প্রধান অস। ব্যাপ্তিজ্ঞান ব্যতীত কোন মতেই অনুমিতি হইতে পারে না। অনুমান বুঝিতে হইলে প্রথমেই বাপ্তিবুঝা আবগুক। স্নতরাং অনুমানতত্ত্বর উপদেশক সকল আচাৰ্য্যই ব্যাপ্তি বলিয়াছেন। ঋষিগণ হইতে অনুমানবাদী সকল আচাৰ্য্যই শিয়াদিগকে ব্যাপ্তির বিস্তত উপদেশ করিয়াছেন। ঋবিগণ স্থাত্ত্বান্থে সংক্ষেপে তাহার স্থানা করিয়া গিরাছেন। পরে ভাব্যকার প্রভৃতি প্রাচীন আচার্য্যগণ তাহার ব্যাথ্যা করিরাছেন। ক্রমে তাহারই বিস্তৃতি হইরাছে। নব্য নৈরাধিকগণ তাহাদিগের স্থচিন্তিত ও শিষ্যদিগকে উপদিষ্ঠ তত্ত্ব-গুলি স্থবিস্তত প্রছের ঘারাই প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। এবং বহু বিচারের ফলে ক্রমে ঐ দক্ষ তত্ত্বে বহু মতভেদ হইয়াছে; তাহা অবশ্বই হইবে। উদ্যোতকর প্রভৃতি প্রাচীনগণ ব্যাপ্তি-জ্ঞানকে অনুমানপ্রমাণ বলিলেও লিঙ্গপরামর্শকেই অনুমিতির চরম কারণত্বশতঃ প্রধান অনুমানপ্রমাণ বলিরাছেন। কেহ ঐ পরামর্শরপ জানবিষয় হেতুকেই অনুমানপ্রমাণ বলিয়াছেন। তব্চিস্তামণিকার গঙ্গেশ পরামর্শ গ্রন্থে ঐ সকল মত গণ্ডন করিয়া ব্যাপ্তিজ্ঞানকেই অভ্যানপ্রমাণ বলিরা সিদ্ধান্ত করিয়াছেন। কিন্ত অভ্যানচিন্তামণির প্রথমে গঙ্গেশ লিল-পরামর্শ অমুমিতির করণ, এই কথা বলিয়াছেন। গঙ্গেশের পরগ্রন্থ দেখিয়া ঐ লিঙ্গপরামর্শ শব্দের ছারা লিঙ্গে অর্থাৎ হেতুতে পরামর্শ অর্থাৎ ব্যাপ্তিজ্ঞান—এইরূপ অর্থ বুঝা হর বটে, কিন্ত গ্রেশ ব্যাপ্তিজ্ঞান না বলিয়া লিঙ্গপরামর্শ শব্দ প্রারোগ কেন করিয়াছেন, তাহা চিস্তানীয়। গ্রেশ প্রথমে কি উদ্যোতকরের মতামুসারেই ঐ কথা বলিয়াছেন ? পরে পূর্মপক্ষনিরাসক বিচারের ফলে ব্যাপ্তিজ্ঞানকেই অন্তুমিতির করণ বলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন ? চরম কারণ করণ হইতে পারে না, এই মতই সংগত মনে করিরাছেন ? অথবা তিনি ব্যাপ্তিজ্ঞানকে লিম্পপরামর্শ শব্দের দারাও উল্লেখ করিতেন ? শেষোক্ত পক্ষ অবলখন করিয়াই ঐ বিরোধ ভঞ্জন করা হইয়া থাকে। কিন্তু নৈয়ায়িক গ্রন্থকারগণ যে কোন কোন হলে মতান্তর আশ্রয় করিয়াও বিরুদ্ধবাদ প্রকাশ করিয়াছেন, ইহাও ত দেখা যায়। তত্ত্বভিত্তামণি এছেও তাহা পাওয়া যাইবে। টীকাকার মধুরানাথ প্রভৃতিও ত কোন কোন হলে "ইদঞ্চ প্রাচীনমতামুসারেণ, ইদমাপাততঃ" ইত্যাদি কথাও লিখিয়াছেন। ফলকখা, অন্ত প্রকারে ঐ বিরোধ ভঙ্কন করা যায় কি না, স্থবীগণ চিন্তা করিবেন। অনুমান-স্ক্র-ভাষে এই তাৎপর্যোই উহা চিন্তনীয় বলিয়াছি। সেথানে গঙ্গেশের চরম সিলান্তের অপলাপ করি নাই। এইরূপ কেহ কেহ মনকেই অনুমিতির করণ বলিয়া সিলান্ত করিয়াছেন। পরামশলীবিতিতে রগুনাথ শিরোমণি ঐ মতের আপত্তি নিরাস করিয়া সমর্থন করিয়াছেন। মূল কথা, পরবর্ত্তী কালে বহু ধীমান্ ব্যক্তির বহু বিচারের কলে অনুমান বিষয়ে ঐরূপ অবান্তর বহু মতভেদ হইলেও অনুমানান্ধ ব্যাধি প্রভৃতি মূল পদার্থ বিষয়ে কোন বিবাদ হয় নাই। উহা স্প্তিরকাল হইতেই ব্যাখ্যাত ও আলোচিত হইয়া আদিতেছে। নতেৎ অনুমানতব্রের আলোচনাই হইতে পারে না।

তথন প্রকৃত বিষয়ে অবশিষ্ট বক্তব্য সংক্ষেপে বলিতেছি। পরবর্ত্তী আরাচার্যাগণ এই স্ব্যভিচার নামক হেয়াভাসকে ত্রিবিধ বলিয়ছেন। (২) "সাধারণ" স্ব্যভিচার, (২) "অসাধারণ" স্ব্যভিচার, (৩) "অন্প্রসংহারী" স্ব্যভিচার। য়াহারা স্ব্যভিচারের এইরপ বিভাগ করিয়ছেন, তাহাদিগের অভিপ্রায় এই বে, যে পদার্থ সাধ্য ও সাধ্যাভাবের কোন একটি পক্ষে নিয়্মবন্ধ হয়ার্যাকে, তাহাই ঐকান্তিক। সেই ঐকান্তিকের বিপরীত হইলেই তাহা অনৈকান্তিক, ইহাই অনৈকান্তিক শক্ষের ছারা বুঝা বায়। স্প্রতরাং যে ভাবেই হউক, যে হেতু পূর্ব্বোক্ত কোন একটি পক্ষেই নিয়ত নহে, তাহাকে অনৈকান্তিক বলিয়াই গ্রহণ করিতে হইবে। তল্মধ্যে যে হেতু সাধ্যযুক্ত হানেও থাকে, সাধ্যশুল্প হানেও থাকে, তাহা সাধ্যরণ অনেকান্তিক বা স্ব্যভিচার। কারণ, ইহা সাধ্যযুক্ত এবং সাধ্যশুল্প, এই উভয় পদার্থের সাধ্যরণ অনেকান্তিক বা স্ব্যভিচার। হইলে ঐ সাধ্যরণ ধর্মের জানবশতঃ ঐরপ স্থলে সাধ্যসংশ্য হয়। ভাষ্যকার এই সাধ্যরণ স্ব্যভিচারেরই উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। নব্য নিয়ান্তিকদিগের মধ্যে কেহ কেহ যে হেতু সাধ্যযুক্ত স্থানে থাকে না, কেবল সাধ্যশুল্থ হানেই থাকে, তাহাকেও সাধারণ স্ব্যভিচার যাল্যাছেন। যেমন গোত্বের অনুমান করিতে অম্বর্ধক হেতুরূপে গ্রহণ করিলে, তাহাও ঐ মতে সাধারণ স্ব্যভিচার হইবে। প্রাচীন মতে কিন্ত ইহা বিরন্ধ নামক হেন্তভাস হইবে।

বে হেতু সাধ্যযুক্ত বলিয়া নিশ্চিত হানেও থাকে না, সাধ্যশুৱা বলিয়া নিশ্চিত কোন স্থানেও থাকে না, তাহা অসাধারণ সব্যভিচার। বেমন শব্দে নিতাছের অনুমানে শব্দ্বকে হেতুরপে গ্রহণ করিলে তাহা অসাধারণ সব্যভিচার হইবে। কারণ, শব্দ্ব শব্দ ভিন্ন আর কোন পদার্থে থাকে না। শব্দ নিতা, কি অনিতা, তাহা অনুমানের পূর্ব্বে অনিশ্চিত। স্থতরাং শব্দ্ব নিতা বলিয়া নিশ্চিত আন্মাদি পদার্থে এবং অনিতা বলিয়া নিশ্চিত ঘটাদি পদার্থে না থাকার উহা নিতাই অথবা অনিতাছের কোন একটি পক্ষে তথন নিয়ত বলা যায় না। তাহা হইলে ঐ হলে শব্দইকে অনৈকান্তিক বলা যায়। ঐকাত্তিক না হইলে তাহাকে তথন অনৈকান্তিকই বলিতে হইবে। পূর্ব্বেক্তিক হলে শব্দ্ব অসাধারণ অনৈকান্তিক। বিশেষ হশ্মনিশ্চয় না হইলে ঐ শব্দব্বপ অসাধারণ ধর্মজ্ঞান ঐ হলে শব্দ নিতা, কি অনিতা, এইরূপ সংশ্ব জন্মায়। ঐ হলে

<sup>&</sup>gt;। बाखिनदानाव्यो, वित्वसाखि बाधूबी अस्टि बहेता।

শব্দে নিত্যত্বের অন্ত্রনিতি জব্মে না। (সংশব-স্ত্র-টিগ্রনী দ্রন্তব্য)। পরবর্তী অনেক নর্য নৈরায়িকের মতে কেবল সাধাযুক্ত স্থানে না থাকিলেই সেই হেতু ঐ অসাধারণ স্ব্যাভিচার হইবে। পূর্ব্বোক্ত স্থলে শব্দ্ব নিত্যত্বরূপ সাধাযুক্ত বলিয়া নিশ্চিত কোন পদার্থে না থাকায় অসাধারণ স্ব্যাভিচার হইবে।

বে ধর্ম সর্ব্য থাকে, যাহার অভাবই নাই, তাহাকে কেবলায়য়ী ধর্ম বলে। বে ধর্মীতে অনুমান করিতে হইবে, সেই ধর্মী বদি কোন কেবলায়য়ী ধর্মাক্তরূপে সেথানে ধর্মী হয়, তাহা হইলে সেই স্থলীয় বে কোন হেতু অনুপদংহারী নামক স্বাভিচার হইবে। বেমন কেহ বলিলেন,—সমস্তই নিত্য, বেহেতু সমস্ত পদার্থই কোন না কোন শব্দের বাচা। এখানে সমস্তত্ত্বরূপ কেবলায়য়ী ধর্মাফুজরূপে সমস্ত পদার্থই অনুমানের ধর্মী হইয়াছে, স্কুতরাং সমস্ত পদার্থই নিতার সাব্যের সক্ষেত্র হিরাছে। কোন স্থানেই ঐ স্থলীয় হেতুতে নিতার সাব্যের ব্যাপ্তিনিশ্চর না থাকায় ঐ হেতু ব্যভিচারী। বাহা সাধ্য ও ভাহার অভাবরূপ কোন একটি পক্ষে নিয়মবরু নহে, ছাহাই বথন অনৈকান্তিক, তথন পূর্ব্যোক্ত স্থলে সমস্ত পদার্থে নিতার সাবনে প্রযুক্ত হেতুও অনৈকান্তিক। উহার নাম অনুপদংহারী। পরবর্ত্তী অনেক নবা নেয়ায়িকদিগের মতে পূর্ব্যোক্ত কেবলায়য়ী ধর্ম্ম সাধ্যরূপে অথবা হেতুরূপে গ্রহণ করিলে দেখানে ঐ হেতু অনুপসংহারী স্বাভিচার হইরে। এই সকল বিবরে পরবর্ত্তিগণ ভূরি চর্কা করায় অনেক মতভেদের স্থি ইইয়াছে। এই সকল মতের বিশদ আলোচনা দেখিতে ইইলে এবং এ বিষয়ে অন্তান্ত মতভেদ আনিতে ইইলে গঙ্গেশের তত্ত চিন্তামণি এবং রয়নাথের দীবিতি এবং অগদীশ, গদাবর প্রভৃতির টীকা জইরে। এখানে কেবল প্রাফিক মতভেদগুলিই উরিপিত হইল। ভাষ্যকারের ব্যাখ্যা ও উনাহরণাম্বনারে কিন্তু অনৈকান্তিকের পূর্ব্যোক্ত ত্তিবিধ বিভাগ পাওয়া বায় না। ৫।

## সূত্র। সিদ্ধান্তমভ্যুপেত্য তদ্বিরোধী বিরুদ্ধঃ ॥৬॥৪৭॥

অমুবাদ। সিদ্ধান্তরূপে কোন পদার্থ স্বীকার করিয়া তাহার বিরোধী পদার্থ অর্থাৎ যে পদার্থ স্বীকৃত সিদ্ধান্তের ব্যাঘাতক, তাহা বিরুদ্ধ, (বিরুদ্ধ নামক হেহাভাস)।

ভাষ্য। তং বিরুণদ্ধীতি তদিরোধী। অভ্যুপেতং দিন্ধান্তং ব্যাহন্তীতি।
যথা—সোহয়ং বিকারো ব্যক্তেরপৈতি নিত্যন্তপ্রতিষেধাৎ, ন নিত্যে।
বিকার উপপদ্যতে, অপেতোহপি বিকারোহন্তি বিনাশপ্রতিষেধাৎ,
সোহয়ং নিত্যন্তপ্রতিষেধাদিতিহেতুর্ব্যক্তেরপেতোহপি বিকারোহন্তীত্যনেন
স্বসিদ্ধান্তেন বিরুধ্যতে। কথম ? ব্যক্তিরাত্মলাভঃ, অপায়ঃ প্রচ্যুতিঃ,
যদ্যাত্মলাভাৎ প্রচ্যুতো বিকারোহন্তি নিত্যন্তপ্রতিষেধাে নোপপদ্যতে,

যদ্যক্তেরপেতজ্ঞাপি বিকারস্থান্তিত্বং তং থলু নিত্যত্বনিতি, নিত্যত্বপ্রতিবেধো নাম বিকারস্থাত্মলাভাং প্রচ্যুতেরুপপতিঃ। যদাত্মলাভাং প্রচ্যুবতে তদনিত্যং দৃষ্টং, যদন্তি ন তদাত্মলাভাং প্রচ্যুবতে। অন্তিত্বঞ্চাত্মলাভাং প্রচ্যুতিরিতি বিরুদ্ধাবেতে। ধর্মো ন সহ সম্ভবত ইতি। সোহয়ং হেতুর্বং সিদ্ধান্তমাপ্রিত্য প্রবর্ততে তমেব ব্যাহস্তীতি।

অনুবাদ। তাহাকে ব্যাহত করে, এই অর্থে 'তদ্বিরোধী'। বিশদার্থ এই যে, স্বীকৃত সিদ্ধান্তকে ব্যাহত করে, অর্থাৎ যে পদার্থ স্বীকৃত সিদ্ধান্তের ব্যাঘাতক বা বাধক হয়, তাহাই বিরুদ্ধ নামক হেছাভাস।

(উদাহরণ) যেমন সেই এই বিকার ( সাংখ্যশান্ত্রোক্ত মহৎ, অহন্ধার, পঞ্চত্রমাত্র, একাদশ ইন্দ্রির এবং পঞ্চ ভূত ) ব্যক্তি হইতে ( আত্মলাভ হইতে ) অর্থাৎ ধর্ম্মনথানা, লক্ষণপরিণাম এবং অবস্থাপরিণাম হইতে প্রচ্যুত হয় অর্থাৎ চিরকাল ঐ সকল বিকার পদার্থের ঐ ত্রিবিধ পরিণাম থাকে না; কারণ, নিত্যন্থ নাই ( অর্থাৎ ) বিকার নিত্য বলিয়া উপপন্ন হয় না। প্রচ্যুত হইয়াও অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত বিকার-পদার্থ আত্মলাভ বা পূর্বেরাক্ত ত্রিবিধ পরিণাম হইতে ভ্রম্ট হইয়াও থাকে; কারণ, বিনাশ নাই অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত বিকার পদার্থগুলির বিনাশ না থাকায় উহারা আত্মলাভ হইতে ভ্রম্ট হইলেও উহাদিগের অন্তিত্ব থাকে। সেই এই ( অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত ত্বলে পাতঞ্জল সিদ্ধান্তবাদীর গৃহীত ) নিত্যত্বের অভাবরূপ হেতু, আত্মলাভ হইতে প্রচ্যুত হইয়াও বিকার থাকে—এই নিজ সিদ্ধান্তের সহিত বিরুদ্ধ হইয়াছে অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত হেতু ঐ নিজ সিদ্ধান্তের ব্যাঘাতক হইয়াছে।

প্রেপ্রবিক ইহা বুঝাইতেছেন)। (প্রশ্ন) কি প্রকারে ? (উত্তর) ব্যক্তি বলিতে আত্মলাভ, অপায় বলিতে প্রচ্যুতি। যদি আত্মলাভ হইতে প্রচ্যুত হইয়াও বিকার থাকে, (তাহা হইলে) নিত্যুত্বর নিষেধ উপপন্ন হয় না। (কারণ) আত্মলাভ হইতে প্রচ্যুত হইয়াও বিকারের যে অস্তিত্ব, তাহাই ত (তাহার) নিত্যুত্ব। নিত্যুত্বর নিষেধ বলিতে বিকারের আত্মলাভ হইতে প্রচ্যুতির উপপত্তি, অর্থাৎ আত্মলাভ হইতে প্রচ্যুতি হওয়াই বিকারের অনিত্যুত্ব। যাহা আত্মলাভ হইতে প্রচ্যুত হয়, তাহা অনিত্যু দেখা গিয়াছে, অর্থাৎ যে বস্তুর আত্মলাভ হইতে প্রহ্যুত্ত হয়, তাহা অনিত্যু দেখা গিয়াছে, অর্থাৎ যে বস্তুর আত্মলাভ হইতে প্রহ্যুত্ত হয়, তাহা অনিত্যু বলিয়াই নিশ্চিত। যাহা থাকে অর্থাৎ যে বস্তুর অস্তিত্ব চিরকালই থাকিবে, তাহা আত্মলাভ হইতে প্রচ্যুত হয় না। অস্তিত্ব এবং আত্মন

লাভ হইতে প্রচ্যুতি, এই ছুইটি বিরুদ্ধ ধর্ম মিলিত হইয়া থাকে না অর্থাৎ একাধারে থাকে না । সেই এই হেতু অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত নিত্য ধাতাবরূপ হেতু, যে সিন্ধান্তকে আশ্রম করিয়া অর্থাৎ বিকারের অন্তিয় বা সদাতন্ত্ররূপ যে সিন্ধান্তকে প্রামানিক বলিয়া স্বীকার করিয়া প্রবৃত্ত (প্রযুক্ত ) হইয়াছে, সেই সিন্ধান্তকেই অর্থাৎ বিকার-পদার্থগুলির চিরকাল অন্তিহরূপ সেই নিত্য সন্ধান্তকেই ব্যাহত করিয়াছে।

টিগ্লনী। স্থান্ত সিদ্ধান্ত শক্ষের দারা এখানে প্রকৃত সিদ্ধান্তই বুঝিতে হইবে না। যে বাদী যাহা নিদ্ধান্ত বলিয়া স্বীকার করিবেন, নেই স্বীকৃত নিদ্ধান্তই বুবিতে হইবে। ফলকথা, নিদ্ধান্তের স্বীকারই এখানে স্ত্রকারের বিবক্ষিত। স্ত্রকার এই জন্ত 'সিদ্ধান্ত-বিরোধী' এই কথা না বলিয়া সিদ্ধান্তকে স্বীকার করিয়া 'তবিরোধী' এইরপ কথাই বলিয়াছেন। অচেতন হেতু পদার্থ কোন দিদ্ধান্ত স্বীকারের কর্ত্তা না হইলেও, হেতুবাদী ব্যক্তি দিদ্ধান্ত স্বীকার করেন, দেই কর্তৃত্বই ভাহার প্রযুক্ত হেতুতে বিবক্ষা করিয়া মহর্ষি ঐরূপ সূত্র বলিয়াছেন। উদ্যোতকর মহর্ষি-সূত্রের ফলিতার্থ বা তাংগ্ৰহ্মাৰ্থ ৰলিয়াছেন বে, যাহা স্বীক্কত পদাৰ্থের বিরোধী, তাহা বিরুদ্ধ। ঐ কথার ছারা বাহা স্বীকৃত পদাৰ্থকে বাবিত করে অর্থাৎ স্বীকৃত পদার্থের অভাবেরই সাংন হয় এবং বাহা স্বীকৃত পদার্থের বিশক্ষ হয়, এই ছই প্রকার অর্গ ই উদ্যোতকরের বিবন্ধিত। তিনি বলিয়াছেন বে, এইরপ সূত্রার্থ হইলে আরও যে সকল বিক্লম হেখাভাদ আছে, দেওলিও এই স্থত্রের দারা বলা হয়। এইরূপ স্তার্থ না বলিলে অনেক হেরাভাস বলা হর না, তাহাতে মহর্ষির হেরাভাস নিলপণের নানতা থাকে। বাহা স্বীকৃত বিদ্ধান্তের বিজন্ধ, এই কথার দারা বুঝিতে হইবে বে, যে পদাৰ্থ অন্নপতাই স্বীকৃত দিলান্তের বিকৃষ্ণ, অথবা যে পদাৰ্থ স্বীকৃত দিলান্তের হেতুই হয় না, অর্থাৎ যাহাতে স্বীক্তত সিভান্তরূপ সাধ্যধর্শের সাধনত্বই নাই; তাৎপর্য্যানকারের মতে উদ্যোতকর এইরূপে ভাষোরই ব্যাখ্যা করিরাছেন। পূর্ব্বোক্ত ব্যাখ্যার পূর্বপক্ষ এই বে, তাহা হইলে আর দ্বাভিচার প্রভৃতি চতুর্বিধ হেখাভাদ বলিবার প্রয়োজন কি ? মহর্ষি-হুত্রোক্ত বিকল্প নামক হেলাভাদের যে লক্ষণ ব্যাখ্যা করা হইল, এই লক্ষণ স্ব্যভিচার প্রভৃতি সমস্ত হেড়াভাসেই আছে; কারণ, হেড়াভাস মাত্রেই বাদীর স্বীকৃত সিদ্ধান্তের অর্থাৎ সাধাপর্যোর সাধনত থাকে না, এরগে সকল হেডাভাসই স্বীকৃত সিদ্ধান্তের বিরন্ধ। উল্যোতকর এতছনুরে বলিয়াছেন যে, হেছাভাগ মাত্রই এই ফ্রোক্ত বিরুদ্ধলকণাক্রান্ত, স্থতরাং হেছাভাগ মাত্রই বিক্লম, ইহা সত্য অর্পাৎ এই বিক্লমন্ত্রপে ধেল্বাভাসগুলি একই, ইহা সত্য। কিন্তু স্ব্যভিচার প্রভৃতি হেম্বাহাসে যে অক্ত প্রকারে ভেদ আছে, সেই ভেদ ধরিয়াই হেম্বাভাসকে পঞ্জিব বলা হইরাছে। বেমন প্রমেরত্বরূপে দকল পদার্গ এক হইলেও অন্ত প্রকারে ভেদ ধরিয়া প্রমাণাদি যোড়শ পদার্থ বলা হইয়াছে। ফলকথা, উদ্যোতকরের ব্যাখ্যারুদারে হেলাভাদ মাত্রই বিকল । বিকল-স্ব্যভিচার বিকল-সাধাসম ইত্যাদি প্রকার নামে বিকলবিশেষই স্থাত্রেক অনৈকান্তিক প্রভৃতি শব্দের বাচা। অর্থাৎ অনৈকান্তিক প্রভৃতি হেন্থাভাসে (১) বিকল্প এবং অনৈকান্তিকত্ব প্রভৃতির (২) কোন একটি, এই ছই ধর্মাই আছে, এই জন্ত ঐশুলিতে বিকল্প নামেরও ব্যবহার হইবে। কিন্তু যে দকল হেন্থাভাসে অনৈকান্তিকত্ব বা দ্বাভিচারত্ব প্রভৃতি চারিটি ধর্মের কোন ধর্ম নাই, তাহাতে কেবল বিকল্প নামেরই ব্যবহার হইবে অর্থাৎ সেই দকল হেন্থাভাস কেবল বিকল্পই হইবে। এই জন্তই পূথুক্ করিয়া মহর্বি বিকল্প নামক হেন্থাভাসেরও উল্লেখ করিয়াছেন। উদ্যোভকর বেলপ বলিয়াছেন, ভাষ্যকারেরও তাহাই মত বলিয়া বুবা যার। কারণ, ভাষ্যকার বাদলক্ষণস্থত্তে 'দিন্ধান্তাবিকল্প' এই কথার প্রায়োজন বর্ণনায় মহর্ষির এই প্রটে উন্ধৃত করিয়া বলিয়াছেন বে, দিন্ধান্তাবিকল্প এই কথার হারা বাদবিচারে ছেন্থাভাসের উদ্ধাবন কর্ত্বর, ইহা স্থাতিত হইয়াছে। হেন্থাভাসমাত্রই এই স্ত্রোক্ত বিকল্প লক্ষণাক্রান্ত না হইলে ভাষ্যকার সেথানে এই স্থ্রাট উন্ধৃত করিয়া ঐলগ্র কথা বলিয়াছেন কেন ? (বাদস্ত্র-ভাষ্য-টিপ্লনী দ্রন্তব্য)।

ভাষ্যকার এই স্থনোক্ত বিকল্প নামক হেলাভাসের উদাহরণ প্রদর্শন করিতে এখানে যোগস্ত্রভাষ্যপ্রদর্শিত কোন অন্থ্যানকে? আশ্রম করিলছেন। তাৎপর্যাটীকাকার ভাষ্যাক্ত বিকার
শব্দের ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন, সাংখ্যশাস্ত্রোক্ত মহৎ, অহলার প্রভৃতি ক্রয়োবিংশতি তবু। ঐগুলি
সাক্ষাৎপরস্পরায় সাংখ্যশাস্ত্রোক্ত মূলপ্রকৃতির বিকৃতি। মূল প্রকৃতি কাহারও বিকৃতি নহে।
মহৎ, অহলার প্রভৃতি ক্রয়োবিংশতি তবুই বিকৃতি; এ জন্ম উহাদিগকে বিকারও বলা হয়। ঐ
বিকার পদার্গের যে ধর্মপরিণাম, লক্ষণপরিণাম এবং অবস্থাপরিণাম, এই ত্রিবিধ পরিণাম হয়,
ভাষ্যকার ঐ ত্রিবিধ পরিণামকেই উহাদিগের "ব্যক্তি" বলিয়াছেন।

বোগস্ত এবং তাহার ভাষ্যে বিকারের পরিণাম থিবিধ বলা ইইয়াছে। পুর্বধর্মের নির্ভি

ইইয়া ধর্মান্তরের আবির্ভাবের নাম ধর্মপরিণাম। বেমন মৃত্তিকা পিগুল্পে থাকিয়া ঘটলপে
আবির্ভূত হয় অর্থাং মৃত্তিকার পিগুলাবের নির্ভি ইইয়া ঘটলাবের আবির্ভাব ইইলে ধর্মপরিণাম

হয়। এক লক্ষণের ভিরোভাবের পরে অন্ত লক্ষণের আবির্ভাব লক্ষণপরিণাম। যেমন ঘটের
আবির্ভাবের পরে বে লক্ষণ থাকে, ঘটের পাক ইইলে তথন ঐ লক্ষণের তিরোভাব হইয়া
অন্তর্গপ লক্ষণের আবির্ভাব হয়। এইয়প কোন অবহাবিশেষের তিরোভাব হইয়া অন্ত অবহার
আবির্ভাব হইলে তাহাকে অবস্থাপরিণাম বলে। বেমন ঘটের নৃতন অবহার তিরোভাব হইয়া
পুরাতন অবস্থা হয় ইত্যাদি।

<sup>)।</sup> যোগস্ত্তভাষো এইক্লপ একটি সন্দর্ভ দেখা বার,—"এদেওৎ ত্রেলোকাং বাজেরলৈতি, ক্সাং! নিভাজআতিবেশাং, অপেতরপান্তি বিনাপপ্রতিবেশাং।" (যোগস্ত্র, বিভৃতিপান, ১০ স্ত্রের ভাষা)। উন্নোতকর আর্বার্ডিকে
এপানে এই সন্দর্ভতি উদ্ভ করিবাছেন। কিন্তু উন্নোতকরের উদ্ভ পাঠে 'ক্সাং' এই ক্যাটি নাই।
উন্নোতকর প্রভৃতি যোগস্ত্রভাষোর নাম করিবা ঐ কথার উল্লেখ না করিপেও ভাষাকার যে যোগস্ত্রভাষা-প্রদর্শিত
ঐ ক্সুমানকেই লক্ষ্য করিবা এ কথা বলিবাছেন, তাহা বুঝা যার। তাৎপর্যাধীকাকারের খাখ্যা দেখিলেও ভাষাই
মনে আসে।

প্রকালে বিকারের এই ত্রিবিধ পরিণাম থাকে না। কারণ, তথন সমস্ত বিকার পদার্থ ই প্রকৃতিতে লীন হইরা যায়। তথন প্রকৃতিরই কেবল সদৃশ পরিণাম থাকে। তায়কার প্রেলিক বিকার পদার্থের প্রেলিক ত্রিবিধ পরিণামকেই তাহাদিগের আত্মলাভ বলিয়াছেন, ইহা তাংপর্যান্টাকালারের বাগ্যাত্মসারে বুঝা বায়। ভাষ্যকার "ব্যক্তি" শন্দের ব্যাধ্যায় বিলিয়াছেন—আত্মলাভ। বাজি বলিতে অভিব জি বা আবির্ভাব। সাংখ্য, পাতঞ্জল প্রভৃতি সংকার্যাবাদীর মতে বন্ধর আবির্ভাবই বন্ধর আত্মলাভ, অর্থাৎ স্বরূপ লাভ। এবং প্রতি ফণেই জড় বন্ধর প্রেলিক কোন প্রকার পরিণাম হইতেছে। প্রলয়্বকালে বিকার পদার্থ প্রকৃতিতে লীন হওয়ায় তাহাদিগের কোন প্রকার পরিণাম থাকে না। তথন তাহারা সর্বপ্রকার পরিণাম হইতে ত্রপ্ত হয়। ইহার হেত্ বলা হইয়াছে—নিত্যক্রের অভাব। ভাষ্যকার তাহারই ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন বে,—বিকার পদার্থ নিত্য বলিয়া উপপন্ন হয় না। তাৎপর্য্য এই বে, বিকার পদার্থগুলি হখন মূল প্রকৃতির ভাষ্ম নিত্য নহের তথন চিরকালই তাহাদিগের পরিণাম থাকিতে পারে না, তাহারা যখন প্রকৃতিতে লীন হইয়া ব্যল প্রকৃতির লাম বিস্তু তাহারা তথন পরিণামভাই হইলেও অর্থাৎ প্রকৃতিতে লীন হইয়া গেলেও থাকিবে। তাহাদিগের অন্তির চিরকালই আছে। ইহার হেতু বলিয়াছেন—বিনাশের অভাব অর্থাৎ বিকার-পদার্থগুলির বখন একেবারে বিনাশ নাই, তখন উহারা পরিণাম হইতে এই হইয়াও থাকে।

ভাষ্যকার পূর্বোক্ত অনুমান উরেপ পূর্ব্বক এখানে বণিয়াছেন যে, পূর্ব্বে যে নিতাম্বের অভাবকে হেতৃক্বপে গ্রহণ করা হইয়াছে, তাহা বিকারের সর্বাল অভিন্বন্ধ সিদান্ত-বিক্বন্ধ হংলার বিক্বন্ধ নামক হেরাভাস হইয়াছে। কারণ, পূর্বে বলা হইয়াছে, বিকারের নিতাম্ব নাই, পরে বলা হইয়াছে, বিকারের বিনাশ নাই; স্কৃতরাং বিকার সর্বালই থাকে, এই সর্বাল অভিমুই বিকারের নিতাম্ব। পূর্ব্বোক্ত নিতাম্বাভাষরকাপ হেতৃ, এই নিতাম্ব সিদ্ধান্তের বিকন্ধ। ফলতঃ পূর্ব্বোক্ত এবং পরোক্ত ও ছুইটি বাক্য পরম্পর বাধিত। তাৎপর্যাদীকারার এখানে বলিয়াছেন যে, যেখানে দৃত্তের প্রমাণের হারা সাধ্যক্ষীতে সাধান্যর্ম নাই, ইহা নিশ্চিত থাকে, সেখানেই সেই সাধান্যর্ম্বের অভ্যানে প্রযুক্ত হেতৃকে 'কালাত্যয়াপদিষ্ট' বা বাধিত বলে। বেমন আহ্বন্দ স্করা পান করিবে—এইরপ প্রতিজ্ঞান্ত্বনে যে পদার্থ হেতৃক্বপে গৃহীত হইবে, তাহা কালাত্যয়াপদিষ্ট বা বাধিত হবে। কারণ, আহ্বনের সর্ব্ববিধ্ব স্করাপানই শান্তে নিবিদ্ধ থাকায় ও স্থলে স্বর্গাতে আহ্বন্থ-কর্ত্ব্য পান-ক্রিয়ার অভাবই নিশ্চিত আছে। পূর্ব্বোক্ত হলে ছুইটি বাকাই পরম্পর বিক্বন্ধ এবং তুল্যবন বলিয়া একটি অপর্যটকে বাগা দিতে পারে না। এ জন্ত ও স্থলে কালাত্যয়াপদিষ্ট বা বাধিত নামক হেল্বাভান হুইবে না। ও স্বরে বিক্বন্ধ নামক হেল্বাভানই হুইবে।

উদ্যোতকর পরে এই স্থানের ব্যাধ্যান্তর বলিয়াছেন নে, প্রতিজ্ঞাবাক্য এবং হেডুবাক্যের বিরোধ হইলেই দেখানে বিশ্বদ্ধ নামক হেস্কাভান হয়। তাংপর্যাটীকাকার উদ্যোতকরের এই বিতীয় কলের ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন যে, "দেই এই বিকার আত্মলাভ হইতে প্রচ্যুত হয়," এই প্রতিজ্ঞা "নিতাত্বের অভাবজ্ঞাপক," এই হেতুবাক্যের সহিত বিরুদ্ধ হইরাছে। কারণ, পরে বলা হইয়াছে বে, বিকার আত্মণাভ হইতে প্রচাত হইয়াও থাকে। বেহেতু বিকারের একেবারে বিনাশ নাই, এই শেষোক্ত কথার দারা 'বিকার নিতা' ইহাই পূর্বোক্ত প্রতিজ্ঞার অর্থ বুঝা গিয়াছে অর্থাৎ শেষোক্ত ঐ কথার দারা পূর্বোক্ত প্রতিজ্ঞার ঐ অর্থ ই ব্যাখ্যাত হইয়াছে। বিকারের নিতাত্বই ঐ প্রতিজ্ঞার প্রতিপাদা হইলে তাহাতে নিতাম্বাভাবরূপ হেতু থাকিতে পারে না ; স্কুতরাং ঐ হলে প্রতিজ্ঞার্য এবং হেতু পদার্থ বিক্লদ্ধ হওয়ার বিক্লদ্ধ নামক হেত্বাভান হইয়াছে। ভাষে "অদিক্ষান্তেন বিক্ষাতে" এই খনে অদিক্ষান্ত বলিতে অপক। তাৎপর্যাটীকাকার এইক্রপ ব্যাখ্যা করিয়া বণিয়াছেন যে, এইরূপ অর্থে ভাষা স্থগম। অর্থাৎ উদ্যোতকরের শেষোক্ত ব্যাধ্যা গ্রহৰ করিলে নহজেই ভাষার্থ বাাখ্যা হয়। এই করে আপত্তি এই বে, মহর্ষি প্রতিজ্ঞা-বিরোধ নামে এক প্রকার নিগ্রহয়ান বলিয়াছেন, প্রতিজ্ঞা ও হেতুর বিরোধই তাহার অর্থ। মহর্ষি সেই প্রতিজ্ঞা-বিরোধকেই আবার বিরক্ষ নামক হেখাভাস বলিবেন কিরূপে ? উদ্যোতকর এতজ্ভরে বলিয়াছেন যে, যেখানে ঐ বিরোধাট প্রতিজ্ঞাকে আশ্রয় করিয়া হ'ইবে, সেখানে উহা "প্রতিজ্ঞা-বিরোধ" নামক নিগ্রহতান হইবে। আর যেখানে ঐ বিরোধ হেতুকে আশ্রয় করিয়া হইবে, দেখানে বিক্ষ নামক হেত্বাভাস হইবে। অগাৎ মহর্ষি ঐ বিরোধের আশ্রয়ভেদ বিবক্ষা করিয়াই প্রতিজ্ঞা ও হেতুর বিরোধ হইলে নিগ্রহস্থানও বলিয়াছেন এবং হেল্বাভাসও বলিয়াছেন। ( ৫%), ২আ॰, ৪স্ত্র দ্রষ্টবা)। পুর্মোক্ত উদাহরণখনে যোগস্ত্র-ভাষ্যকারের অভিপ্রায় এই যে, বিভারের ঐকান্তিক নিতাতা নাই এবং একেবারে বে উহাদিগের বিনাশ, তাহাও হয় না। এ অফ্ল উহারা সর্কথা অনিভাও নহে। সাংধ্য-পাতঞ্চমতে নিভা পদার্থ থিবিধ; কুটস্থ নিতা এবং পরিণামী নিতা। যে পদার্থের কোনরূপ পরিণাম নাই, বাহা চিরকাল একপ্রকারই আছে ও থাকিবে, তাহাকেই বলে কুটছ নিতা, তাহাই ঐকান্তিক নিতা; বেমন চৈতভাসকপ আসা। আর যে পদার্থের সর্জদাই কোন প্রকার পরিণাম থাকে, কোন সময়েই বাহার অন্ত পদার্থে লয়ের সম্ভাবনা নাই, তাহাকে বলে পরিণামী নিতা; গেদন মূলপ্রক্কৃতি। মহৎ প্রস্তৃতি বিকার-পদার্গগুলির যথন আবিভাব ও তিরোভাব আছে, তথন তাহাদিগকে ঐকাস্থিক নিতা বলা যাহ না। তাৎপর্যাটকাকার বাচস্পতি মিশ্র বোগভাব্যের টীকাণ্ড পূর্ব্বোক্ত হলে ভাষ্যকারের তাৎপর্যা বর্ণনার বলিয়াছেন যে, চৈতন্তস্তরূপ পুরুষের ভায় জগতের ঐকান্তিক নিতাতা নাই এবং একেবারে যে সর্মদা অনিত্যতা, তাহাও নাই অর্থাৎ প্রলয়েও প্রকৃতিরূপে জগৎ থাকে, তথন জগৎ অলীক নহে। পরিণামবাদী সাংখ্য-পাতঞ্জল প্রভৃতি সংকার্যাবাদীর মতে জগতের এই ভাবে কগঞ্জিৎ নিতাতা এবং কথঞ্জিৎ অনিতাতা বিরুদ্ধ নহে, কিন্তু মহর্ষি গোতম অসং-কার্যাপক্ষই গ্রহণ করিয়াছেন। ভাঁহার দিন্ধান্তে যাহার কোন দিন একেবারে বিনাশ হইবে না, তাহা নিতা। যাহা চিরকালই আছে ও থাকিবে, তাহাকে অনিত ও বলিব, আবার নিতাও বলিব, ইহা গৌতম মতে সম্ভব নহে। স্নতরাং বিকারকে অনিত্য বলিয়া শেষে আবার

<sup>2 | 5</sup>年, 2年 : 85,88 (co 交通 理管() 1

নিত্য বলিতে গেলে, উহা বিৰুদ্ধবাদ হইবে। ভাবাকার গৌতম শিদ্ধান্তানুসারেই যোগস্থ্যের ব্যাশভাব্যোক্ত অনুমানের হেতুকে বিৰুদ্ধ বলিয়া বাাথা করিয়াছেন।

বৃত্তিকার বিশ্বনাথ বলিয়াছেন বে, বে ধর্মীতে কোন পদার্থের অনুমান করা হয়, ঐ ধর্মী দিন পদার্থই থাকে। প্রতিজ্ঞাবাকো ঐ ধর্মিক্সপ সিদ্ধ পদার্থের অন্তে সাধ্য পদার্থ টি বলা হয়, এ জন্ত সাধাধর্মকেই এই স্থাত্ত সিদ্ধান্ত শব্দের ছারা বলা হইরাছে। সিদ্ধান্ত অর্থাৎ সাধাধর্মকে উদেশ করিয়া (অর্থাৎ তাহার সাধনের জন্ত ) প্রযুক্ত হেতু যদি এ সাধ্যধর্মের বিরোধী হয় অর্থাৎ বলি সাধ্যধর্মের অভাবেরই সাধক হয়, তাহা হইলে উহা বিরুদ্ধ নামক হেস্বাভাস হয়। বেমন জলে বহুির সাধনে জলভকে হেতুজপে গ্রহণ করিলে এবং কোন পদার্থে গোর ধর্মের সমুমান ক্রিতে অশ্বর্থে হেতুরূপে গ্রহণ ক্রিলে, ঐ জলত্ব এবং অশ্বত্ব পদার্থ বিরুদ্ধ নামক হেত্বাভাস হুইবে। ফলক্থা, যে পদার্থ সাধ্যধর্মের সাধন না হুইয়া তাহার অভাবেরই সাধন হয় অর্থাৎ বে পদার্থ সাধাণশ্যের সহিত কোন ভানেই মিলিত হইয়া থাকে না, সেই পদার্থ সেই সাধাণশ্যের বিকল্প পদার্থ বলিয়া দেই স্থলে বিজন্ধ নামক হেড়াভাগ হইবে। প্রকরণণম বা সংপ্রতিপক্ষিত হেতু স্থানে বাদীর প্রযুক্ত হেতুই তাহার সাধ্যধর্মের অভাব সাধ্য হয় না, প্রতিবাদীর প্রযুক্ত অভ হেতুই বাদীর সাধ্যধর্মের অভাবের সাধকরণে প্রযুক্ত হয়, স্মৃতরাং বিরুদ্ধ নামক হেখাভাস সংপ্রতি-পক্ষিত হেরাভাস হইতে ভিন্ন। নবা নৈনাবিকগণও পুর্বোক্ত প্রকার বিকল্প হেতুকে বিকল নামক হেল্বাভাস বলিয়াছেন। বিকল্প হেত্ সাধ্যাভাবের ব্যাপ্য, তাহাকে ঐ ভাবে বুঝিলে সান্যাভাবেরই সেধানে অনুমিতি হইরা পড়ে; স্থতরাং বাদীর সাব্যানুমিতির বাধা হয়, এই জয়াই নবাগ্ৰ জক্ষপ বিকল্প হেতুকে হেখাভাদ বলিয়াছেন ॥ ७॥

## সূত্র। যক্ষাৎ প্রকরণচিন্তা স নির্ণরার্থনপদিষ্টঃ প্রকরণসমঃ॥৭॥৪৮॥

অনুবাদ। যে পদার্থ-হেতুক প্রকরণের চিন্তা জন্ম অর্থাৎ সংশয়ের বিষয় পক্ষ ও প্রতিপক্ষ সম্বন্ধে নির্ণয় না হওয়া পর্যান্ত একটা চিন্তা বা জিজ্ঞাসা উপস্থিত হয়, সেই পদার্থ, নির্ণয়ের জন্ম প্রযুক্ত হইলে প্রকরণসম অর্থাৎ প্রকরণসম নামক হেয়াভাস হয়।

ভাষ্য ৷ বিমশ্যিষিষ্ঠানো পক্ষপ্রতিপক্ষাব্ভাবনবদিতো প্রকরণং,—
তথ্য চিন্তা বিমশ্যৎ প্রভৃতি প্রাঙ্নির্মাদ্যং সমীক্ষণং, সা জিজ্ঞাসা
যৎকৃতা, স নির্মার্থং প্রযুক্ত উভয়পক্ষসাম্যাৎ প্রকরণমনতিবর্ত্তমানঃ
প্রকরণদমো নির্মায় ন প্রকরতে ৷ প্রজ্ঞাপনন্ত্রিত্যঃ শব্দে। নিত্যধর্মানুপলব্বেরিত্যকুপলভ্যমাননিত্যধর্মকমনিত্যং দৃঠং স্থাল্যাদি ৷ যত্র সমানো

ধর্মঃ সংশয়কারণং হেতুরেনোপাদীয়তে দ সংশয়দমঃ দব্যভিচার এব।

যাতু বিমর্পস্থ বিশেষাপেক্ষিতা উভয়পক্ষবিশেষাতুপলব্ধিন্চ, দা প্রকরণং
প্রবর্ত্তরতি। যথা শব্দে নিত্যধর্ম্মো নোপলভ্যতে, এবমনিত্যধর্মোহিপ,

দেয়মুভয়পক্ষবিশেষাতুপলব্ধিঃ প্রকরণচিন্তাং প্রবর্ত্তরতি। কথম ?

বিপর্যায়ে হি প্রকরণনিরভেঃ, যদি নিত্যধর্মঃ শব্দে গৃহেত, ন স্থাৎ
প্রকরণং, যদি বা অনিত্যধর্ম্মো গৃহ্ছেত, এবমপি নিবর্ত্তেত প্রকরণং,—

দোহয়ং হেতুরুতে পক্ষে প্রবর্ত্তরয়ন্যতরস্থ নির্ণয়ায় ন প্রকল্পতে।

অনুবাদ। সংশয়ের বিষয় অথচ অনির্ণীত, এমন পক্ষ ও প্রতিপক্ষরূপ উভয় ধর্মাকে প্রকরণ বলে। সেই প্রকরণের চিন্তা কি না সংশয় হইতে নির্ণয়ের পূর্বব কাল পর্যান্ত যে আলোচনা, সেই জিজ্ঞাসা অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত চিন্তারূপ জিজ্ঞাসা যৎকৃত, অর্থাৎ যে পদার্থপ্রযুক্ত, সেই পদার্থ নির্ণয়ের নিমিত্ত প্রযুক্ত হইলে উভয় পক্ষে সমানতাবশতঃ প্রকরণকে অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত পক্ষ ও প্রতিপক্ষকে অতিক্রম না করায় প্রকরণসম হইয়া নির্ণয়ের নিমিত্ত সমর্থ হয় না।

প্রজ্ঞাপন কিন্তু অর্থাৎ এই প্রকরণসমের উদাহণ কিন্তু—( প্রতিজ্ঞা ) শব্দ ক্ষনিতা, (হেতু ) নিতা ধর্মের অমুপলির জ্ঞাপন, ( উদাহরণ ) যাহাতে নিতাধর্মের উপলির হয় না, এমন স্থালী প্রভৃতি অনিতা দেখা যার ( অর্থাৎ এইরূপ স্থাপনার যে নিতাধর্মের অমুপলিরুকে হেতুরূপে গ্রহণ করা হইরাছে, উহা প্রকরণসম নামক হেরাভাস )। যে স্থলে সমান ধর্মরূপ সংশরের প্রযোজক ( পদার্থিটি ) হেতু বলিয়া গৃহীত হইবে, তাহা অর্থাৎ হেতু বলিয়া গৃহীত সেই সমানধর্ম্ম সংশয়সম হওয়ায় সর্যাভিচারই হইবে, অর্থাৎ তাহা প্রকরণসম হইবে না। যাহা কিন্তু সংশয়ের বিশেষাপেক্ষিতা এবং উভয় পক্ষে বিশেষেম অনুপলির, তাহা প্রকরণকে প্রবৃত্ত করে। বিশাদার্থ এই যে, যেমন শব্দে নিতাধর্ম্ম উপলব্ধ হইতেছে না, এইরূপ অনিতা ধর্ম্মও উপলব্ধ হইতেছে না, সেই এই উভয় পক্ষে বিশেষের অনুপলির, প্রকরণকিন্তাকে অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত পক্ষ ও প্রতিপক্ষের সম্বন্ধে আলোচনারূপ বিভ্রাসাকে প্রবৃত্ত করে, ( উপস্থিত করে )। (প্রশ্ন) কেন १ অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত উভয় পক্ষে বিশেষের অনুপলির্ধি প্রকরণিচন্তার প্রবর্ত্তক হয় কেন १ ( উত্তর ) যেহেতু বিপর্যায় হইলে প্রকরণের নির্ন্তি হয়। বিশ্বদার্থ এই যে, যদি নিতাধর্ম্ম শব্দে উপলব্ধ হইত, তাহা হইলে প্রকরণ অর্থাৎ শব্দে নিতার ও অনিতাহরূপ সূইটি পক্ষ ও প্রতিপক্ষ

থাকিত না। অথবা যদি শব্দে অনিত্যধর্ম উপলব্ধ হইত, এইরূপ হইলেও প্রকরণ নিবৃত্ত হইত। সেই এই হেতু অর্থাৎ শব্দে নিত্যধর্মের অনুপলব্ধি এবং অনিত্যধর্মের অনুপলব্ধি উভয় পক্ষকে অর্থাৎ শব্দে নিতাছ ও অনিত্যহ, এই দুইটি পক্ষ ও প্রতিপক্ষরূপ প্রকরণকে প্রবৃত্ত করতঃ অর্থাৎ শব্দ অনিত্য, কি নিতা, এইরূপ একটা চিন্তা বা জিজ্ঞাসা উপস্থিত করে বলিয়া একতরের অর্থাৎ শব্দে অনিত্যহ অথবা নিত্যত্বের নির্ণয়ের নিমিত্ত সমর্থ হয় না।

টিগ্লী। এইবার ক্রমানুসারে প্রকরণ্যম নামক হেছাভাষের নিরূপণ করিয়াছেন। প্রকর্ম শব্দের অর্থ এখানে পক্ষ ও প্রতিপক্ষ। শব্দে নিতাত্বের সংশয় ইইলে নির্ণয় না হওয়া পর্যাস্ত ভাহাতে নিতার ও অনিতার, পক ও প্রতিপক্ষ হইবে। যিনি নিতার সাধন করিতে যান, ভাঁহার সম্বন্ধে নিতার পল্য, অনিতার প্রতিপল্ন। আবার বিপরীতক্রমে অনিতার পল্য, নিতার প্রতিপল্ন। বাদীর ভেদে আবার ছইটিই পক্ষ, স্কুতরাং ঐ ছইটিকে পক্ষ শব্দের দারাও প্রকাশ করা হইয়া থাকে। কলকথা, (প্রক্রিয়তে সাধাবেনাধিক্রিয়তে) যাহা সাধারণে প্রকৃত বা অধিকৃত হয়, তাহাই এথানে প্রকরণ। কেহ শব্দে নিতারকে সাধারণে গ্রহণ করিয়াছেন, কেহ অনিতারকে সাধারণে গ্রহণ করিরাছেন; স্থতরাং দেখানে ঐ ছুইটি বিরুদ্ধ ধর্ম প্রকরণ। উহা বিমর্শের অধিটান, অর্থাৎ সংশব্দের বিষয় হইয়া বে পর্যান্ত 'অনবদিত' অর্থাৎ অনিপীত, দে পর্যান্ত পক্ষ ও প্রতিপক্ষ। সংশবের পরে একতর নির্ণয় হইয়া গেলে তথন মার ঐ ছুইটি বিরুদ্ধ ধর্মা পক্ষ ও প্রতিপক্ষ থাকে না। পক্ষ ও প্রতিপক্ষ শব্দের হারা নির্ণীত ধর্মকে বুঝার না। বাদী ও প্রতি-বাদীর নির্ণর থাকিলেও মধ্যম্ভের সংশয় হওয়ায় ঐ ছুইটি ধর্ম্ম সংশ্যের বিষয় হয়। বাদবিচারে মধ্যস্থ না থাকিলেও পক ও প্রতিপক গ্রহণ করিবার জল্প একটা সংশয় করিয়া লইতে হয়। নির্ণর মাত্রই সংশরপুর্বক না হইলেও বিচার সংশরপূর্বক, এ জন্ম মহর্ষি সর্বাঞে সংশরের পরীক্ষা করিবাছেন। বিতীরাধ্যারের প্রারম্ভে এ কথা পরিক্ষ্ট হইবে। স্ত্রের প্রকরণ শব্দের স্বর্গ বাাথা করিলা ভাষাকার শেষে চিস্তা শন্দের অর্থ ব্যাথাা করিলাছেন। সংশব হইতে নিপ্রের পূর্মকাল পর্যান্ত পূর্ম্মোক্ত প্রকণের যে আলোচনা, তাহাই প্রকরণচিস্তা। ভাষ্যোক্ত সমীকণ শব্দের ব্যাখায় তাৎপর্য্যটীকাকার বলিয়াছেন, আলোচন; আবার তাহারই ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন— জিজ্ঞাসা। ভাষ্যকারও শেষে জিজ্ঞাসা বলিয়াই স্ত্রোক্ত চিষ্কার বিবৃতি করিয়াছেন। এই জিজ্ঞাসা কিদের জন্ম হয় ? তাৎপর্যটাকাকার বনিয়াছেন — তত্ত্বে অনুপলন্ধিবশতঃ হয়। শব্দে নিত্য-গর্শ্বের উপলব্ধি হইলে নিত্যত্বের নিশ্চর হইরা যার এবং অনিত্য-ধর্শ্বের উপলব্ধি হইলে অনিতাত্ত্বে নিশ্চর হইবা যায়। কিন্তু যদি নিতাধর্মেরও উপদক্ষি না হয় এবং অনিতাধর্মেরও উপলব্ধি না হয়, তাহা হইলে শব্দ নিতা, কি অনিতা, এইৱাপ সংশয় হয় ; স্কুতবাং শব্দের তত্ত্ব-জিজ্ঞাসা উপস্থিত হয়,—ইহাই এই স্থলে প্রাকরণচিছা। নিতা ধর্মের অনুপদক্ষিবশতঃ এবং অনিতা ধর্শের অনুপ্রনিধ্পতাই ঐ জিজ্ঞাসা জন্মে; স্কুতরাং শব্দে অনিতাছানুমানে ঐ নিতা-

ধর্মের অন্প্রণাদিকে হেতুরাপে এহণ করিলে উহা প্রকরণদম নামক হেরাভাদ হইবে। উহা উভয় পক্ষেই দমান বণিয়া নিতাত্ব ও অনিতাত্বরূপ কোন প্রকরণকে অতিক্রম করে না। এ জন্ত প্রকরণদম নামে কবিত হইরাছে। পূর্ব্বোক্ত পক্ষ ও প্রতিপক্ষরপ প্রকরণ বেমন নিশ্চায়ক নহে, তক্রপ উভয় পক্ষের বিশেষের অন্তপ্রনিতি নিশ্চায়ক নহে। এ জন্ত ঐ বিশেষামূপলনিকে হেতুরূপে গ্রহণ করিলে উহাকে প্রকরণদম নামক হেরাভাদ বলা হইয়াছে। যাহা প্রকরণের তুলা, তাহাকে প্রকরণদম বলা যায়।

তাৎপর্যাটীকাকার বলিরাছেন বে, ইহা প্রকরণসম শব্দের ব্যুৎপত্তি মাত্র। কারণ, উভয় পক্ষে সমান বণিয়া সংশ্রের প্রব্রোজক হইলেই যদি তাহা প্রকরণসম নামক হেবাভাগ হয়, তাহা হইলে স্ব্যভিচার নামক হেহাভাসও প্রকরণসম হইরা পড়ে। তবে প্রকরণসম শব্দের প্রকৃতার্থ কি ? তাৎপর্য্যানীকাকার বলিরাছেন বে, সংপ্রতিপক্ত হেতুকেই প্রকরণসম বলে। পরবর্ত্তী ভারাচার্য্যগণ এই প্রকরণসমকে সংপ্রতিপক্ষ এবং সংপ্রতিপক্ষিত নামে উল্লেখ করিরাছেন। বে হেতুর প্রতিপক্ষ অর্থাৎ বিরোধী অন্ত হেতু সং অর্থাৎ বিদ্যামান থাকে অর্থাৎ বাদী তাঁহার সাধ্যসাধনের জল্প বে হেতুকে গ্রহণ করিয়াছেন, প্রতিবাদী বাদীর সেই সাব্যের অভাব সাধনের অন্ত যদি অন্ত কোন হেতু গ্রহণ করেন, তাহা হ'ইলে ঐ হেতুহরই পরম্পর পরস্পরের প্রতিপক; এই মন্ত ঐ ছাই হেতুকেই সংপ্রতিপক বলা হয়। কিন্তু বদি ঐ ছাইটি হেতুর কোন হেতু জুর্মল হয় অর্গাই বাদী বা প্রতিবাদী যদি কোন হেতুর অন্তরূপ দোষ দেখাইতে পারেন, অথবা অন্তরূপ দোষের সংশরও জন্মাইতে পারেন, তাহা হইলে সেই হেতু, অপর প্রবল হেতুটির প্রতিপক্ষ না হওরান, দেখানে সংপ্রতিপক্ষ হইবে না। যেখানে উভন্ন পক্ষের চুইটি বিক্লম হেতুই তুলাবল বলিয়া কেহ কাহাকেও বাধা দিতে পারে না, কেবল সাধ্য ও তাহার অভাব বিষয়ে সংশায়ই জন্মায়, দেখানেই ঐ ছাই হেতুই সংপ্রতিপক হয়। এই সংপ্রতিপক্ষের উদাহরণ নবাগণ বেরূপ' বলিয়াছেন, ভাষাকার-প্রদর্শিত উদাহরণ তাহা হইতে বিশিষ্ট। ভাষাকার "প্রজ্ঞাপনন্ত" এই বলে তু শব্দের দ্বারা বৌদ্ধাদি-সন্মত উদাহরণ সংগত নহে, ইহা স্থচনা করিয়াছেন। যাহার দারা প্রজ্ঞাপিত হয় অর্থাৎ বক্তব্য বিষয়টি বুবাইয়া দেওয়া হয়, এই অর্থে প্রজ্ঞাপন শক্ষের দ্বারা এখানে উদাহরণ বুঝিতে হইবে। শব্দে অনিত্যত্বের অনুমানে নিত্যধর্মোর অন্তুপলন্ধিকে হেতুদ্ধপে গ্রহণ করিলে তথন প্রতিবাদী যদি শব্দে নিত্যত্বের অনুমান করিতে অনিতা-ধর্মের অমুপণান্ধিকে হেতুরূপে গ্রহণ করেন, তাহা হইলে উভর পক্ষের ঐ ছই হেতুই প্রকরণসম বা সংপ্রতিপক্ষ হইবে (বিবৃতি দ্রষ্টবা)। কণকথা, ভাষাকার প্রভৃতির মতে যে কোন পদার্থ প্রকরণসম হইতে পারে না। উভয় পক্ষের বিশেষ ধর্ম্বের অন্তপলব্জিই হেতুরূপে গৃহীত হইলে তাহাই স্ত্রোক্ত প্রকরণ-চিন্তার প্রবর্ত্তক বা নিপাদক হওরার প্রকরণসম বা সং-

<sup>&</sup>gt;। বাদী বলিলেন,—"শন্দো নিতাঃ আবৰ্ণভাৎ শক্তব্বং"। প্ৰতিবাদী বলিলেন,—"শৃংক্ষাহ্নিতাঃ কাৰ্য্যভাৎ ঘটবং"। এইজপ খলে নংপ্ৰতিপক্ষের উদাহরণ বুঝা বাইতে পারে।

প্রতিপক্ষ হইবে। অন্য কোন পদার্থ হেতুর পে গ্রহণ করিলে তাহা স্থানিক প্রকরণ-চিস্তার প্রবর্তক হয় না, ইহাই ভাষ্যকার প্রভৃতি প্রাতীনগণের সিদ্ধান্ত।

পূর্ব্বোক্ত অনৈকান্তিক হইতে এই প্রকরণসমের ভেদ বুঝাইতে ভাষাকার বলিয়াছেন ফে, বেখানে কোন সমান ধর্ম সংশরের প্রয়োজক হয় এবং তাহাকেই হেতুরূপে প্রহণ করা হয়, তাহা হইলে উহা সব্যভিচারই হইবে। তাৎপর্য্যানীকাকার ভাষাকারের তাৎপর্য্য বর্ণন করিয়াছেন বে, এখানে নিত্য-ধর্মের অনুপলিনি, উভয়বাদিসিক মিত্য পদার্থে নাই এবং অনিত্য-ধর্মের অনুপলিনিও উভয়বাদিসিক অনিত্য পনার্থে নাই, স্কৃতরাং ঐ নিত্যধর্মের অনুপলিনি এবং অনিত্য-ধর্মের অনুপলিনি, হেতুরূপে গৃহীত হইলে সব্যভিচার হইতে পারে না। ঐ ছইটি পরম্পের সংপ্রতিপক্ষ হওয়াতেই প্রকরণসম বা সংপ্রতিপক্ষ নামক হেস্কাভাস হইবে। বস্ততঃ বাহা উভয়বাদিসমত নিত্য পনার্থেও আছে এবং ঐরপ অনিত্য পনার্থেও আছে, এমন পদার্থই নিত্যহের অনুমানে সব্যভিচার হইবে। মহর্বি-কথিত স্ব্যভিচার-লক্ষণ ঐ স্কলে ঐরপ পদার্থেই থাকে। বেমন শব্দে নিত্যছান্ত্রমানে অম্পর্শক। এখানে ভাষ্যকারের কথার দ্বারা নব্যসম্বত অসাধারণ ও অন্ত্রপ্রহারীকে তিনি স্ব্যভিচার বলেন নাই, ইহা ম্পন্ত বুঝা বায়।

প্রাচীন মতে এই সংপ্রতিপক্ষতা অনিত্য দোব। অর্থাৎ যে কাল পর্যান্ত কোন পক্ষের নিক্ষ-পরামর্শের কোন অংশে অমত নিশ্চয় না হইবে, দেই পর্যান্তই উভয় পক্ষের গৃহীত বিরুদ্ধ হেতুহয় সংপ্রতিপক্ত থাকিবে। একই আধারে নিতাত্বের ব্যাপ্য ধর্ম এবং অনিতাত্বের ব্যাপ্য ধর্ম বস্তুতঃ কিছুতেই থাকিতে পারে না, স্কুতরাং একপ ভাবে ঐ স্থলে উজ্মবাদীর নিজপুরামর্শ-ৰুৱের কোন একটিকে কোন অংশে নিশ্চয়ই ভ্রম বলিতে হইবে। বে সময়ে সেই ভ্রমন্থ নিশ্চয় হইবে, তথন আর দেখানে সংপ্রতিপক হইবে না। এই ভাবে প্রাচীন মতে নির্দোষ হেতুস্থলৈও বিজন্ধ হেতুর লম প্রামশ হইলে ঐ লম্ভ নিশ্চর না হওয়া প্রান্ত সংপ্রতিপক হইবে। তব-চিস্তামণিকার হেত্বাভাদ সামান্ত-লক্ষণ ব্যাখ্যা-প্রস্তাবে ধাহা বলিয়াছেন, তাহাতেও সংপ্রতিপক্ষতার অনিতা-দোষবাই বুঝা বায়। কিন্তু নবা নৈরাধিক রখুনাথ হেতুর দোষনাজকেই নিতা বলিয়া স্বীকার করায় তিনি গঙ্গেশের গ্রন্থের অন্তর্মপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। রঘুনাথ প্রস্তৃতি নব্য নৈয়ায়িক-গণের মতে যে ধর্মীতে কোন সাধ্যের সাধন করিতে বাদী কোন একটি হেতু প্রয়োগ করিয়াছেন, সেই ধর্মীতে সেই সাবোর অভাবের বাাপ্য ধর্ম বনি বস্তুতঃ থাকে, সেথানে সংপ্রতিপক হয়। বেমন জলে বহ্নির অভাবের ব্যাপ্য জলক-ধর্ম থাকার জলে বহ্নির অনুমানে সংপ্রতিপক্ষ হয়। এইরূপ দোষ নিত্যদোষ। কারণ, বহ্নির অভাবের ব্যাপাধর্মটি জলে সর্বনাই আছে। রত্ন-কোবকার সংপ্রতিপক স্থলে উভয় পকেই সংশয়াকার অনুমিতি জন্মে, এই মত বিশেষকপে সমর্থন করিয়াছেন। গঙ্গেশ ঐ মতের খণ্ডন করিয়া গিয়াছেন গণা

সূত্র। সাধ্যাবিশিষ্টঃ সাধ্যত্বাৎ সাধ্যসমঃ ॥৮॥৪৯॥ অনুবাদ। সাধ্যবৰণতঃ অর্থাৎ অসিকর নিবন্ধন সাধ্যের সহিত অবিশিষ্ট পদার্থ সাধ্যসম ( সাধ্যসম নামক হেরাভাস ) অর্থাৎ যে পদার্থ অসিদ্ধ বলিয়া সাধ্য পদার্থের সদৃশ, তাহাকে হেতুরূপে গ্রহণ করিলে তাহা সাধ্যসম নামক হেরাভাস হয়।

ভাষা। দ্রব্যং ছায়েতি সাধ্যং, গতিমত্বাদিতিহেতুঃ সাধ্যেনাবিশিষ্টঃ
সাধনীয়ত্বাং সাধ্যসমঃ। অয়মপ্যসিদ্ধত্বাং সাধ্যবং প্রজ্ঞাপয়িতব্যঃ, সাধ্যং
তাবদেতং—কিং পুরুষবচ্ছায়াহপি গচ্ছতি ? আহো স্থিদাবরকদ্রব্যে
সংস্পতি আবরণসন্তানাদসমিধিসন্তানোহয়ং তেজসো গৃহত ইতি। সপ্তা
থলু দ্রব্যেণ যো যন্তেজাভাগ আত্রিয়তে তন্ত তন্তাসমিধিরেবাবিচ্ছিয়ো
গৃহত ইতি, আবরণস্ত প্রাপ্তিপ্রতিষেধঃ।

সমুবাদ। ছায়া দ্রব্য, ইহা সাধ্য অর্থাৎ ছায়ার দ্রব্যন্থ অথবা দ্রব্যন্থবিশিষ্ট ছায়া মীমাংসকদিগের সাধ্য। 'গতিমন্ত্রাৎ' এই বাক্য-প্রতিপাদ্য হেতু অর্থাৎ ছায়ার দ্রব্যন্থ সাধনে মীমাংসকদিগের গৃহীত গতিমন্ত্র বা গমনক্রিয়ারূপ হেতু সাধনীয়ন্থ বশতঃ অর্থাৎ ছায়াতে ঐ গতিমন্ত্র অসিদ্ধ বলিয়া সাধ্যের সহিত অবিশিষ্ট হওয়ায় সাধ্যসম অর্থাৎ ছায়াতে ঐ গতিমন্ত্র আসা । (সাধ্যের সহিত অবিশিষ্ট কেন, তাহা বলিতেছেন) ইহাও অর্থাৎ হেতুরূপে গৃহীত গতিমন্ত্র বা গমনক্রিয়াও অসিদ্ধন্থবশতঃ অর্থাৎ ছায়াতে সিন্ধ নয় বলিয়া সাধ্যের আয় অর্থাৎ ছায়াতে দ্রব্যাহের আয় প্রজ্ঞাপনীয় (সাধনীয়)। (ছায়াতে গতিক্রিয়া অসিদ্ধ কেন, তাহা বলিতেছেন) ইহা সাধ্য অর্থাৎ ইহা সাধ্য করিতে হইবে, পুরুবের আয় ছায়াও কি গমন করে ? অথবা আবরক দ্রব্য গমন করিতে থাকিলে অর্থাৎ আলোকের আচ্ছাদক পুরুষ ধ্যুন গমন করে, তখন আবরণের সমন্তিবশতঃ ইহা আলোকের অসন্নিধির সমন্তি অর্থাৎ আলোকসন্নিধানের অভাব-সমন্তি উপলব্ধ হয়। বিশল্পি এই যে, গমন করিতেছে যে দ্রব্য, তৎকর্ভ্বক অর্থাৎ গমনবিশিষ্ট পুরুষ কর্ভ্বক যে যে আলোকাংশ আয়ত হয়, সেই সেই আলোকাংশের অবিচ্ছিন্ন অসন্নিধানই উপলব্ধ হয়। আবরণ কিন্ত প্রাপ্তির অভাব অর্থাৎ আলোকের সম্বন্ধের অভাবই আলোকের আবরণ।

টিপ্লনী। স্ত্ৰে সাধ্যবিশিষ্ট এই কথার বারা সাধ্যসম নামক হেত্বাভাসের লক্ষণ স্ত্রনা ইইরাছে। ইহাকেই পরবর্ত্তী ভাষাচার্য্যগণ অসিদ্ধ নামে উরেথ করিরাছেন। যাহা সাধ্যের ভাষ সিদ্ধ পদার্থ নহে অর্থাৎ অসিদ্ধ, তাহাকে সাধ্য সাধ্যমের জন্তু হেতুরূপে গ্রহণ করিবে ভাষা সাধ্যসম নামক অথবা অসিদ্ধ নামক হেত্বাভাস। তাৎপর্যাচীকাকার বলিয়াছেন যে, এই অদির (১) স্বরূপাদির, (২) একনেশাদির, (৩) আপ্রয়াদির এবং (৪) অন্তথাদির— এই চারি প্রকারে হইয়া থাকে। এই চারি প্রকার অদিদ্ধই অদিদ্ধ বলিয়া সাধ্যের সহিত অবিশিষ্ট। স্তরাং সাধ্যাবিশিষ্ট, এই কথার দারা পূর্ব্বোক্ত সর্বপ্রকার অসিদ্ধই সংগৃহীত হইয়াছে। এবং অসিদ্ধ শব্দের দারা লক্ষণ না বলিয়া সাধ্যাবিশিষ্ট শব্দের দারা লক্ষণ বলার উদ্দেশ্য এই যে, অত্যন্ত অসিদ্ধই যে কেবল সাধ্যসম, তাহা নছে, যাহা কোন বাদীর সিদ্ধ, কিন্তু প্রতিবাদীর তাহা অসিদ্ধ, স্কুতরাং সাধ্যের সহিত অবিশিষ্ট হওয়ায় ঐ পদার্থও হেতুরূপে গৃহীত হইলে সাধ্যসম নামক হেজাভাদ হইবে। কিন্তু বাদী ঐ পদার্থের সাধন করিতে পারিলে তখন আর তাহা সাধাদম হইবে না। কারণ, তথন ঐ পদার্থ উভয় মতেই সিদ্ধ হওয়ায় সাধা হইতে বিশিষ্ট হইয়া যায়। তখন সে পদার্থে সাধ্যন্ত থাকে না। স্ত্রে "সাধ্যন্ত্রাৎ" এই স্থলে সাধ্যন্ত শব্দের ফলিতার্থ বুঝিতে হইবে— অসিদ্ধতা। অসিদ্ধ পদাৰ্থ ই সাধ্য হইয়া থাকে, সিদ্ধ পদাৰ্থে সাধ্যতা থাকে না, সাধ্য পদাৰ্থেও সিদ্ধতা থাকে না, স্বতরাং স্ত্রোক্ত সাধ্যত্ব শব্দের দারা অসিদ্ধতাই ফলিতার্থ বুঝা ঘাইতে পারে। তাহা হইলে অত্যন্ত অসিদ্ধ পদাৰ্থও অসিদ্ধতাবশতঃ সাধ্যের সহিত অবিশিষ্ট হওয়ায় সাধ্যসম হইতে পারিবে। কোন পদার্থের সর্কানা অসিভ্বতা আছে, কোন পদার্থের সাম্য্রিক অসিদ্ধতা আছে; কিন্তু অসিজন্বকপে সর্লপ্রকার অসিজই সাধ্যের সহিত অবিশিষ্ট হওয়ায় সর্লপ্রকার অসিজই সাধাসম হইতে পারিবে অর্থাৎ স্থােক্ত এই সাধাসমের লক্ষণ সমস্ত লক্ষ্ণেই আছে। তবে হেস্বাভাসের সামান্ত লক্ষণ না থাকিলে তাহা কোন বিশেষ হেখাভাসও হইবে না। কারণ, বিশেষ লক্ষণ সামান্ত লক্ষণ-সাপেক ।

ভাষ্যকার এই সাধ্যসমের উদাহরণ প্রদর্শনের সহিতই হুত্রার্থ বর্ণন করিয়াছেন। নীমাংশক সম্প্রান্থ ছায়া বা অন্ধকারকে প্রবাপদার্থ বিলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়া গিয়াছেন। ছায়ার প্রবাহ্ব সাধনে তাঁহারা গতিমত্ব বা গমন-ক্রিয়াকে হেতুলপে গ্রহণ করিয়াছেন। তাঁহাদিগের কথা এই বে, কোন মন্থ্য গমন করিতে থাকিলে তথন তাহার পাছে পাছে ছায়াও গমন করে, ইহা দেখা যায়; স্থতরাং ছায়া বা অন্ধকারে গতিক্রিয়া প্রত্যক্ষসিদ্ধ। গতিক্রিয়া থাকিলে তাহা প্রব্য পদার্থই হয়, প্রব্য ভিন্ন আর কোন পদার্থে গতিক্রিয়া থাকে না, ইহা সর্ক্রাদিসক্ষত। বিশেষতঃ নেয়ায়িকগণের ইহা সমর্থিত সিদ্ধান্ত। তাহা হইলে ঐ গতিক্রিয়াকে হেতুলপে গ্রহণ করিয়া ছায়ার ক্রব্যন্থ সাধন করা যাইতে পারে।

ভাষ্যকার বলিয়াছেন যে, ছায়া বা অন্ধকার দ্রব্য পদার্থ নহে, উহা কতকগুলি আলোকের অভারবিশেষ। গতিক্রিয়া থাকিলে তাহা দ্রব্য পদার্থই হয় বটে, কিন্তু ছায়াতে গতিক্রিয়া সিদ্ধ পদার্থ নহে। ভাষ্যে "সাধনীয়ভাং" এই কথাটি স্ত্রের "সাধার্যং" এই কথার বাাখ্যা নহে। ছায়াতে গতিক্রিয়া সাধনীয় অর্থাং অসিদ্ধ, ইহাই ঐ কথার য়ারা ভাষ্যকার বলিয়াছেন। ভাষ্যকার মীমাংসকের গৃহীত গতিক্রিয়ারপ হেতুকে ছায়াতে অসিদ্ধ বলিয়া সাধ্যের সহিত্ত অবিশিষ্ট বলিয়া বুঝাইয়ছেন। ছায়াতে দ্রবাছরুপে সাধ্য পদার্থকৈ অথবা দ্রব্যহুরুপে ছায়াকে মীমাংসক যেমন সাধ্য করিবেন, তক্রপ ছায়াতে গতিক্রিয়াও সাধ্য করিতে হইবে। ছায়াতে গতিক্রিয়া সিদ্ধ পদার্থ না হইলে

উহা হেতৃ হইতে পারে না, উহাতে হেতৃর লক্ষণ থাকে না, স্থতরাং ঐ স্থলে উহা সাধ্যসম নামক হেস্বাভাস।

ছায়াতে গতিক্রিয়া সিভ পদার্থ নয় কেন, ইহা বুঝাইতে ভাষ্যকার বলিয়াছেন যে, কোন মনুষ্য চলিয়া বাইতে থাকিলে তথন দেই মনুষ্যের স্তায় ছারাও গমন করে কি না, ইহা সাব্য ; ছায়া পুক্ষের ভায় তাহার পাছে গাছে গমন করে, ইহা সাধন করিতে হইবে অর্থাৎ প্রমাণের ছারা প্রতিপন্ন করিতে হইবে। কারণ, আমরা উহা স্বীকার করি না। কারণ, কোন মনুষ্য গ্রমন করিতে থাকিলে সেই স্থানীয় বে সকল তৈজসিক অংশ ঐ মনুষ্য কর্ত্বক আবৃত হয়, সেই সকল তৈজসিক অংশের অর্থাৎ আলোকের অভাবগুলিই ঐ হানে অবিভিন্নরূপে অনুভূত হর, ইহা বলিতে পারি। যে স্থানের সহিত ঐ তৈজনিক অংশগুলির বা আলোকগুলির প্রাপ্তি বা সম্বন্ধ হইত, সেই স্থান দিয়া মন্ত্রুয় গমন করে বলিয়া সেই স্থানে সেই আলোকগুলির সম্বন্ধ হইতে পারে না, ইহাই সেখানে আলোকের আবরণ। ফলতঃ উহা সেখানে কতকগুলি আলোক-সধ্যের অভাব। ঐ সংশ্লের অভাববশতটে সেধানে কতকগুলি আলোকের অভাবট অমুভূত হয় অর্থাৎ কতকগুলি আলোকের অবিভিন্ন অভাবনমষ্টিই ছায়া বা অন্ধকার, উহা ভাব পদার্থ নহে। তাহা হইলে উহাতে গতিক্রিয়া থাকিতে পারে না। কারণ, অভাব পদার্থে গতিক্রিনা সর্ব্বমতেই অসিদ্ধ। স্থতরাং ছারা বা অন্ধকারের গতিক্রিরা অসিদ্ধ বলিয়া উহা পুর্বেক্তি স্থলে হেতু হয় না, উহা সাধ্যসম নামক হেত্বাভাষ। (বির্তি জন্তব্য)। ভাষো সম্ভান শব্দের অর্থ সমষ্টি। আবরণ শব্দের অর্থ সহদ্ধের অভাব। গমনকারী ব্যক্তি কর্তৃক শাবৃত আলোকসমূহের যতগুলি সংদ্ধাভাব, তংপ্রযুক্ত ঐ আলোকগুলির অভাবসমূহ অভুভূত হর। ঐ আলোকসমূহের অসরিধি বা অভাব অবিজ্ঞিরভাবে অনুভূত হইরা থাকে, অর্থাৎ বে স্থান পর্যান্ত ছারা দেখা বার, সেই স্থানের সর্ব্বেই পুর্ব্বোক্ত প্রকার আলোকের অসনিধি বা অভাব অমুভূত হয়, ইহাই ভাষাকারের গ্রন্থার্থ।

তাৎপর্য্যটীকাকার বলিয়াছেন বে, ভাষাকার প্রদর্শিত সাধাসমের উদাহরণটি স্বরূপাসিদ্ধ, আশ্রমাসিদ্ধ এবং অন্তথাসিদ্ধের সাধারণ উদাহরণ, উদ্যোতকর তাহা বুঝাইয়াছেন। বেমন ছায়াতে প্রবাহ সাধার, তক্রপ গতিক্রিয়াও সাধার অর্গাৎ ছায়াতে গতিক্রিয়া স্বরূপতঃই অসিদ্ধ, তাই উহা স্বরূপাসিদ্ধ সাধাসম। মীমাংসক যদি বলেন বে, ছায়াকে বথন দেশান্তরে দেখি, তথন তাহার গতিক্রিয়া আছে, এক স্থানে দুষ্ট পদার্থের অন্তত্ত্ব দর্শন তাহার গতি ব্যতীত হয় না,—এতছেরে উদ্যোতকর বলিয়াছেন বে, তাহা হইলেও ও হেতু আশ্রমাসিদ্ধ। কারণ, ছায়া ক্রব্য হইলেই তাহার দেশান্তরে দর্শন বলা বাইতে পারে। ছায়ার ক্রব্যাহ যথন সিদ্ধ হয় নাই, তথন ঐ কথা বলা বাইতে পারে না। বিনি ছায়াকে স্বরুর্গণে মানিয়া লইয়া তাহার দেশান্তর-দর্শনের ছায়া তাহার গতিক্রিয়ার অন্তমান করিবেন, তাহার পক্রে ঐ হেতু আশ্রমাসিদ্ধ। কারণ, ক্রব্যরূপ ছায়া সিদ্ধ পদার্থ নহে, তাহাকে আশ্রম করিয়া দেশান্তরে দর্শনকে হেতুক্রপে প্রহণ করিলে ঐ হেতু আশ্রমাসিদ্ধ হইবে। আর যদি ছায়ার দেশান্তরে দর্শন স্বীকারই করা যায়,

তাহা হইলেও ঐ দেশান্তরে দর্শনরূপ হেতু অন্তথানির। কারণ, ছারাকে আলোকবিশেষের অভাববিশেষ বলিলেও তাহার দেশান্তরে দর্শন হইতে পারে। যাহা অন্ত প্রকারেও অর্থাৎ ছারা দ্রব্য না হইলেও সিদ্ধ হইতে পারে, সেই দেশান্তরে দর্শন হেতুরূপে এহণ করিয়া ছারাতে গতিকিয়ার অমুমান করা বার না। ঐ হেতু ঐ স্থলে অন্তথাসির বলিয়া সাধাসম নামক হেত্বাভাস। উদ্যোতকর পূর্কোক্ত প্রকারে সাধাসম বা অসিদ্ধকে ত্রিবিধ বলিয়াছেন। তাৎপর্যানীকাকার যে একদেশাসিদ্ধ নামেও এক প্রকার অসিদ্ধ বলিয়াছেন, উদ্যোতকরের মতে তাহা স্বরূপাসিদ্ধের অন্তর্গত।

মব্য নৈরায়িকগণ এই সাধ্যদমের নাম বলিরাছেন "অসিভ"। এবং আএয়াসিভ, স্বরূপাসিভ এবং ব্যাপাস্থাদিজ—এই নামজ্জে ঐ অদিজকে ত্রিবিধ বলিয়াছেন। বে ধর্মীতে কোন ধর্মের অনুমান করিতে হেতু প্রয়োগ হইবে, ঐ ধর্মীকে আপ্রয় বলে। নব্যগণ ঐ ধর্মীকে পক্ষ বলিয়াছেন এবং আশ্রয়ও বলিয়াছেন। ঐ আশ্রয় অসিক হইলে ঐ হেতু আশ্রয়াসিক। বেমন আকাশ-কুস্তুমে কেহ গদ্ধের অনুমান করিতে গোলে তাহার প্রযুক্ত হেতু আশ্রয়াসিদ্ধ এবং স্বর্ণময় আকাশ শব্দের কারণ, এইজপে কেহ অহুমান করিতে গেলে আকাশে অর্ণমন্ত্রূপ বিশেষণ না থাকার ঐ আশ্রয় অদিদ্ধ। স্কুতরাং ঐ তলে প্রযুক্ত দে কোন হেতুই আশ্রয়াদিদ্ধ। দে হেতুর দারা অনুমান করিতে হইবে, ঐ হেতু পদার্থ প্রেমাক্ত ধর্মী বা পক্ষে না থাকিলে তাহা স্বরূপা-দিন্ধ। বেমন জলে বহিত্র অনুমানে ধুমকে হেতু বলিলে এবং শব্দে নিতাত্বের অনুমানে চাকুষয়কে হেতু বলিলে ঐ ধূম জলে না থাকায় এবং চাকুৰত্ব শব্দে না থাকায় উহা স্বরূপাদিক হইবে। কোন স্থান হেতু পদাৰ্থ পূৰ্ব্বোক্ত ধন্দীতে দন্দিও হইলেও তাহা স্বৰূপানিক হইবে। তাহাকে বলে সন্দিন্ধাসিক। বেখানে সাধ্য পদার্গ অথবা হেতু পদার্থ অপ্রসিক্ক, অর্গাৎ সাধ্যবর্গে প্রযুক্ত বিশেষণটি সাধ্যধর্মে নাই অথবা হেতু পদার্থে প্রযুক্ত বিশেষণটি হেতু পদার্থে নাই, সেখানে ঐ হেতুর নাম ব্যাপ্যস্থাসিত্ধ। বেমন পর্জতে স্থর্ণময় বহ্নির অন্ত্রমান করিতে গেলে স্থর্ণময়স্ক বিশেষণটি বহ্নিতে না থাকায় ঐ স্থলে প্রযুক্ত যে কোন হেতুই আপাস্থাদিন্ধ হইবে। এবং পর্বতে বহিত্র অতুমানে অর্ণন্য ধুমকে হেতু বলিলেও পূর্বোক্ত প্রকারে ব্যাপারাসিক ইইবে। এবং পর্কতে বহিন অনুমানে নীল ধুমকে হেতু বলিলেও অনেকের মতে ঐ হেতু ব্যাপ্যস্থাসিত্ধ ইইবে। ভাগদিগের অভিপ্রায় এই বে, পর্বতে বহির অনুমানে ধ্য হেতৃতে নীলম্ব বিশেষণ বার্থ। কেবল ধুমকে সম্বাবিশেষে হেতু বলিলেই চলিতে পারে। পরস্ত ধ্যক্রপেই ধুমে বহ্নির ব্যাপ্তি আছে, ধুমে বার্গ বিশেবণের প্রয়োগ করিলে দেইরূপে তাহাতে ব্যাপাত্ব অসিদ্ধ হওয়ায় এরিপ স্থলে ঐ হেতু ব্যাপাত্মাসিত্ত হইবে। নব্য নৈরায়িক রবুনাথ শিরোমণি ইহা স্বীকার করেন নাই। তিনি বলিয়াছেন যে, হেতু পদার্থে কোন ব্যর্থ বিশেষণ প্রয়োগ করিলে তাহাতে হেতুর কোন দোৰ হইতে পারে না। সেইরূপ হুলে হেতুবাদী ব্যক্তিরই দোষ হইবে। ঐরূপ হেতু-বাদীই "অবিক" নামক নিগ্রহ্খান-প্রযুক্ত সেখানে নিগৃহীত হইবেন। ফলকথা, বহ্নির অনুমানে নীল গুমকে হেতু বলিলে ব্যৰ্থ বিশেষণ প্ৰযুক্ত উহা কোন হেবাভাস হইবে না, ইহাই রঘুনাথের দিজান্ত। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ নব্য মতান্ত্রসারে ক্ত্র-ব্যাথার বলিয়াছেন বে, ব্যাপ্তিবিশিষ্ট পক্ষধর্ম অর্থাৎ সাব্য ধর্মের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট হেতু বদি কোন অংশে কোন প্রকারে অসিক্ত হয়, তাহা হইলে ঐ হেতু সাধ্যসন নামক হেত্বাভাস, ইহাই ক্তরার্থ। ক্তরে ব্যাপ্তিবিশিষ্ট পক্ষধর্ম —এই কথাটির অধ্যাহার না করিলে ক্তরের থারা কেবল ক্তরপানিজেরই লক্ষণ পাওয়া যায়, ইহা বৃত্তিকার বিশ্বনাথের কথা। ৮॥

### সূত্র। কালাত্যয়াপদিষ্টঃ কালাতীতঃ ॥১॥৫০॥

অনুবাদ। যে পদার্থ কালাভায়ে প্রযুক্ত অর্থাৎ সাধ্যধর্মীতে বলবং প্রনাণের বারা সাধ্যধর্মের অভাব নির্ণয় হওয়ায় সাধ্য সংশয়ের কাল অভীত হইলে যাহা ঐ সাধ্যসাধনের জন্ম হেতুরূপে গৃহীত, সেই পদার্থ কালাভীত (কালাভীত নামক হেত্বাভাস)।

ভাষ্য। কালাত্যয়েন যুক্তো যত্তাহৈপিদেশাহপদিশ্যমানত স
কালাত্যয়াপদিইঃ কালাতীত উচাতে। নিদর্শনম্—নিত্যঃ শব্দঃ সংযোগব্যঙ্গ্যয়াৎ রূপবৎ, প্রাগৃদ্ধি ব্যক্তেরবস্থিতঃ রূপং প্রদীপ-ঘটসংযোগেন
ব্যজ্যতে, তথা চ শব্দোহপ্যবস্থিতো ভেরী-দণ্ডসংযোগেন ব্যজ্যতে
দারূপরশুসংযোগেন বা, তত্মাৎ সংযোগব্যঙ্গ্যয়ারিত্যঃ শব্দ ইত্যয়মহেতুঃ
কালাত্যয়াপদেশাৎ। ব্যঞ্জকত্ম সংযোগত্য কালং ন ব্যঙ্গ্যত্ম রূপত্য ব্যক্তিরত্যেতি। সতি প্রদীপসংযোগে রূপত্য গ্রহণং ভবতি, নিরুত্তে সংযোগে
রূপেং ন গৃহতে নিরুত্তে দারূপরশুসংযোগে দূরস্থেন শব্দঃ প্রেরতে বিভাগকালে, সেয়ং শব্দত্য ব্যক্তিঃ সংযোগকালমত্যেতীতি ন সংযোগনির্মিতা
ভবতি। কত্মাৎ ? কারণাভাবাদ্ধি কার্য্যাভাব ইতি। এবমুদাহরণসাধর্ম্যাস্থাভাবাদসাধনময়ং হেতুর্হের্যভাস ইতি।

অবয়ববিপর্য্যাদ-বচনন্ত ন সূত্রার্থঃ। কন্মাৎ ? "যন্ত যেনার্থদন্তমা দূরস্বত্যাপি তন্ত দঃ। অর্থতো অসমর্থানামানন্তর্য্যমকারণং" ইত্যেতদ্-বচনাদ্বিপর্য্যাদেনোক্তো হেতুরুদাহরণদাধর্ম্যাৎ তথা বৈধর্ম্যাৎ দাধ্য-দাধনং হেতুলক্ষণং ন জহাতি, অজহদ্ধেতুলক্ষণং ন হেত্বাভাদো ভবতীতি। অবয়ব-বিপর্য্যাদ্বচনমপ্রাপ্তকালমিতি নিগ্রহন্তান্মূক্তং, তদেবেদং পুন্কচ্যত ইতি অতন্তম সূত্রার্থঃ।

অমুবাদ। অপদিশ্যমান অর্থাৎ হেতুরূপে প্রযুক্তামান যে পদার্থের অর্থিক-দেশ অর্থাৎ হেতু পদার্থের বিশেষণ কালাত্যয় যুক্ত হয় অর্থাৎ কালবিশেষকে অতিক্রম করে, সেই পদার্থ কালাত্যয়ে অপদিষ্ট (প্রযুক্ত ) হওয়ায় কালাতীত নামে ক্ষিত হয় অর্থাৎ ঐরপ পদার্থকেই কালাতীত নামক হেস্বাভাস বলে।

নিদর্শন অর্থাৎ ইহার উদাহরণ ( বলিতেছি )। (প্রতিজ্ঞা ) শব্দ নিত্য অর্থাৎ শব্দ তাহার শ্রবণের পূর্বব হইতেই বিদ্যমান থাকে, (হেতু) সংযোগ-ব্যঙ্গ্যত জ্ঞাপক। (উদাহরণ) যেমন রূপ। অভিব্যক্তির অর্থাৎ প্রত্যক্তের পূর্বের এবং পরে বিদ্যমান রূপ ( ঘটের রূপ ) প্রদীপের সহিত ঘটের সংযোগের দ্বারা ব্যক্ত হয় অর্থাৎ প্রত্যক্ষ হয়। (উপনয়) শব্দও সেই প্রকার অর্থাৎ ঘটরূপের স্থায় পূর্ব হইতেই বিদ্যমান থাকিয়া ভেরী ও দণ্ডের সংযোগের দ্বারা অথবা কার্স্ত ও কুঠারের সংযোগের দারা ব্যক্ত হয় অর্থাৎ শ্রুত হয়। (নিগমন) সেই সংযোগ-বাস্তার-হেতুক শব্দ নিতা ( পূর্বব হইতেই অবস্থিত )। ইহা অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত সংযোগ-ব্যঙ্গাত্ব অহেতু (হেতু নহে, হেহাভাগ)। কারণ, কালাত্যয়যুক্ত প্রয়োগ হইয়াছে। ( সে কিরূপ, তাহা বুঝাইতেছেন ) ব্যঙ্গা রূপের অভিব্যক্তি অর্থাৎ প্রদীপের সহিত ঘটের সংযোগজন্ম যে রূপপ্রতাক হয়, ঐ রূপপ্রতাক ব্যঞ্জক সংযোগের ( প্রদীপের সহিত ঘটের সংযোগের ) কালকে অতিক্রম করে না। (কারণ) প্রদীপের সংযোগ বিদ্যমান থাকিলেই রূপ প্রত্যক্ষ হয়, সংযোগ নিরুত্ত হইলে রূপ প্রত্যক্ষ হয় না অর্থাৎ যে পর্যান্ত ঘটের সহিত প্রদীপের সংযোগ থাকে, সেই পর্যান্তই ঘটের রূপের প্রত্যক্ষ হয়, ( কিন্তু ) কাষ্ঠের সহিত কুঠারের সংযোগ নির্ত্ত হইলে বিভাগের সময়ে অর্থাৎ বখন কাষ্ঠ হইতে কুঠারের বিভাগ হয়, সেই কাষ্ঠ হইতে কুঠারের উত্তোলন-কালে দূরস্থ ব্যক্তি শব্দ তাবণ করে। সেই এই শব্দের অভিব্যক্তি ( তাবণ ) অর্থাৎ যাহা কার্চের সহিত কুঠারের সংযোগকালে জন্মে না, বিভাগ-কালেই জন্মে, তাহা সংযোগের কালকে ( কার্চের সহিত কুঠারের সংযোগ-কালকে ) অতিক্রম করে; এই হেতু (উহা.) সংযোগজন্ম হয় না অর্থাৎ ঐ শব্দ শ্রবণ ঐ স্থলে কাষ্ঠের সহিত কুঠারের বিলক্ষণ সংযোগ-জন্ম, ইহা বলা যায় না। ( প্রশ্ন ) কেন ? অর্থাৎ কার্চের সহিত কুঠারের সংযোগের নিবৃত্তি হইলেই শব্দ শ্রাবণ হয়, তাহাতে ঐ শব্দ-শ্রবণ ঐ সংযোগ-জন্ম হইবে না কেন ? (উত্তর) ষেহেতু কারণের অভাব প্রযুক্ত কার্য্যের অভাব হইয়া থাকে ( অর্থাৎ যদি ঐ স্থলে কার্চ-কুঠারের সংযোগ ঐ শব্দ ভারণের কারণ হইত, তাহা হইলে ঐ সংযোগের অভাবে ঐ শব্দ ভারণরূপ কার্য্য হইতে পারিত না। যাহা কারণ, তাহা কার্য্যের অব্যবহিত পূর্বের থাকিবে এবং তাহার অভাবে কথনই কার্য্য হইবে না। প্রদীপের সহিত ঘটের সংযোগ নির্ব্ত হইলে ঘটের রূপ দর্শন তথন হয় না, স্কৃতরাং সেখানে ঘটরূপ প্রত্যক্ষ ঐ সংযোগ-জন্ম, স্কৃতরাং ঘটের রূপ সংযোগ-বাঙ্গা; কিন্তু শব্দের প্রত্যক্ষ সংযোগ-জন্ম নহে, স্কৃতরাং শব্দকে সংযোগ-বাঙ্গা বলা যায় না)। এইরূপ হইলে উদাহরণের সাধর্ম্যা না থাকায় অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত অনুমানে দৃষ্টান্ত যে ঘটের রূপ, তাহার সাধর্ম্যা যে সংযোগ-বাঙ্গাহ, তাহা ঐ অনুমানে সাধ্যম্মী যে শব্দ, তাহাতে না থাকায় এই হেতু অর্থাৎ পূর্বেরাক্তানুমানে হেতুরূপে গৃহীত সংযোগ-বাঙ্গাহ সাধন না হওয়ায় (হেতু-লক্ষণাক্রান্ত না হওয়ায় ) হেছাভাস।

অবয়বের বিপরীতক্রমে উল্লেখ কিন্তু সূত্রার্থ নহে অর্থাৎ প্রতিজ্ঞা-বাক্যের পরে উদাহরণ-বাক্য বলিয়া শেষে হেতুবাক্য বলিলে ঐ হেতু কালাতায়ে প্রযুক্ত হওয়ায় কালাতীত হইবে, ইহা কিন্তু সূত্রার্থ নহে। (প্রশ্ন ) কেন ? (উত্তর ) যে বাক্যের সহিত যে বাক্যের অর্থ সম্বন্ধ অর্থাৎ অর্থের কি না সামর্থ্যের সহিত সম্বন্ধ আছে, সেই বাক্য দুরস্থ হইলেও তাহার সেই অর্থ সম্বন্ধ থাকে। যে হেতু অর্থতঃ অসমর্থ বাক্যগুলির অর্থাৎ যে বাক্যগুলির পরস্পার মিলিত ইইয়া বাক্যার্থ-বোধে সামর্থ্য নাই, তাহাদিগের আনন্তর্য্য অর্থাৎ নিকটবর্ত্তিতা (বাক্যার্থবোধে) কারণ নহে, অর্থাৎ বাক্যগুলি মিলিত হইয়া বাক্যার্থবোধে সমর্থ হইলে তাহারা যথাস্থানে কথিত না হইয়া বিপরীতক্রমে কথিত হইলেও বাক্যার্থবাধ জন্মায়। বাক্যার্থবাধে সামর্থ। থাকিলে তাহা দুরস্থ বাক্যেও থাকে, এই বচন প্রযুক্ত বিপরীতক্রমে কথিত হেত অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাবাক্যের পরে উদাহরণ-বাক্য বলিয়া হেতুবাক্যের দ্বারা যে হেত-পদার্থ বলা হয়, তাহা উদাহরণের সাধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত এবং উদাহরণের বৈধর্ম্মপ্রযুক্ত সাধ্যসাধন হওয়ায় হেতুর লক্ষণ ত্যাগ করে না। হেতুর লক্ষণ ত্যাগ না করিলেও তাহা হেত্বাভাস হয় না। (পরস্তু) অবয়বের বিপরীতক্রমে বচন অপ্রাপ্তকাল (৫ অ০, ২ আ০, ১১ সূত্র) এই সূত্রের ছারা (মহর্ষি) নিগ্রহস্থান বলিয়াছেন। ইহা তাহাই পুনরায় বলা হয়, এ জন্ম তাহা সূত্রার্থ নহে। অর্থাৎ অবয়বের যদি ক্রম ভঙ্গ করিয়া প্রয়োগ হয়, তাহাকে মহধি পরে অপ্রাপ্তকাল নামক নিগ্রহস্তান বলিয়াছেন, এই সূত্রের যদি ঐরূপই অর্থ ব্যাখ্যা করা যায়, তাহা হইলে মহখির পুনরুক্তি-দোষও হইয়া পড়ে; স্তরাং এ জন্মও বুঝা যায়, এই সূত্রের ঐরূপ অৰ্থ নহে।

টিগ্লনী। মহবি পঞ্জম হেত্বাভাসকে বলিয়াছেন—কালাতীত। অনেক পুস্তকে হেত্বাভাসের বিভাগস্ত্রে (২ আ • ৪ স্ত্রে) 'অতীত কাল' এইরূপ নাম দেখা বার। বৃত্তিকার বিখনাথ প্রভৃতি কেই কেই এ জন্ম এই সূত্রে কালাতীত শব্দের ব্যাধান্ত বনিরাছেন যে, অতীতকাল এবং কালাতীত, এই ছুইটি দ্যানাৰ্গক শব্দ বনিৱা মহৰ্বি এই স্তুত্ৰে কালাতীত শব্দের ছাৱা অতীত কাল নামক হেড়াভাসকে লক্ষ্য করিয়াছেন। বহুতঃ মহর্ষি পূর্ব্বেও কালাতীত শব্দেরই প্রয়োগ করিয়াছেন। তিনি বিভাগস্থতে অতীত কাল, এইরূপ নাম বলিয়া তাহার লক্ষণ-স্ত্তে কালাতীত নামে লক্ষ্য নির্দেশ করিবেন বেন ? অর্থ এক হইলেও ঐ নাম ছুইটি বখন পুথক, তখন মহর্ষি বিভাগ-সূত্রে যে নাম বলিয়াছেন, লক্ষণ-সূত্রেও সেই নামই বলিয়াছেন, ইহাই সম্ভব; কারণ, সেইরপ বলাই উচিত। বাচক্ষতি মিশ্রের ভারস্চীনিবন্ধ প্রভৃতি অনেক প্রকে বিভাগ-স্ত্রেও 'কালাতীত' এইনপ পাঠই আছে। মুক্তিত ভারবারিকে উদ্ধৃত স্ত্রে ঐ হলে 'অতীতকাল' পাঠ থাকিলেও উহা প্রান্ত পাঠ বলিয়া মনে হয় না। মহবি গোতম কালাত্যয়াপদিষ্ট, এই কথার দারা এই স্থান কালাতীত নামক পঞ্চম হেস্বাভাসের লকণ স্থচনা করিয়াছেন। সাধা-সন্দেহের কালই হেডু প্রয়োগের কাল। নিশীত পদার্থে ছাত্রপ্রোগ হয় না, এ কথা ভারাকারও প্রথম স্ত্রভাষ্যে ব্লিয়াছেন। যে ধ্র্মীতে কোন ধর্মোর অন্ত্রমান করিতে হেতু প্রয়োগ করা হয়, সেই বর্মীতে যদি ঐ অনুমেয় বর্মটি নাই, ইহা দৃঢ়তর প্রমাণের ধারা নিশ্চর হয়, তাহা হইলে আর দেখানে ঐ সাধ্যধর্ম আছে কি না, এইরূপ সংশন্ত হর না। জলে বহি নাই, ইহা নির্ণীত হইলে আর কি সেখানে বহিন সংশয় হইতে পারে ? ফলকথা, বে পর্যান্ত সাধ্যবর্ষোর সংশয় আছে, দেই পর্যান্তই তাহাতে সাধাধর্মের অহুমানের জন্ম হেতু প্রয়োগ করিলে, ঐ হেতুতে আর কোন দোষ না থাকিলে, উহা হেতু হইতে পারে, উহা দেখানে মাধ্য সাধন করিতে পারে। কিন্ত বেখানে বলবং প্রমাণের ছারা নাধ্যধর্মীতে অনুমের ধর্মেব অভাব নিশ্চর হয়, সেখানে বে কোন পদাৰ্থকৈ হেতৃহপে গ্ৰহণ করিলেই ভাহা সাধ্য-সন্দেহের কালকে অতিক্রম করায় অর্থাৎ সাধাধর্মের অভাব নিশ্চর হওরার সাধাধর্মের সংশ্রের কাল চলিয়া গেলে প্রযুক্ত হয়, এ জন্ত উহা কালাতায়ে অপদিষ্ট (প্রযুক্ত); স্ততরাং ভাহা কালাতীত নামক হেল্বাভাস। ঐরূপ স্থলে অর্থাৎ সাধ্যধৰ্মীতে সাধ্যধৰ্মের অভাব নিশ্চর হুইলে আর কোন পদাৰ্থই সেধানে সেই সাব্যের সাধন হইতে পারে না, এ জন্ম ঐকপ হলে হেতুকপে প্রযুক্ত পদার্থ মাত্রই হেবাভান। ভাষ্যকার প্রথম স্তভাষ্যে বে ভারাভাষের কথা বলিগছেন, সেই ভারাভাস হলীয় হেত্ই ইহার উদাহরণ। অগাৎ প্রত্যক্ষ ও শক্ষপ্রমান-বিক্লম অহমান স্থলে প্রযুক্ত হেতুই এই স্ব্রোক্ত কালাতীত নামক হেল্লাভান। পরবর্তী ভারাচার্য্যগণ ইহাকেই বাধিত নামে উল্লেখ করিয়াছেন।

তাংপণ্যটীকাকার এই ভাবে স্তার্থ বর্ণন ও উদাহরণ ব্যাথ্যা করিয়া বলিয়াছেন যে, ইহাই এই স্ত্রের প্রকৃতার্থ এবং ভাষাকারেরও ইহাই মনোগত অর্থ। ভাষাকার পূর্বের জায়াভাসের কথা বলিয়াই তাহার নিজ মতাভূদারে এই কালাতীত নামক হেম্বাভাসের উদাহরণ প্রকাশ করিয়াছেন। এ জন্ত এথানে নিজ মতে ইহার উদাহরণ প্রদর্শন করেন নাই। সম্ভ ব্যাণ্যাকারগণ

এই স্ত্রের বেরপ ব্যাথা। করিরা বেরপ উদাহরণ বলিতেন, ভাষাকার এথানে ষেই উদাহরণেরই উরেপ করিয়া এই কালাতীত নামক হেস্বাভাগ বিষয়ে মতান্তর বিজ্ঞাপন করিয়া গিয়াছেন। তবে প্রথমতঃ স্তার্থ ব্যাখ্যায় ভাষ্যকার কৌশলে একই ভাষায় পরমতের ব্যাখ্যার ভাষ্য নিজ মতেরও বাথা করিয়াছেন। যে হেতুর অথৈকদেশ অর্থাৎ একদেশরণ পদার্থ, ফলিতার্থ এই যে, যে হেতুর বিশেষণ-পদার্থ কালাত্যয়যুক্ত হইবে, সেই হেড় কালাতীত ; এইরূপে পরমতান্ত্রসারে ঐ ভাষ্যের ব্যাধা। হইবে। এই প্রমতাহুদারেই ভাষ্যকার শব্দের নিতাত্বাহুমানে মীমাংদকের গৃহীত সংবোগবাদাত্ব হেতুকে কালাতীত হেত্বাভাগৃ বলিয়া উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। সংবোগবাদাত্ব হেতুর একদেশ অর্গাৎ বিশেষণ যে সংযোগ, তাহা ঐ হলে কালাতামবুক্ত হওয়ার ঐ হেতু কালাতীত হেস্বাভাস হইয়াছে। রূপের প্রভাকে রূপযুক্ত বন্ধতে আলোক-সংযোগ আবশ্রক। কারণ, অন্ধকারে রপের প্রত্যক্ষ হর না, স্কুরোং রূপ প্রত্যক্ষ সংযোগনভা, তাহা হইলে রূপকে সংযোগনালা বলা যায়। যাহার অভিব্যক্তি বা প্রত্যক্ষ কোন সংযোগ-জন্ত, তাহাকে সংযোগ-ব্যক্ষ্য পদার্থ বলে। কিন্ত রূপ সংবোগ-বাকা হইলেও শব্দ সংবোগ-বাকা নহে। কারণ, যে সংবোগ-জন্ত শব্দ জন্মে, সেই সংবোগের নিবৃত্তি হইলে শব্দের প্রত্যক্ষ হয়, স্কৃতরাং শব্দের প্রত্যক্ষ সংযোগজন্য না হওয়ায় শব্দ সংযোগ-ব্যক্ষা নহে। শব্দের প্রত্যক্ষ শব্দজনক সংযোগের কালকে অতিক্রেম বরায় সংযোগ-বাক্ষাস্থরণ হেতুর একদেশ বা বিশেষণ যে সংযোগ, তাহা ঐ হলে কালাতারযুক্ত হইরাছে। স্বতরাং পুর্ব্বোক্ত অনুমানে সংযোগবাঞ্চাত্ত হোতাতীত নামক হেত্বাভাস (বিবৃতি ক্তব্য )। সংযোগৰাঞ্চা হইলেই সে পদাৰ্থ নিতা হয় না। আলোক-সংযোগের সাহায্যে যে ঘটাদি পদার্থের প্রাত্তক্ষ হয়, দেই সংযোগ-বাক্ষ্য ঘটাদি পদার্থে নিতাত্ত্ব নাই, তবে নিতাত্ত্বের অনুমানে সংবোগ-বাস্ব্যস্ত্ৰকে হেতু বলা হইয়াছে কিলপে ? এতছভবে উদ্যোতকর বলিয়াছেন যে, ঐ হলে 'শব্দ নিতা' এই প্রতিজ্ঞাবাক্যের অর্থ এই যে, শব্দ পূর্ব্ধ হইতেই অবস্থিত। বাহা পূর্বের থাকে না, তাহা সংবোগৰাঞ্চা নহে। শব্দ যখন সংবোগবাঞ্চা, তথন শব্দ হির পদার্থ, শব্দ ঘটাদির রপের স্বায় প্রত্যাক্রের পূর্ব্ন ইইতেই বিদামান থাকে, ইহাই পূর্ব্বোক্ত প্রতিজ্ঞাবাদীর তাৎপর্যা। ঐরপে শব্দের স্থিরত দাধন করির। মীমাংসক শব্দের নিতাত্ব সাধনের জন্ম অন্ত হেতুর প্রয়োগ করিবাছেন ( বিতীরাধারে শব্দের অনিতাত পরীক্ষা-প্রকরণ দ্রন্তব্য )। বস্তুতঃ পুর্বেজি স্থান বটাদির রূপকে দৃষ্টান্তরূপে এহন করা হইরাছে, তথন প্রতিজ্ঞাবাক্যের হারা শব্দের ছিরস্বই প্রকাশ করা কইয়াছে, ইহা বুকা নায়। কারণ, উৎপত্তি-বিনাশ-শৃন্ত তারূপ নিতাতা ঘটাদির রূপে নাই। এবং সংযোগ-বাঞ্চার বলিতেও সংযোগজন্ত প্রতাক্ষবিষয়ত্ব বুবা হায়। নংযোগের দারা যাহার অভিব্যক্তি অর্থাৎ আবির্ভাব হয়, তাহাই এখানে সংযোগবাস্কা শব্দের প্রতিপাদ্য নহে। কারণ, মীমাংসক মতে শব্দও যদি এরপ সংযোগবাদ্য বলা যায়, তাহা হুইলেও ঘটাদি রূপের অভিব্যক্তি বা আবিভাব সংযোগজন্ম নহে। সামান্ততঃ সংযোগজন্ম বলিলে জন্ত জানের উৎপত্তি আত্মমনঃসংযোগ-জন্ত, কিন্তু ঐ জন্ত জান নিত্য বা স্থির পদার্থ ফলকথা, বাহার অভিযাক্তি বা প্রতাক্ষ সংযোগ-বিশেব-জন্ত, তাহাকেই সংযোগ-

বাদ্য বলিয়া রূপকে দৃষ্টান্তরূপে গ্রহণ করিয়া শব্দের হিরম্ব সাধন করিতে পূর্ব্বোক্ত প্রকার সংযোগ-বাঙ্গাহকে হেতু বলা হইয়াছে। ঐ হেতুতে যে ঐ হলে আর কোন দোষ নাই, তাহা নহে। তাৎপর্যাটাকাকার বনিরাছেন বে, ঐ স্থলে সংযোগ-বাঙ্গাত্ত সাধ্যসম নামক হেত্বাভাসই হইরাছে; উধার জন্ম আর পূথক করিয়া কালাতীত নামক হেবাভাদ বলা নিপ্রাঞ্জন। বাহারা কালাতীত হেস্বাভাদের ঐ উদাহরণ বলিয়াছেন, তাহাদিগের বাধ্যার এই দোব স্থুল, সকলেই উহা বুবিয়া লইতে পারিবে, ইহাই মনে করিয়া ভাষ্যকার ঐ দোষের উদ্ভাবন করেন নাই; তিনি কেবল তাহাদিগের ঐ উদাহরণটিকেই উরেথ করিরাছেন। তাৎপর্যাটীকাকার যেরূপ করনা করিয়াছেন, ভাষ্যকারের করায় কিন্তু তাহা মনে আদে না। তবে ভাষ্যকারের নিজের মতকে নির্দোষ রাখিবার জন্ম গতান্তর না থাকার তাৎপর্যাটীকাকার সম্ভবতঃ গুরুপরম্পরাপ্রাপ্ত উপদেশ অনুসারেই জন্নপ তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিনাছেন। তাৎপর্যাটীকাকারের মূল কথা এই যে, ভাষ্যকার এখানে একই ভাষায় নিজের মতে এবং পরের মতে স্ত্রার্থ বর্ণন করিয়া পরের মতেই উদাহরণ বলিয়া গিয়াছেন। প্রথম স্কুল-ভাষ্যে স্থান্তাদের কথা বলাতে ভাষ্যকারের নিজ সন্মত কালাতীত হেস্বাভাসের উদাহরণ বলাই হইয়াছে, আর তাহার পুনক্তি করেন নাই। ভাষ্যকারের নিজ মত অন্তুদারে স্ত্রার্থবাধক ভাষ্যের ব্যাখ্যা এই বে, অপদিশুমান বে পদার্থের অবৈধিকদেশ অর্থাৎ প্রবৃত্তামান হেতু প্রার্থের অর্থ কি না-সাধনীয় বে ধর্মবিশিষ্ট ধর্মী ( সাধ্যধর্মী ), তাহার একদেশ অর্থাৎ বিশেষণ্রপ একাংশ বে সাধ্যধর্ম, তাহা যদি কালাতারযুক্ত হয় অর্থাৎ কোন বলবং প্রমাণের ছারা দেই ধর্মীতে শাধাধর্মের অভাব নিশ্চয় হংয়ায় সাধ্য সন্দেহের কালকে অতিক্রম করে, তাহা হইলে প্রবুজামান দেই হেতু দাধা সন্দেহের কাল অতীত হইলে প্রবৃক্ত হওয়ায় কালাতীত নামক হেত্বাভাস হয়।

তাংপ্র্য্যীকাকার শেবে বলিয়াছেন নে, কোন বৌদ্ধ নৈয়ান্ত্রিক মহর্ষি গোতমের এই স্কৃত্রের ব্যাথ্যা করিতেন নে, প্রতিজ্ঞাবাকোর পরেই হেত্রাক্য প্রয়োগের কাল। সেই কালকে অতিক্রম করিয় যদি পরে অর্গাং উদাহরণ-বাক্যের পরে হেতু প্রয়োগ করা হয়, তাহা হইলে ঐ হেতু কালাজীত নামক হয়। মেই বৌদ্ধ নেয়ান্ত্রিক এইয়প স্থার্ম্য বাাথ্যা করিয়া শেবে এই ব্যাখ্যাস্থলারে কালাজীত নামক কোন হেয়াভাস স্বাকার করা নিপ্রয়োজন, কালাজীত নামক কোন হেয়াভাস নাই, ইহাই সমর্গন করিয়া মহর্ষি-মতের খণ্ডন করিয়াছেন। ভাষ্যকার ঐ ব্যাথাকে অস্থীকার করিয়াই বৌদ্ধ নৈয়ান্ত্রিকের ব্যাথাতে ঐ লোমের পরিয়ার করিয়াছেন। ভাষ্যকার বলিয়াছেন যে, এই স্বত্রের ঐরপ অর্থ নহে। কারণ, প্রতিজ্ঞাবাকোর পরে উদাহরণ-বাক্য বলিয়া, তায়ার পরে যদি কেছ হেতু প্রয়োগ করে, তায়া হইলে তজ্জ্জ প্রয়োগকর্ত্তার দোষ হইতে পারে। ঐরূপ হলে প্রয়ুক্ত হেতুতে যদি হেতুর লক্ষণ থাকে অর্গাং উহা যদি উদাহরণের সাল্ম্য অথবা উদাহরণের বৈধন্ম্য হইয়া সান্যসাধন হয়, তায়া হইলে হেয়াভাস হয় না। প্রতিজ্ঞাবাক্যের ও হেতুবাক্য মিলিত হইয়া বে বাক্যার্থবাধ্ব জন্মাইবে, তায়াতেও হেতুবাক্যাট প্রতিজ্ঞাবাক্যের দুরস্থ

হইলেও কোন হানি নাই। ভাষ্যকার এই সিদ্ধান্ত সমর্গনের জন্ত এখানে বে কারিকাটি উচ্চৃত করিয়াছেন, ঐ কারিকাটি কোন্ এছের, তাহা বিশেষ অনুসন্ধানেও পাই নাই। নানাগ্রছদর্শী অনুসন্ধি-ছে অনেক মনীরাও উহার সংবাদ পান নাই, জানিয়াছি। তাৎপর্যাসীকাকার বাচম্পতি মিশ্র এই কারিকাহ্ম অর্থনন্ধ শব্দের ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন,—"অর্থেন সামর্থ্যেন সম্বন্ধের্থ প্রথমি আরু কোন কথা বলেন নাই। তাৎপর্যাসীকাকার ভাষ্যকারের উচ্চৃত কারিকাহ্ম 'অর্থনম্বর্ধের ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন—সামর্থ্য-সম্বন্ধ। যে বাক্য অন্ত বাক্যের সরম্পর আকাজ্ঞা বা অপেকা আবশ্রুক। উহাকে বাক্যের সামর্থ্যও বলা হয় (নিগমন-ছ্ত্র-ভাষ্য ক্রন্তর্ধা)। ঐ সামর্থ্য-সম্বন্ধ বা আকাজ্ঞা দূরত্ব বাক্যের থাক্যের থাকে, উহা না থাকিলে নিকটহু বাক্যও নিনিত হইয়া শাল বোধ জল্লাইতে পারে না, ইহাই ঐ কারিকার তাৎপর্যার্থ। ইহা প্রাচীন মত। এই মত সর্ব্যমন্থত নহে। মনে হয়, এই জন্তই ভাষ্যকার শেষে অন্ত একটি যুক্তির উপত্যাস করিয়াছেন। ভাষ্যকারের শেষ কথার তাৎপর্য্য এই যে, মহর্ষি পঞ্চমাধ্যায়ে বাহা অপ্রাপ্তকাল নামক নিগ্রহম্থান বলিয়াছেন, এই ছ্তেরের দ্বারা তাহাই হেছাভাসের মধ্যে বলিকেন কিরপে ছ ঐ ভারে ঐরপ পুন্রতিত মহর্ষি কথনই করিতে পারেন না। স্কতরাং উহা মহর্ষি-ছুত্রের অর্থ নহে।

মহিদি-প্তের অর্থ তাৎপর্যানীকাকার বেরপে বলিরাছেন, তাহাই অন্থবাদে গৃহীত হইরাছে। উদ্যোতকরও ভাষ্যান্থপারে ব্যাথ্যা করিরা পিরাছেন। উহা যে মতান্তরে ব্যাথ্যা বা মতান্তর জ্ঞাপন, তাহা কিছুতেই মনে হর না। তবে উদ্যোতকরের পর হইতেই মহিদি গোতমোক্ত কাপানীত নামক হেছাভাস বাবিত এবং বানিত্যাধ্যক ইত্যাদি নামে ব্যবহৃত হইরাছে। অবশ্য কালাতীত প্রভৃতি নামের ব্যবহারও পরবর্তী প্রস্থে করিরাছেন। মূলকথা, বে ধর্মীতে কোন ধর্মের অন্থাপরিছেদে কালাত্যরাপদিষ্ট নামেরও ব্যবহার করিরাছেন। মূলকথা, বে ধর্মীতে কোন ধর্মের অন্থানের জ্বল্ল হেতু প্রয়োগ করা হইবে, সেই ধর্মীতে সেই সাধ্যথম্বাটি নাই, ইহা থেখানে বলবং প্রমাণের ছারা নিশ্চিত, সেই হুণীর হেতুকেই উদ্যোতকরের পরবর্তী আচার্যাণ স্পান্ট ভাষার মহর্ষি গোতমোক্ত পঞ্চম হেছাভাস বলিরা অর্থাৎ কালাতীত বলিরা বাখ্যা করিরা গিরাছেন। প্রথম প্রজ্ঞান্তের ভাষাকার যে ভারাভাসের লক্ষণ বলিরাছেন, সেধানেই ইহার উদাহরণ প্রদর্শিত হইয়াছে। ভারাভাস স্থলেই এই কালাতীত নামক হেছাভাস থাকে। এ জন্ত মহর্ষি ভারাভাস নাম করিরা কোন কথা জার বলেন নাই। হেছাভাস বলাতেই ভারাভাস বলা হইয়াছে। পরবর্তী কোন কোন ভারিরছনে এবং প্রতিজ্ঞাভাস, দৃগ্রীতাতাস প্রভৃতি ওব তাহাতেই বলা হইয়াছে। পরবর্তী কোন কোন জাইবার করিয়াছেন; কিছা

<sup>)।</sup> कालाकीत्वा बनववा धामार्गम धावाविकः ।—टाविकाका, १००।

 <sup>।</sup> ন ক্ষিতে কিনিতি চেণ্টুৱাভাসনকণং।
 ৰভভাবো বহুৰেখাং হেণ্টুৱাভাসন্ গঞ্জ ।—ই।

তাহাও গোতমোক্ত পঞ্চবিধ হেখাভাসেই অন্তর্ভুত হওয়ায় মহবি ষষ্ঠ কোন হেখাভাস বলেন নাই। বে হেতুতে ব্যভিচার সংশ্বনিরাসক অনুকৃষ তর্ক নাই, তাহাকে অপ্রয়োজক বলে। বে হেতুতে ক্রিপ অনুকৃষ তর্ক আছে, তাহাকে প্রয়োজক বলে। কেহ কেহ পূর্ব্বোক্ত অপ্রয়োজক নামে হেখাভাস স্বীকার করিয়াছেন, কিন্তু নব্য নৈরা বিকাশ উহাকে 'ব্যাপায়াসির' বলিয়া ঐ নামে কোন অতিরিক্ত হেখাভাস স্বীকার অনাবশুক বলিয়াছেন। উদ্যানাচার্য্যও ঐ মত খণ্ডন করিয়া অপ্রয়োজক নামে পূথক কোন হেখাভাস নাই, উহা গোতমোক্ত পঞ্চবিধ হেখাভাসেই অন্তর্ভুত, ইহা সিদ্ধ করিয়াছেন।

মহর্ষি কণাদ হেতুকে বলিয়াছেন —অপদেশ, হেত্বাভাসকে বলিয়াছেন —অনপদেশ। তাঁহার মতে (১) অপ্রসিদ্ধ, (২) অদং, (৩) সন্দির্জ, এই নামত্ররে<sup>২</sup> হেরাভাস ত্রিবিধ। প্রাচীন বৈশেষিকাচার্য্য প্রশস্তপাদ অনধ্যবদিত নামক এক প্রকার হেল্বাভাগ বলিলেও উহা কণাদস্ত্রের অপ্রসিদ্ধ অথবা সন্দিন্ধ, এই কথার ছারাই সংগৃহীত ব লিয়াছেন। শঙ্কর মিশ্র বলিয়াছেন যে, কণাদস্থতের বুত্তিকার স্ত্রস্থ "চ" শব্দের হারা গোতমোক্ত পঞ্চবিধ হেত্বাভাসই কণাদের সন্মত বলিয়া ব্যাখ্যা করিলেও তাহা গ্রাহ্ম নহে। কারণ, কণাদ যে হেস্বাভাগত্ররবাদী, এ বিষয়ে প্রাচীন প্রবাদ? আছে। বস্ততঃ গোতমোক প্রকরণদম ও কালাতীত নামক হেবাভাদকে কণান হেবাভাদ-মধ্যে গণ্য করেন নাই, ইহাই প্রচলিত প্রসিদ্ধ সিদ্ধান্ত। এই সিদ্ধান্তের মূল যুক্তি এই বে, যে হেতু সাধানশের বাাপ্য বলিয়া এবং সাধানশাতে বর্ত্তমান বলিয়া মুগার্থরূপে নিশ্চিত, তাহা কখনও আহেতু অগাঁং হেতুলক্ষণশ্ভা হয় না। প্ৰাসন্ত, সপক্ষমত্ব এবং বিপক্ষে অসত্ব —এই িনটি পশ্নই কণাদের মতে হেতৃর সাধকতার প্রধোজক। ঐ লক্ষণাক্রাস্ত হেতু স্থলে যদি অন্ত কোন প্রতিব্যাক্রণতঃ অনুমিতি না হয় অথবা ইইলেও তাহা এম হয়, থাহাতে ঐ হেতুর কোন দোব বলা যায় না। হেতুর সম্পূর্ণ লক্ষণ যাহাতে আছে, তাহাকে অহেতু কিছুতেই বলা যায় না। ঐনপ হেতু স্থলে অনুমিতির অন্ত প্রতিবন্ধক যদি উপস্থিত হয়, তাহাতে ঐ হেতু কথনই ছাই বা হেস্বাভাগ হইতে পারে না। যে স্থলে অনুমিতির বে কোন প্রতিবন্ধক হইতে পারে, সেই স্থলীয় হেতু মাত্রকে ছাই হেতু বলিলে হেক্কাভাস আরও নানাপ্রকার হইলা পড়ে। স্ক্তরাং সাধ্যধর্মের ব্যাপ্য এবং সাধ্যবর্জীতে বর্ত্তমান হেতু যদি বাধিত অথবা সংপ্রতিপ ক্ষিত হয়, তাহা হইলেও

বভাপুকুলতকোঁহজি দ এব ভাই প্রবোধকঃ।
 ওদভাবেহলগানিভিজ্ঞা: দ হি নিবারকঃ।
 প্রতাহ গ্রোক্ত ভার্বাাপ্রাদিভেরদিভার। — তার্কি স্ফলা।

২। অপ্রসিদ্ধে'হনগদেশে হসন্সন্ধিশুলানগদেশঃ।—কণান-স্তা, ।৩,১৮১৫।
ভার প্রেড কোন ক্লে হেলুভাস বলিতে অনগদেশ বলা হইরাছে ।২।২।৩॥

<sup>্</sup>ত। বিজ্ঞাসিত-দশিক্ষবিত্ধং কাজাশাহর। এই গোকার্ড প্রপত্তপারভাবো দেব। রায়। কন্দনীকার উহা প্রশত্তপার-বাক্য ধরিয়াই বাাখা। করিয়াছেন। কিন্ত ঐ বাকাট আবও অতি প্রাচীন প্রবাদ, এইরুপও প্রবাদ তুনা বার।

ঐ হেতু ছণ্ট হইবে না। কারণ, হেতুর প্রকৃত লক্ষণ তাহাতে আছেই, স্কুতরাং ঐ হেতু হেল্লাভাদের মধ্যে গণ্য নহে, ইহাই বৈশেষিক সম্প্রদারের যুক্তি।

#### ভাষ্য। অথ ছলম্

অনুবাদ। অনন্তর অর্থাৎ হেরাভাস নিরূপণের পরে (ক্রমপ্রাপ্ত) ছল (নিরূপণ করিয়াছেন)।

## সূত্র। বচনবিঘাতো২র্থবিকজ্পোপপত্যা ছলং ॥১০॥৫১॥

অনুবাদ। বক্তার অভিপ্রেত অর্থের বিরুদ্ধার্থ-কল্পনারূপ উপপত্তির দ্বারা বাক্যের ব্যাঘাত করাকে ছল বলে।

ভাষ্য। ন সামাত্তলকণে ছলং শক্যমুদাহর্ত্তুং বিভাগে তুদাহরণানি। অনুবাদ। সামাত্ত লকণে ছলের উদাহরণ দেওয়া যায় না। বিভাগে কিন্তু অর্থাৎ ছলের বিশেষ লকণেই উদাহরণগুলি বলিব।

টিগ্লনী। প্রথম ক্রের হেড়াভানের পরেই ছলের নাম বলা হইরাছে। স্কুতরাং তদন্তমারে মহর্ষি হেরাভানের পরেই তাহার উদ্দিষ্ট ছল পদার্থের নিরূপণ করিরাছেন। ভাষ্যকার "অথ ছলং" এই কথার ছারা ইহাই প্রকাশ করিরাছেন। ক্রের 'অর্থবিকর' বলিতে বাদীর অভিপ্রেত অর্থের বিক্ষার্থ করনা। ঐ করনারূপ উপপত্তির ছারা বাদীর বাক্যের বিঘাত করাই ছল। স্বর্থাৎ বে অর্থ বাদীর তাৎপর্যাবিষয় নহে, বাদীর বাক্যের দেই অর্থ করনা করিরা বাদীর প্রযুক্ত

হেতৃতে বে লোব প্রদর্শন, তাহাই ছল। এই ছল বাকাবিশেব। বিকল্পার্থ করনাই ছলবাদীর উপপত্তি বা যুক্তি, উছা ছাড়া তাহার আর কোন উপপত্তি নাই। স্কুতরাং বাদীর বাকোর বিকল্পার্থ বা বাদীর তাৎপর্যাবিষয়ীভূত অর্থ ছাড়া বাদীর বাকোর আর একটা অর্থত ব্যাখ্যা করিতে পারা চাই, নচেৎ ছল হইতে পারিবে না। এই অর্থাপ্তর-করনা কেবল কোন শন্ধবিশেষকে ধরিয়াই যে হইবে, এমন কথা নহে; যে দিক্ দিয়াই হউক, বাদীর তাৎপর্য্য ভিন্ন অন্ত তাৎপর্য্যের করনা করিয়া বাদীর হেতৃতে দোষ প্রদর্শন করিলেই তাহা ছল হইবে। এই ছলের উদাহরণ বিশেষ-লক্ষণে বলা হইয়াছে। কারণ, দেই বিশেষ ছল ভিন্ন ছলের উদাহরণ প্রদর্শন অসম্ভব। ছলের উদাহরণ দেখাইতে হইলেই কোন একটি বিশেষ ছলের উদাহরণকেই উরেথ করিতে হইবে। দেই বিশেষ ছলের লক্ষণ না বলিলেও তাহার উদাহরণ দেখান মাইবে না। এ জন্ত ছলের বিশেষ লক্ষণগুলিতেই অর্থাৎ দেই বিশেষ লক্ষণ-স্কুত্রন্তরে ভাষোই ছলের উদাহরণ বলা হইয়াছে। ভাষ্যে "বিভাগে তু" এই স্থলে বিভাগে শব্দের ছারা বিশেষ লক্ষণ বুঝিতে হইবে। তাৎপর্য্যানীকার বলিয়াছেন, —"বিভজ্যত ইতি বিভাগো বিশেষলক্ষণম্"। ১০॥

ভাষ্য। বিভাগশ্চ।

## সূত্র। তৎ ত্রিবিধৎ বাক্ছলং সামাস্তচ্চনমুপ-চারচ্ছলঞ্চ ॥ ১১॥৫২॥

অনুবাদ। বিভাগ অর্থাৎ ছলের বিভাগ-সূত্র। সেই ছল তিন প্রকার,—
(১) বাক্ছল, (২) সামান্তছল এবং (৩) উপচারছল।

টিগ্রনী। পূর্বাহ্ তের দারা ছলের সামান্ত লক্ষণ হচনা করির। এই হুত্রের দারা মহর্বি ছলের বিভাগ করিয়াছেন। বিশেষ বিশেষ নামের দারা বিশেষ বিশেষ পদার্থগুলির উরেধ কর্বাৎ পদার্থগুলির বিশেষ নাম কীর্ত্তনকে বিভাগ বলে। উহা উদ্দেশেরই অন্তর্ভুত। উহা না করিলে বিশেষ লক্ষণ বলা যায় না, এ জন্ত উহা করিতে হয়। পরস্ত নির্মের জন্তও উহা করা হয়। ছল বছ প্রকার হইতে পারিলেও এই হুত্তোক্ত তিন প্রকারের মধ্যেই সমস্ত ছল আছে, ইহা ছাড়া অন্তঃপ্রকার ছল আর নাই, এই নিয়ম জ্ঞাপনের জন্তও মহর্ষি ছলের এই বিভাগস্থাট বলিয়াছেন। ভাষ্যে বিভাগ শক্ষের দারা এখানে বিভাগস্তা বুঝিতে হইবে। তাৎপর্যাটীকাকার এখানে বিলাগছেন,—"বিভজাতেহনেনেতি বিভাগঃ স্থান্ত্রত"।

এই স্থত্রের শেষে একটি 'ইন্ডি' শব্দ অনেক পুস্তকেই দেখা বার। মুক্তিত স্থারবার্ত্তিকেও উহা দেখা বার। কিন্ত এখানে 'ইন্ডি' শব্দের কোন প্রয়েজন নাই। শ্রীমদ্বাচম্পতি মিশ্রও তাঁহার স্থারস্কটীনিবদ্ধে ইন্ডিশব্দান্ত স্থা এহণ করেন নাই। "তং ত্রিবিধং" এই অংশও অনেকে ভাষ্যকারের কথা বলিয়া স্থ্রে এহণ করেন নাই। বস্তুতঃ উহা স্থ্রের অন্তর্গত। অনুমান-স্থ্যে ভাষ্যকারের কথার ধারাও ইহা প্রতিপন্ন আছে (পঞ্চম স্থ্র-ভাষ্যের শেব ভাগ ক্রইবা)।১১॥ ক্র হেতু ছণ্ট হইবে না। কারণ, হেতুর প্রকৃত লক্ষণ তাহাতে আছেই, স্কুতরাং ঐ হেতু হেস্কান্ডাদের মধ্যে গণ্য নহে, ইহাই বৈশেষিক সম্প্রদারের যুক্তি।

ভারাচার্য্য মহরি গোতমের অভিপ্রার মনে হর এই বে, বে হেতুছলে অন্থমিতি হইলে যথার্থ অন্থমিতিই হয়, তাহাকেই হেতু বলা উচিত। বে হেতু সাধ্যবর্ধের ব্যাপা এবং সাধ্যবর্ধীতে বর্জনান হইলেও কোন হলে সাধ্যবর্ধীতে বস্ততঃ সাধ্যবর্ধ না থাকার যথার্থ অন্থমিতির প্রবােজক হইতেই পারিবে না, সেধানে অন্থমিতি হইলেও অম অন্থমিতি হইবে, সেই হেতু বাহিত। এবং বে হেতুর তুলারল প্রতিপক্ষ অন্ত হেতু প্রযুক্ত হওয়ায় সেধানে সাধ্য-সংশ্রহ জায়িবে, অন্থমিতি জায়িবেই পারিবে না, তাহা সংপ্রতিপক্ষিত হেতু। এই বাহিত ও সংপ্রতিপক্ষিত হেতু যখন কোঝায়ও কখনও যথার্থ অন্থমিতির প্রয়োজক হয় না, তথন এরূপ হেতুকে প্রকৃত হেতু বলা যায় না। কারণ, সাধ্যমাধনম্বই হেতুর লক্ষণ; তাহা ঐরপ হেতুতে না থাকায় উহা অহেতু, উহা হেতুরূপে প্রবৃক্ত হইলে হেছাভাসই হইবে। মূলকথা হইল মে, হেছাভাস শক্ষের মধ্যে যে হেতু শক্ষ আছে, বৈশেষিক মতে তাহার অর্থ সাধ্যধর্মের ব্যাপ্য এবং সাধ্যমন্ত্রীতে বর্তনান হেতু, আর ভায়নতে উহার অর্থ সাধ্যমাধন বা ধর্থা অন্থমিতির প্রয়োজক হেতু। ইহা হইতেই বৈশেষিক ও ভায়ে হেল্বাভাস ত্রিবিধ এবং পঞ্চবিদ, এই তই মতের স্কাষ্ট হইরাছে। (২ আণ, ৪ স্ক্রেটিপ্রনীতে ভারস্থাত হেতুর লক্ষণ মন্তব্য)। ৯ ॥

#### ভাষা। অথ ছলম্

925

অনুবাদ। অনন্তর অর্থাৎ হেরাভাদ নিরূপণের পরে (ক্রমপ্রাপ্ত) ছল (নিরূপণ করিয়াছেন)।

# সূত্র। বচনবিঘাতো হর্থবিকজ্পোপপত্যা ছলং ॥১০॥৫১॥

অনুবাদ। বক্তার অভিপ্রেত অর্থের বিরুদ্ধার্থ কল্পনার্ত্তপ উপপত্তির স্বারা বাক্যের ব্যাঘাত করাকে ছল বলে।

ভাষ্য। ন সামান্তলকণে ছলং শক্যমুদাহর্ত্তুং বিভাগে তুলাহরণানি। অনুবাদ। সামান্ত লক্ষণে ছলের উদাহরণ দেওয়া যায় না। বিভাগে কিন্তু অর্থাৎ ছলের বিশেষ লক্ষণেই উদাহরণগুলি বলিব।

টিগ্ননী। প্রথম হতে হেখাভাদের পরেই ছলের নাম বলা হইরাছে। স্কুতরাং তদক্ষপারে মহর্দি হেখাভাদের পরেই তাঁহার উদ্দিষ্ট ছল পদার্থের নিরূপণ করিয়াছেন। ভাষ্যকার "অথ ছলং" এই কথার দ্বারা ইহাই প্রকাশ করিয়াছেন। হতে 'অর্থবিকর' বলিতে বাদীর অন্তিপ্রেত অর্থের বিক্তরার্থ করনা। ঐ করনারূপ উপপত্তির দ্বারা বাদীর বাক্যের বিঘাত করাই ছল। অর্থাৎ বে অর্থ বাদীর তাৎপর্যাবিষয় নহে, বাদীর বাক্যের সেই অর্থ করনা করিয়া বাদীর প্রযুক্ত

হেতৃতে বে দোব প্রদর্শন, তাহাই ছল। এই ছল বাক্যবিশেব। বিক্লার্থ করনাই ছলবাদীর উপপত্তি বা যুক্তি, উহা ছাড়া তাহার আর কোন উপপত্তি নাই। স্থতরাং বাদীর বাক্যের বিক্লার্থ বা বাদীর তাৎপর্য্যবিষ্ণাভূত অর্থ ছাড়া বাদীর বাক্যের আর একটা প্রস্থিও ব্যাখ্যা করিতে পারা চাই, নতেৎ ছল হইতে পারিবে না। এই অর্থাপ্তর-করনা কেবল কোন শন্ধবিশেষকে ধরিরাই বে হইবে, এমন কথা নহে; বে দিক্ দিয়াই হউক, বাদীর তাৎপর্য্য কিরনা করিয়া বাদীর হেতৃতে দোব প্রদর্শন করিলেই তাহা ছল হইবে। এই ছলের উদাহরণ বিশেষ-লক্ষণে বলা হইরাছে। কারণ, দেই বিশেষ ছল ভিন্ন ছলের উদাহরণ প্রদর্শন অসম্ভব। ছলের উদাহরণ দেখাইতে হইলেই কোন একটি বিশেষ ছলের উদাহরণকেই উরেথ করিতে হইবে। দেই বিশেষ ছলের লক্ষণ না বলিলেও তাহার উদাহরণ দেখান যাইবে না। এ জন্ত ছলের বিশেষ লক্ষণগুলিতেই অর্থাৎ দেই বিশেষ লক্ষণ-স্বাত্ররের ভাষোই ছলের উদাহরণ বলা হইরাছে। ভাষ্যে "বিভাগে তু" এই হুলে বিভাগ শন্ধের ঘারা বিশেষ লক্ষণ বুঝিতে হইবে। তাৎপর্য্য-টীকাকার বলিরাছেন, —"বিভজাত ইতি বিভাগো বিশেষলক্ষণম্"। ১০॥

ভাষা। विভাগশ্চ।

## সূত্র। তৎ ত্রিবিধৎ বাক্ছলং সামাক্তলমুপ-চারচ্ছলঞ্চ ॥ ১১॥৫২॥

অনুবাদ। বিভাগ অর্থাৎ ছলের বিভাগ-সূত্র। সেই ছল তিন প্রকার,—
(১) বাক্ছল, (২) সামান্তছল এবং (৩) উপচারছল।

টিগ্লনী। পূর্ব্বস্থারের দারা ছলের সামান্ত লক্ষণ স্থচনা করিয়া এই স্থানের দারা মহর্বি ছলের বিভাগ করিয়াছেন। বিশেব বিশেব নামের দারা বিশেব বিশেব পদার্থগুলির উরেও ক্ষর্গাৎ পদার্থের বিশেব নাম কীর্ত্তনকে বিভাগ বলে। উহা উদ্দেশেরই অন্তর্ভূত। উহা না করিলে বিশেব লক্ষণ বলা ঘার না, এ জন্ত উহা করিতে হয়। পরস্ত নিয়মের ক্ষন্ত উহা করা হয়। ছল বছ প্রকার হইতে পারিলেও এই স্থোক্ত তিন প্রকারের মনোই সমস্ত ছল আছে, ইহা ছাড়া অন্ত:প্রকার ছল আর নাই, এই নিয়ম জ্ঞাপনের জন্তও মহর্বি ছলের এই বিভাগস্ত্রটি বলিয়ছেন। ভাষো বিভাগ শব্দের দারা এখানে বিভাগস্ত্র বুঝিতে হইবে। তাৎপর্যাধীকাকার এখানে বিলিয়াছেন,—"বিভজাতেহনেনেতি বিভাগং স্থ্রস্ক্রতে"।

এই স্ত্রের শেষে একটি 'ইতি' শব্দ অনেক পুত্তকেই দেখা যায়। মুদ্রিত ভারবার্ত্তিকেও উহা দেখা যায়। কিন্তু এখানে 'ইতি' শব্দের কোন প্ররোজন নাই। শ্রীমন্বাচম্পতি মিশ্রও তাঁহার ভারস্কীনিবজে ইতিশব্দান্ত সূত্র এহণ করেন নাই। "তং ত্রিবিবং" এই অংশও অনেকে ভাষ্যকারের কথা বলিয়া সূত্রে এহণ করেন নাই। বস্তুতঃ উহা স্ত্রের অন্তর্গত। অমুমান-সূত্রে ভাষ্যকারের কথার দ্বারাও ইহা প্রতিপন্ন আছে (পঞ্চম স্থ্র-ভাষ্যের শেব ভাগ ক্রন্তব্য)।১১॥ ভাষ্য। তেষাং

# সূত্র। অবিশেষাভিহিতেইর্থে বক্তুরভিপ্রায়াদর্থা-ন্তরকম্পনা বাক্চ্ছলম্॥ ১২॥৫৩ ॥

অনুবাদ। সেই ত্রিবিধ ছলের মধ্যে অবিশেষে উক্ত হইলে অর্থাৎ দ্বিবিধ অর্থের বোধক সমান শব্দ প্রয়োগ করিলে অর্থ বিষয়ে বক্তার অভিপ্রেত অর্থ হইতে ভিন্ন অর্থের কল্পনা অর্থাৎ ঐরপ অর্থাস্তর কল্পনার দ্বারা যে দোষ প্রদর্শন, তাহা বাক্ছল।

ভাষ্য। নবক্ষলোহয়ং মাণবক ইতি প্রয়োগঃ। অত্র নবঃ ক্ষলোহ-স্থেতি বজুরভিপ্রায়ঃ। বিগ্রহে তু বিশেষো ন সমাসে। তত্রায়ং ছলবাদী বজুরভিপ্রায়াদবিবক্ষিতমন্তমর্থং নবক্ষলা অস্ত্রেতি তাবদভিহিতং ভবতেতি বল্লয়তি। ক্লয়িছা চাসস্তবেন প্রতিষেধতি, একোহস্ত ক্ষলঃ কুতো নবক্ষলা ইতি। তদিদং সামান্তশন্দে বাচি ছলং বাক্চ্ছলমিতি।

অমুবাদ। 'এই বালক নবকম্বলবিশিষ্ট' এইরূপ প্রয়োগ হইল। এই প্রয়োগে এই বালকের নৃতন কম্বল, ইহাই বক্তার অভিপ্রায় অর্থাৎ অভিপ্রেত। বিগ্রহে অর্থাৎ 'নবকম্বল' এই বহুব্রীহি সমাসের ব্যাসবাক্যেই বিশেষ আছে, সমাসে বিশেষ নাই। সেই প্রয়োগে এই ছলবাদী বক্তার অভিপ্রেত ভিন্ন – কি না অবিবক্ষিত অর্থাৎ বক্তা যে অর্থ বিলতে ইচ্ছা করেন নাই, এমন অর্থ 'এই' বালকের নয়খানা কম্বল, ইহা আপনি বলিয়াছেন', এইরূপে কর্লনা করে। কর্লনা কবিয়া অসম্ভব হেতুক প্রতিষেধ্য করে। (সে প্রতিষেধ্য কিরূপ, তাহা বলিতেছেন) এই বালকের একখানা কম্বল, নয়খানা কম্বল কোথায় ? সেই এই সামান্য শব্দ অর্থাৎ উভয় অর্থেই সমান শব্দরূপ বাক্যনিমিত্তক ছল বাক্ছল।

টিগ্লনী। মহবি-কথিত ত্রিবিধ ছলের মধ্যে প্রথম বাক্ছল। বাক্যনিমিত্তক দে ছল অর্থাৎ উত্য অর্থে বাক্যটি সমান হওয়ায় এবং দেইজপ বাক্য প্রয়োগ করাতেই ছল করিতে পারায় বাক্য যে ছলের নিমিত্ত, দেই ছলকে বাক্ছল বলে। ইহাই বাক্ছল শঙ্কের বৃৎপত্তিলভ্য অর্থ। ভাষে "বাচি ছলং" এই কথার দ্বারা শেষে বাক্ছল শঙ্কের এই বৃৎপত্তি প্রদর্শিত হইয়ছে। ঐ হলে 'বাচি' এথানে নিমিত্রার্থে সপ্থমী বিভক্তি প্রযুক্ত হইয়ছে। হুত্রে 'অবিশেষাভিহিত' এই কথার দ্বারা পূর্ব্বোক্ত উভয়ার্থে সমান শক্ষকেই লক্ষ্য করা হইয়ছে। উদ্যোতকর ঐ কথার দ্বারা সমান বাক্য বা সমান পদই বৃথিতে বলিয়াছেন। তাহা হইলে যে বাক্য বা যে পদ নির্বিশেষে অভিহিত অর্থাৎ উভয়্ব অর্থে ই সমানগ্রপে উচ্চারিত, তাহাই হুত্রে বলা

ইইরাছে "অবিশেষাভিহিত"। ঐকপ শব্দ প্ররোগ করিলে তাহার মার্গ বিষয়ে যে মার্গছরের করনা, তাহা বাক্ছল। ফরে 'অগ' শব্দের প্ররোগ থাকার ইহাই বুরিতে হইবে। অর্থাৎ শব্দে আগিন্তর করনা নহে, ঐকপ শব্দ প্রবৃক্ত হইলে তাহার একটি মর্গে আর একটি মর্গের করনা আগিং বে অর্থাট বজার তাৎপর্যাবিষয় নহে, সেই আর্থাকে বজার তাৎপর্যাবিষয় বলিয়া করনা। ফরে "বজুরভিপ্রায়াং" এই কথা থাকার এইকপ আর্থ বুরা যায়। উল্যোতকর ফরে আর্থ শব্দের পূর্বোক্তন প্ররোজন বর্ণনা করিয়াছেন। ফরে অভিপ্রায় শব্দের আর্থ এথানে 'অভিপ্রেত'। অভিপ্রায় শব্দের হিজা' আর্থ গ্রহণ করিয়া ফরে কোনক্রপ উপপত্তি ( বজুরভিপ্রায়ং উপেক্য অবিজ্ঞার ইত্যাদি রাখ্যা করিয়া) করিতে পারিলেও ভাষ্যে অভিপ্রায় শব্দের অভিপ্রেত অর্থ। বজার ই স্বন্ধত মনে হয়। বজার অভিপ্রেত হইতে অন্ত, অর্থাৎ বজার অনভিপ্রেত অর্থ। তাহারই বিবরণ অবিবিক্তিত অর্থাৎ বজা যাহা বলিতে ইচ্ছা করেন নাই, এমন অর্থ।

এখন এই বাক্ছলের উদাহরণ বুরিতে হইবে। কোন বালক একখানা নৃতন কথল গাত্রে দিয়া আদিয়াছে, তাহাকে দেখিয়া কোন বাদী বলিলেন,—"নবকপলোহয়ং মাণবকঃ" অর্থাৎ এই বালক নৃতন কম্বলবিশিষ্ট। এখানে 'নবকম্বন' এইটি বছত্রীহি সমাস। "নব: কম্বলোইড্ড" এইরপ বাদবাক্যে উহার হারা বুঝা যায়, এই ব্যক্তির নৃতন কম্বল আছে। "নব কম্বলা অশু" এইরপ বাাদবাকো উহার দ্বারা বুঝা যায়, এই বাব্লির নরখানা কংল আছে। দ্বিবিধ ব্যাদবাকে,ই নৰকম্বল এইরূপ বছরীহি সমাস হয়, স্কুতরাং সমানে কোন বিশেষ নাই অর্গাৎ উভয় অর্গেই 'নবকম্বল' এইটি সমান শব্দ, ব্যাগবাকোই কেবল বিশেষ আছে। এবং এক পক্ষে নব শব্দ, अस भटक नवन भक्त । नव भटकत अर्थ नृज्य, नवन भटकत अर्थ नव मश्श्राक, किस्तु छेज्य भटकहे 'নবকশ্বল' এই বাকাটি সমান। "নবকশ্বল" বাকোর প্রতিপাদা অর্গরন্তের মধ্যে 'নুতন কল্পলবিশিষ্ট' এইরপ অর্থ ই বক্তার অভিপ্রেত এবং দেখানে জরপ অর্থ ই সম্ভব, বিভীর অর্থটি সম্ভব ও নছে। কিন্তু ছলবাদী প্রতিবাদী বলিয়া বদিলেন –কৈ, এই বালকের নরখানা কম্বল কোখায় ? ইছার ত একথানা ছাড়া আর কম্বল দেখি না। প্রতিবাদী ঐরূপ অর্থান্তর করনা করিয়া অসম্ভবের দ্বারা এথানে বাদীর কথার প্রতিষেধ করিলেন। এই ছল ঐ স্থলে 'নবকম্বল' এই বাকানিমিত্তক। বাদী নৰ কম্বল না বলিয়া যদি 'নূতন কম্বল' এইরপ কথা বলিতেন, তাহা হইলে প্রতিবাদী ঐ ছল করিতে পারিতেন না, বিজ্ঞার্থ করনারপ উপপত্তি ঘটিত না, স্থতরাং ঐরপ ছল বাকছল। যখন কোন বাদী অনুমানের হারা অপরকে বুঝাইতে বাইবেন,—"নেপালাদাগতো≥রং নবকম্বল্বাৎ, আঢ়োহয়ং নবক্ষলত্বাং" অৰ্থাং এই ব্যক্তি নেপাল দেশ হইতে আদিয়াছে অথবা এই ব্যক্তি ধনী, কারণ, এই ব্যক্তি নবকম্বলবিশিষ্ট, এভাদৃশ নবক্ষল নেপাল ভিন্ন আর কোখাও মিলে না এবং দরিম্র লোকেও ক্রম করিতে পারে না। এইরূপ স্থাপনার ছলকারী প্রতিবাদী যদি বলেন, এই ব্যক্তির নরখানা কংল নাই, তাহা হইলে তিনি বাদীর হেতুকে সাধ্যদম বা অসিদ্ধ নামক হেডাভাদ বলিলেন। অর্থাৎ তোমার প্রযুক্ত হেতু এই ব্যক্তিতে নাই, উহা অসিদ্ধ, ইহাই তাঁহার প্রকৃত বক্তবা। স্তরাং ঐরূপ অর্ণাছর করনার হারা বাদীর হেতুর দোষ প্রদর্শনই ঐ হলে ছলের প্রকৃত উদ্দেশ্য। বস্তুতঃ তাহাতে বাদীর হেতুর অসিদ্ধন্ধ প্রদর্শন হর না। কারণ, বাদীর হেতু নৃত্ন কম্বলবিশিষ্টন্ধ, তাহা দেই ব্যক্তিতে আছেই। বাদীর বিবক্ষিত হেতুতে দোষ প্রদর্শন না হওয়ায় ঐ ছল সহত্তর নহে, ঐ জন্মই উহা অসহত্তর। বাদীর হেতুতে যদি অন্ত কোন দোষও থাকে, তথাপি ছলকারী বে দোব দেখাইয়াছেন, তাহা ঠিক হয় নাই। কারণ, ছলকারী অন্ত অর্থ গ্রহণ করিয়া দোব দেখাইয়াছেন, বাদীর অভিপ্রেত অর্থে দোষ দেখাইতে পারেন নাই।

পরবর্তী স্থায়াচার্যাগণ এইরপে নবক্ষলত্ব হেতু গ্রহণ করিয়াই বাক্ছলের পূর্কোক্ত প্রকার উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। ভাষ্যকার নবক্ষলভ্বকে সাধাধর্মারূপে গ্রহণ করিয়াই উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন, দেরপেও ছল হইতে পারে। নবকংগর সাধন করিতে বে হেতু প্রয়োগ করা হইবে, সেই হেতু বাধিত, উহা সাধ্যধর্মশৃত্য ধর্মীতে থাকার হেত্বাভাস, ইহাই সেথানে ছক-বাদীর শেষ বক্তব্য হইবে। ফলকথা, যে দিকেই হউক, পূর্কোক্ত প্রকার অগন্তির কল্লনার দারা বাদীর হেতৃতে যে কোনরূপ দোষ প্রদর্শনই বাক্ছলের উদ্দেশ্র। এইরূপ "গ্রোক্রিয়াণী" এইরূপ প্ররোগ করিলে বদি কেই বলেন, – বাণের শৃষ্ণ কোথার ? বাণের শৃষ্ণ নাই; স্কুতরাং বাণে শৃষ্ণ সাংন করিতে তুমি বে হেডু প্রয়োগ করিবে, তাহা বাধিত হইবে। গো শব্দের অনেক অর্থ অভিধানে কপিত হইরাছে। ভারমতে শ্লিষ্ট শব্দের সবগুলি অর্থ ই মুখ্য। গো শব্দের গো অর্থের ন্তার বাণ অর্থও মুখ্য। বালী গো অর্থে এখানে গো শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন, কিন্তু প্রতিবাদী 'বান' অর্থ প্রহণ করিয়া পূর্কোক্ত প্রকার কথা বলিলে তাহা বাক্ছল হইবে। এবং বিবাণ শব্দের প্তশুক্ষ এবং হতিদন্ত এই উভয় অর্থ ই অভিগানে অভিহিত আছে। (প্তশুক্ষেত-দন্তরো-র্ব্বিরাণং ইত্যমরঃ )। কোন বাদী "গ্রছো বিধাণী" এইরূপ প্রয়োগ করিলে বদি কেছ বিধাণ শব্দের শুল অর্থ এহণ করিয়া বলেন, হস্তীর শুল কোখায় ? হস্তীর শুল নাই, তাহা হইলেও বাক্ছল হইবে। বাদী ঐ স্থলে হতিদন্ত অর্থে ই বিষাণ শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন, স্নতরাং বাদীর অভিপ্রেত অর্থে কোন দোষ নাই। এইরূপ কোন বাদী বলিলেন,—"খেতো ধাবতি"। খেত শক্তের দারা খেতরূপ-বিশিষ্ট অর্থ ই এখানে বাদীর অভিপ্রেত। পূর্ব্বোক্ত বাদীর বাক্য প্রবণ করিয়া প্রতিবাদী বাদীর 'বেতঃ' এই কথার মধ্যে 'খা ইতঃ' এইরূপে সন্ধি বিশ্লেষ করিয়া যদি বলেন, এই স্থান দিয়া ত কুকুর বাইতেছে না, কুকুর কোণায় ? তাহা হইলে এথানেও বাক্ছল হইবে। খন্ শক্ষের কুকুর অর্থ প্রসিদ্ধই আছে। খন্ শব্দের প্রথমার একবচনে পুংলিঙ্গে 'খা' এইরূপ পদ হয়, স্থতরাং 'খা ইতো ধাৰতি' এইজপে পূৰ্ব্বোক্ত ৰাদিবাক্যের ব্যাখ্যা করিয়া প্রতিবাদী ঐজপ ছল করিতে পারেন, কিন্তু বাদীর অভিপ্রেত অর্থে দোব না হওয়ার উহা সহ্তর হইবে না। সর্বত্তই বাদীর অভিপ্রেত অর্থে দোষ প্রদর্শন না হওয়ার ছল মাত্রই অস্ভ্তর। বাদীর অভিপ্রেত অর্থ বুঝিয়াই হউক আর মা বুবিয়াই হউক, পূর্ব্বোক্ত প্রকারে অগস্তির করনার ছারা দোধোন্ভাবন করিলে ছল করা হয়। অভাভ ছলেও তাহা ২ইতে পারে, অর্গাৎ বাদীর অভিপ্রেত অর্গ বুরিয়াও ছল করা বাইতে পারে, উদ্যোতকর ইহা স্পাইই বলিয়াছেন। এই বাক্ছলের বৈচিত্রাট গ্রহণ করিয়াই আলক্ষারিকগণ ক্লেববক্রোক্তি নামে অণকার গ্রহণ করিয়াছেন। বেমন "কে যুবং তল এব সম্প্রতি বয়ং" ইত্যাদি

কবিতার প্রশ্ন হইরাছে—"কে যুরং" অর্থাৎ তোমরা কে ? উত্তরবাদী 'ক' শদ্বের সপ্তমীর একবচনে 'কে' এই পদ ধরিয়া এবং 'ক' শদ্বের জল অর্থ অভিধানে অভিহিত থাকার, ঐ জল অর্থ গ্রহণ করিয়া 'কে যুরং' এই প্রশ্ন-বাক্যের 'জলে যুয়ং' এইরূপ ব্যাখ্যা করিয়া অর্থাৎ বাদীর অভিপ্রেত অর্থ হইতে অন্ত অর্থের করনা করিয়া প্রতিবাদ করিলেন—'হল এব সম্প্রতি বয়ং' অর্থাৎ আমরা জলে কোথার ? আমরা সম্প্রতি হলেই আছি। এই বজ্যোক্তি কাব্যে বাগ্বৈচিত্র্য সম্প্রাদন করার শন্ধালন্ধার মধ্যে গণ্য হইরাছে। মনে হয়, গোতমোক্ত বাক্ছলই এই বজ্যোক্তি অল্মার উদ্ভাবন করাইয়াছে।

ভাষ্য। অস্ত প্রত্যবস্থানং—সামাত্যশব্দতানেকার্যন্তেহত্তরাভিধানকল্পনারাং বিশেষবচনং। নবকল্পল ইত্যনেকার্থস্যাভিধানং, নবঃ
কল্পলোহস্ত নবকল্পলা অস্ত্যেতি। এতন্ত্রিন্ প্রযুক্তে যেরং কল্পনা, নবকল্পলা অস্ত্যেত্ত্ব্ভবতাহভিহ্তিং তচ্চ ন সম্ভবতীতি। এতস্তাম্ভতরাভিধানকল্পনারাং বিশেষো হক্তব্যঃ, যন্ত্রাদ্বিশেষোহর্পবিশেষের্ বিজ্ঞারতেহরমর্থোহনেনাভিহ্ত ইতি। স চ বিশেষো নান্তি, তন্মান্মিধ্যাভিযোগমাত্রমেতদিতি।

প্রদিদ্ধন্দ লোকে শব্দার্থদন্তব্যাহিত্বানাভিধেয়নিয়মনিয়োগঃ, অন্তাভিধানস্থায়মর্থোইভিধেয় ইতি, সমানঃ সামান্তশব্দস্থা, বিশেষো বিশিক্তশব্দস্থা, প্রযুক্তপূর্ববান্দেমে শব্দা অর্থে প্রযুক্তান্তে নাপ্রবৃত্তপূর্বাঃ, প্রয়োগশ্চার্থদন্তব্যার্থঃ, অর্থপ্রতায়াচ্চ ব্যবহার ইতি। তবৈরমর্থগতার্থে শব্দপ্রয়োগে সামর্থাং সামান্তশব্দস্থা প্রয়োগনিয়মঃ। অজাং গ্রামং নয়, সর্পিরাহর, রাক্ষাণং ভোজয়েতি। সামান্তশব্দাঃ সন্তোহর্থাবয়বের প্রযুক্তান্তে সামর্থাং, যত্রার্থক্রিয়াচোদনা সম্ভবতি তত্র প্রবর্ত্তে নার্থদামান্তে, ক্রিয়াচোদনাহসম্ভবাং। এবময়ং সামান্তশব্দাে নবকম্বল ইতি, যোহর্থঃ সম্ভবতি নবঃ কম্বলোহস্তেতি তত্র প্রবর্ত্তে, যস্তান্তানার্থনিয়রাক্রোপালস্তান অন্তেতি তত্র ন প্রবর্তিত। সোহয়মন্ত্রপপদ্যমানার্থনিয়নয়া পরবাক্রোপালস্তান বজ্লত ইতি।

সমুবাদ। এই বাক্ছলের প্রত্যবস্থান অর্থাৎ প্রতিষেধ বা খণ্ডন (বলিতেছি) অর্থাৎ ইহা যে সত্তর নহে, তাহা বাদী যেরূপে বুঝাইবেন, তাহা বলিতেছি। সামান্ত শব্দের অনেকার্থতা থাকিলে অর্থাৎ কোন একটি সামান্ত শব্দের যদি একাধিক মুখ্যার্থ থাকে, তবে সেখানে একতর অর্থের অর্থাৎ কোন একটি বিশেষ অর্থের কথন কল্পনা করিলে বিশেষ বলিতে হয়। বিশদার্থ এই ষে, নবকম্বল শব্দের দারা একাধিক অর্থের কথন হয়, (সে কি কি অর্থ, তাহা বলিতেছেন) ইহার নূতন কম্বল আছে (এবং) ইহার নরখানা কম্বল আছে। এই নবকম্বল শব্দ প্রয়োগ করিলে ইহার ন্তুখানা কম্বল আছে, ইহা আপনি বলিয়াছেন, এই যে কল্লনা—তাহা সম্ভব হয় না। (কারণ) এই একতর অর্থের কথন কল্পনা করিলে অর্থাৎ ইহার নয়খানা কম্বল আছে, এই অর্থবিশেষই নবকম্বল শব্দের দ্বারা কথিত হইয়াছে, ইহা কল্পনা করিলে বিশেষ বলিতে হউবে। যে বিশেষ বশতঃ অর্থবিশেষগুলির মধ্যে এই শব্দের দারা এই অর্থ অভিহিত হইয়াছে, এইরূপে বিশেষ অর্থাৎ অর্থবিশেষ বুঝা যায়, সে বিশেষ কিন্তু নাই, তর্গাৎ এখানে নবকম্বল শব্দের ছারা ইহার নয়খানা কম্বল আছে, এই অর্থ ই বুবিতে হইবে, এই বিষয়ে কোন বিশেষ অর্থাৎ প্রকরণ প্রভৃতি নিয়ামক নাই, স্থুতরাং ইহা মিথাা অভিযোগ মাত্র। (তাৎপর্যা এই যে, যখন নৰকম্বল শব্দের দারা মুখারপেই দুইটি অর্থের বোধ হয় এবং তন্মধ্যে এখানে ইহার নূতন কম্বল আছে, এই অর্থ ই সম্ভব, তখন ঐ সম্ভব অর্থ গ্রহণ না করিয়া ইহার নয়খানা কম্বল আছে, এইরূপ অসম্ভব অর্থটির গ্রহণ করা এবং বাদী ঐরপই বলিয়াছেন বলিয়া কল্পনা করা নিতান্ত অমুচিত )।

শব্দ ও অর্থের সম্বন্ধ লোকে প্রসিদ্ধই আছে। (সে সম্বন্ধ কি, তাহা বলিতেছেন) অভিধান ও অভিধেয়ের অর্থাৎ শব্দ এবং তাহার বাচ্য অর্থের যে নিয়ম, তিবিষয়ে নিয়োগ, অর্থাৎ এই শব্দ ইতে এই অর্থ ই বুঝিতে ইইবে, এইরূপ সঙ্কেত। (অভিধান ও অভিধেয়ের নিয়ম কিরূপ, তাহা বলিতেছেন) এই শব্দের এই অর্থ ই অভিধেয় বাচ্য), অর্থাৎ এইরূপ নিয়ম বিষয়ে যে শব্দ-সংকেত, তাহাই শব্দ ও অর্থের সম্বন্ধ। (এই সম্বন্ধ) সামান্ত শব্দের সমান অর্থাৎ সামান্ত, বিশিষ্ট শব্দের বিশেষ। (শব্দ ও অর্থের এইরূপ সম্বন্ধ আছে, তাহাতে কি ? এ জন্ত বলিতেছেন) প্রযুক্তপূর্বর এই সকল শব্দই অর্থে (সেই সেই বাচ্য অর্থে) প্রযুক্ত ইইতেছে, অপ্রযুক্তপূর্বর এই সকল শব্দ প্রযুক্ত ইইতেছে না অর্থাৎ শব্দ ও অর্থের পূর্বেরাক্ত সম্বন্ধানুসারে পূর্বর ইইতেই এই সকল শব্দের সেই সেই অর্থে প্রয়োগ হইয়া আসিতেছে, এই সকল শব্দের পূর্বের কখনও প্রয়োগ হয় নাই, এমন নহে। (তাহাতেই বা কি ? এ জন্ত বলিতেছেন) অর্থ বোধের জন্তাই প্রয়োগ হইতেছে এবং অর্থবাধ বশতঃই ব্যবহার হইতেছে। (এ বাবৎ যাহা

বলিলেন, প্রকৃত স্থলে তাহার যোজনা করিতেছেন ) অর্থবাধার্থ অর্থাৎ অর্থবোধাই বাহার প্রয়োজন, এমন সেই এই প্রকার শব্দ প্রয়োগে সামান্ত শব্দের সামর্থ্য বশতঃ প্রয়োগের নিয়ম-আছে। (উলাহরণ প্রদর্শন পূর্ববিক পূর্বেবাক্ত কথা বুঝাইতেছেন) 'ছাগীকে প্রামে লইয়া বাও', 'গ্নত আহরণ কর', 'রাক্ষণকে ভোজন করাও'। সামাত্ত শব্দ হইয়াও অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত বাক্যে জজা, সার্পিষ্ এবং রাক্ষণ শব্দ বথাক্রমে সামাত্তাঃ ছাগী মাত্র, গ্নত মাত্র এবং রাক্ষণ মাত্রের বোধক হইয়াও সামর্থ্য বশতঃ ঐ সকল অর্থের অংশবিশেষে প্রযুক্ত হইতেছে, অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত বাক্যে ঐ তিনটি শব্দ বথাক্রমে ছাগীবিশেষ, গ্নতবিশেষ এবং রাক্ষণবিশেষই বুঝাইতেছে। (সামর্থ্য কি, তাহা বলিতেছেন) যে অর্থে প্রয়োজন নির্ববাহের উপদেশ সম্ভব হয়, দেই অর্থে (শব্দ-গুলি) প্রয়ন্ত হয়, অর্থনানাত্তে প্রন্ত হয় না। কারণ, (অর্থসামাত্তে) প্রয়োজন নির্ববাহের উপদেশ সম্ভব হয়, দেই আর্থে (শব্দ-গুলি) প্রয়ন্ত হয়, অর্থনানাতে প্রন্ত হয় না। কারণ, (অর্থসামাত্তে) প্রয়োজন নির্ববাহের উপদেশ সম্ভব হয় না। কারণ, (অর্থসামাত্তে) প্রয়োজন নির্ববাহের উপদেশ সম্ভব হয় না। কারণ, (অর্থসামাত্তে) প্রয়োজন বির্বাহের উপদেশ সম্ভব হয় না। কারণ, (অর্থসামাত্তে) প্রয়োজন প্রামে লওয়া, গ্নতমাত্রকে আহরণ করা এবং রাক্ষণ মাত্রকে ভোজন করান অসম্ভব, স্থারণ উর্বাহ ঐরপ উপদেশ বা আদেশ সম্ভব নহে, এ জন্য ঐ স্থলে অজা শব্দ ছাগীবিশেষ অর্থে, সর্পিষ্ শব্দ গ্নতবিশেষ অর্থে এবং রাক্ষণ শব্দ রাক্ষাণবিশেষ অর্থেই প্রযুক্ত হয়, বুঝিতে ছইবে)।

এইরপ 'নবকম্বল' এইটি সামাত্য শব্দ; 'ইয়ার নৃতন কম্বল আছে' এইরপ যে অর্থ ( এখানে ) সন্তব হয়, সেই অর্থে প্রবৃত্ত হয় অর্থাৎ সেই অর্থ ই বুঝায়। ইহার নয়ঝানা কম্বল আছে, এইরপ যে অর্থ কিন্তু সন্তব হয় না, সেই অর্থে প্রবৃত্ত হয় না অর্থাৎ তাহা বুঝায় না, ঐ স্থলে ঐরপ অসন্তব অর্থে উহার প্রয়োগ হয় না। ( স্তুতরাং ) অনুপ্রপদ্যমান অর্থাৎ যাহা উপপন্ন হয় না, য়াহা অসন্তব, এমন অর্থের কয়নার দ্বারা সেই এই অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত প্রকার পরবাক্য-প্রতিষেধ যুক্তিযুক্ত হয় না।

টিপ্পনী। প্রতিবাদী পূর্ব্বোক্ত প্রকার ছল করিলে, বাদী উহা যে অসহত্তর, উহা একটা মিথ্যা অন্ধ্যোগ বা অভিযোগ মাত্র, ইহা যুক্তির ছারা বুঝাইবেন; তাহাকেই বলে ছলের প্রতাবস্থান। প্রতিকৃল ভাবে অবস্থানই প্রতাবস্থান। ছলবাদী যাহা বলিয়ছেন, তাহা তিনি বলিতে পারেন না, তাঁহার করনা অযুক্ত, ইহা বুঝাইলেই তাঁহার ছলের প্রতিকৃল ভাবে অবস্থান হয়। ফলতঃ প্রতিবাদ পূর্বক কাহারও প্রতিবেশ করা বা গগুন করাকেই প্রতাবস্থান বলে এবং বস্ততঃ প্রতিবেশ না হইলেও তাহাকে প্রতাবস্থান বলা হইয়া থাকে।

ভাষাকার এথানে শিষা-হিতের জন্ম তাহার পূর্বাঞ্চদর্শিত বাক্ছলের কিরণে প্রতিষেধ

করিতে হইবে, তাহা বলিয়া গিয়াছেন। প্রথমতঃ সংক্রেপে একটি সন্দর্ভের ধারা বক্তবাটি বলিয়া পরে নিজেই তাহার বিশদ ব্যাখ্যা করিয়া বুঝাইয়াছেন। ইহাকেই বলে অপদবর্ণন, ভাষাগ্রন্থের উহা একটি লক্ষণ। বহু কলে কেবল অপদবর্ণন থাকাতেই ভাষাস্থনিকাহ হইয়া থাকে।

800

ভাষ্যকারের প্রথম কথার মর্ঘা এই যে, যে সকল অনেকার্গ-বোধক সামান্ত শব্দ আছে, যেমন গো শক্ত, মুরি শক্ত এবং নবক্ষল প্রভৃতি বাকারূপ শক্ত, ইহাদিগের ছারা কোন একটি বিশেষ অর্গ বুঝিতে হইলে দেশ, কাল, প্রকরণ, উচিতা প্রভৃতি কতকগুলি নিয়ামক বুঝা আবগ্রক, নচেং প্রকৃত স্থলে কোন্ অর্গ বজার অভিপ্রেত বা বিবক্ষিত, তাহা বুঝা বায় না। নবক্ষণ এইরূপ বছরীহি স্মাস্সিদ্ধ বাক্ষের ছারা বে ছইটি অর্থ বুঝা যায়, তাহার মধ্যে বাদীর কোন্ অৰ্থ বিৰক্ষিত, তাহা বুবিতে হইলে কোনু অৰ্থ দেখানে সম্ভব, তাহা চিস্তা করিতে হইবে এবং কোন একটি অর্থবিশেষের ব্যাখ্যা করিতে গেলেও কেন সেই অর্থবিশেষের ব্যাখ্যা করিতেছি, কোন বিশেষ বা নিগামক দেখিয়া দেই বিশেষ অর্গটিই বাদীর বিবক্ষিত বলিয়া উল্লেখ করিতেছিঃ তাহা বলিতে হউবে, তাহা না বলিলে লোকে দে কলনা শুনিবে কেন ? স্বেচ্ছামুদারে একটা বাাখ্যা করিয়া কাহারও কথায় দোব ধরিলে তাহাই বা টিকিবে কেন ? স্কুতরাং পূর্বেষাক্ত স্থলে ছলবাদী বাদীর অনেকার্যপ্রতিপাদক 'নবকম্বল' এই সামান্ত শব্দ প্রবণ করিয়া যে বাদীকে বলিলেন—আপনি এই ব্যক্তির নরধানা কমল আছে বলিয়াছেন, তাহার এই কল্পনা করিতে তিনি ঐ স্থলে ঐ অর্থ বুঝিবার পক্ষে কোন বিশেষ বা নিয়ামক পাইয়াছেন, তাহা অবগ্র বলিতে হইবে। তাহা বখন তিনি বলিতে পারেন না, সেই বিশেষ এখানে যখন কিছুই নাই, তথন তাঁহার এই কল্লনা অসম্ভব। কোন বিশেষ না থাকিলে অনেকার্থ-প্রতিপাদক বাকা বা শব্দের কোন একটি বিশেষ অর্থের কথন কল্পনা কথনই সম্ভব হইতে পারে না। বাদীর ক্থিত বালকের গাত্রে যদি পুরাতন কম্বল থাকিত অথবা অক্স কোন এমন বিশেষ বা নিয়ামক গেখানে থাকিত, যাহার হারা বাদী সেই বালক নৃতন কম্বলবিশিষ্ট, এ কথা বলিতে পারেন না, তাহা হইলে প্রতিবাদী ঐরূপ কল্লনা করিতে পারিতেন। তাহা যখন নাই, তখন ছলবাদীর ঐ কলনা বা ঐত্তর্গ কথা মিখ্যা অনুযোগ বা অভিযোগ মাত্র, উহা নির্থক দোষারোপ বা নির্থক প্রশ্ন। অনেক ভাষ্য-পুত্তকে "মিথা। নিয়োগমাত্রং" এইরূপ পাঠ আছে। কোন পুত্তকে "মিথ্যাভি-যোগমাত্রং" এইরপ পাঠ আছে। মিথ্যানুবোগ হলে মিথ্যানিয়োগ, এইরপ কথাও প্রমাদবশতঃ -মুদ্রিত বা লিখিত হইতে পারে। মূলে "মিখ্যাভিযোগমাত্রং" এইরূপ পাঠই গৃহীত হইরাছে, ঐরপ পাঠ কোন পুস্তকেও দেখা যায়। "মিখ্যানিয়োগমাত্রং" এইরূপ পাঠ প্রকৃত বলিয়া মনে स्य ना । अभीश्य देशांत विठात कतिराम ।

ভাষাঝারের পূর্ক্রণায় আপত্তি হইতে পারে বে, বাদী 'নবক্ষল' এইরূপ অনেকার্গপ্রতিপাদক সাধারণ শব্দেরই বা কেন প্ররোগ করেন ? বাদী বদি 'নৃতন ক্ষল' এইরূপ অসাধারণ বা বিশেষ শব্দের দারাই তাহার বিশেষ অর্থ টি প্রকাশ করিতেন, তাহা হইলে ত প্রতিবাদী ঠিক্ বুঝিতে পারিতেন, ইচ্ছা করিলেও পূর্ব্বোক্ত প্রকারে অর্থান্তর ক্রনা করিতে পারিতেন না। স্কুতরাং

এ ক্ষেত্রে প্রতিবাদী ছলকারীরই অপরাধ কেন ? ঐত্তরপ বাকাবক্তা বাদীরই অপরাধ নয় কেন ? এ জন্ত ভাষাকার শেষে বলিয়াছেন, —"প্রাদিদ্ধত" ইত্যাদি। ভাষাকারের ঐ কথাগুলির তাৎপর্য্য এই বে, শব্দ ও অর্থের সম্বন্ধ লোক-প্রসিদ্ধ পদার্থ। যিনি উহা জানেন না, তিনি বিচারে অধিকারীই নহেন। দিনি লোক-প্রশিদ্ধ পদার্থেও অজ্ঞ, তাহার সহিত কোন বিচারই হইতে পারে না। বাচক শব্দকে (অভিধীয়তেহনেন এইরূপ বুংপত্তিতে) অভিধান বলে। এবং ভাহার বাচ্য অর্থকে অভিধের বলে। এই শব্দের এই পদার্থ টি অথবা এই পদার্থগুলি অভিধের, এইরপ নিরম আছে। সকল অর্থ ই সকল শব্দের অভিধেয় বা বাচ্য নছে। এই নিয়ম বিষয়ে বে নিয়োগ অর্থাৎ এই শব্দের ছারা এই অর্থ অথবা এই অর্থগুলি বুঝিতে হইবে, এইরূপ বে সংশ্বত, তাহাই শব্দ ও অর্থের সম্বন্ধ। এই সংশ্বতকেই শব্দের শক্তি বলে। (দ্বিতীয়াণ্যাশ্বের প্রথমাহিকের শেষভাগ জন্টবা)। এই সংকেতাতুসাঙেই শব্দগুলি স্ব স্থ বাচ্য অর্থে পূর্ব্ব হইতেই প্রবৃক্ত হইরা আদিতেছে। এই সংকেতও সামায় ও বিশেষ, এই ছই প্রকার আছে। নানার্থবোধক সামাল্য শব্দ হইলে তাহার সংকেত সামাল্য। বিশিষ্টার্থ-বোধক বিশেষ শব্দ হইলে তাহার সংকেত বিশেষ। এই সংকেতানুসারেই শব্দগুলি স্ব স্ব বাচ্য অর্থে স্কৃতিরকাল হইতে প্রযুক্ত হইয়া আসিতেছে। অর্থবোদের জন্মই এই শব্দ প্রয়োগ হইতেছে এবং অর্থবোধ প্রযুক্তই ব্যবহার চলিতেছে। স্থতরাং পূর্ব্ধ পূর্ব্ধ প্রারাণ ও বৃদ্ধ-ব্যবহার প্রভৃতির ছারা শব্দ ও অর্থের সংকেতরূপ সম্বন্ধ লোকপ্রসিদ্ধ হইয়া গিয়াছে। কোন্ শব্দের কি অর্থ, তাহা স্থির থাকাতেই লোকে সেই শব্দের হারা সেই অর্থের প্রকাশ করিতেছে এবং অক্ত লোকেও সেই শব্দ শুনিরা দেই অর্থ বুঝিতেছে এবং দেই পদার্থের ব্যবহার করিতেছে। স্থতরাং বধন অর্থবোধের জন্তুই শব্দ প্ররোগ হইতেছে, তথন এই শব্দ প্ররোগে সামর্থ্যবশত্তেই সামান্ত শব্দের প্রয়োগ নিয়ম ইইয়াছে। ত্রাহ্মণ শব্দ নিখিল ত্রাহ্মণের বাচক। ত্রাহ্মণ-সমষ্টিই ত্রাহ্মণ শব্দের অর্থ। ব্রাহ্মণকে ভোজন করাও, এইরূপ বাক্যে ব্রাহ্মণ-এইরূপ সামাত্ত শব্দের যে প্ররোগ্য হটরা আদি-তেছে, ঐ প্রয়োগ নিথিল ব্রাহ্মণ অর্থে ইইতেছে না, সামর্থ্যবশতঃ কতিপর ব্রাহ্মণ বা কোনও ব্রাহ্মণ অথেট হইতেছে। ব্রাহ্মণ শব্দের অর্থ যে ব্রাহ্মণ-সমষ্টি, তাহার অবরব অর্থাৎ অংশ বা ব্যষ্টি বান্ধণেই এরপ সামান্ত বান্ধণ শব্দের প্ররোগ হইতেছে; বিনি বোদ্ধা, তিনি সেখানে তাহাই বুরিয়া থাকেন। ভাষ্যকার সামর্থ্যবশতঃ সামান্ত শব্দের প্রয়োগ নিয়ম আছে বলিয়াছেন। এই সামর্থ্য কি, তাহা দেখাইতে হর। তাই শেবে বলিয়াছেন বে, বে অর্থে অর্থক্রিয়ার উপদেশ সম্ভব হয়, সামান্ত শব্দ সেই অর্থেই প্রবৃত্ত হয়। অর্থ বলিতে প্রয়োজন, ক্রিয়া বলিতে নির্বাহ বা সম্পাদন। বস্তুমাত্রই কোন না কোন প্রয়েজন নির্মাহ করে। এ জন্ম দার্শনিক ভাষায় বস্তু-মাত্রকেই বলা হয় -অর্থজিয়াকারী। বাহা অর্থজিয়াকারী নহে, তাহা বস্ত নহে, তাহা অলীক। ঐ অর্থজিয়া বা কোন প্রয়োজন নির্নাহের জন্ম বে উপদেশ-বাক্য বা প্রবর্ত্তক বাক্য, তাহাই অর্থজিয়া-চোদনা। আদ্মণকে ভোজন করা ০, ছাগীকে গ্রামে লইয়া যাও, মত আহরণ কর ইত্যাদি বাক্যগুলি কোন প্রয়োজন নির্মাহের জন্ম উপদেশ-বাক্য বা প্রবর্তক বাক্য। সমস্ত ছাগা, সমস্ত দ্বত এবং 🛰 সমস্ত প্রাহ্মণকে লক্ষ্য করিয়া করিপ উপদেশ-বাক্য সম্ভব হয় না। স্থতরাং যে ছাগী, যে ঘত এবং বে ব্রাহ্মণ অর্থে ঐরূপ উপদেশ-বাক্য সম্ভব হয় অর্থাৎ প্রয়োজন নির্মাহের জন্ম বে ছাণী প্রভৃতি তাংপর্য্যে ঐরপ উপদেশ-বাক্য প্রযুক্ত হইয়াছে, দেই ছাগী প্রভৃতিই পূর্ব্বোক্ত প্রয়োগে অজা প্রভৃতি শব্দের দারা বুঝিতে হয়, বোদ্ধা ব্যক্তি তাহাই বুঝিয়া থাকেন। পূর্ব্বোক্ত প্ররোগে অজা প্রভৃতি শব্দের দারা ছাগীবিশেষ প্রভৃতি বুঝিলেও লক্ষণার আশ্রয় গ্রহণ করিতে হইবে না, ইহা ভাষ্যকারের কথার ধারা এথানে বুঝা ধার অর্থাৎ বক্তার তাৎপর্য্য বুঝিয়াই জক্ষপ বিশেষ অর্থ বুঝা বার। ধেথানে যে অর্থে সামাত্র শব্দের সামর্থ্য আছে, তাহা বুকিরাই বক্তার তাৎপর্য্য বুঝিতে হয়। সামাভ শব্দের দারা বিশেষ অর্থ বুঝিলে লক্ষণার আশ্রহ করা হয়; কারণ, বিশেষ-রূপে বিশেষ অর্থে সামান্ত শব্দের শক্তি নাই, ইহা নব্য নৈয়ায়িকগণের সমর্থিত সিদ্ধান্ত হইলেও বক্তার তাৎপর্য্য প্রহণ করিয়া সামান্তরূপে বিশেষ অর্থাও লক্ষণা ব্যতিরেকে সামান্ত শব্দের ছারা হলবিশেষে বুঝা যায়, ইহা নব্য নৈরান্নিকও বলিয়া গিয়াছেন। পঞ্মুলী, দপ্তশতী ইত্যাদি প্রয়োগই তাহার দৃষ্টান্ত। পঞ্মুলী বলিতে যে কোন পাঁচটি মূল বুঝার না, মূলপঞ্কবিশেষই বুঝাইয়া থাকে। সপ্তশতী বলিতে যে কোন গ্রন্থের যে কোন হানের সাত শত প্লোক বুঝায় না, মার্কণ্ডের পুরাণের দেবী-মাহাত্ম্যের তদাদি তদন্ত দাত শত শ্লোকই বুঝাইরা থাকে, স্কুরাং এ সব স্থলে সামান্ত শব্দের বিশেষার্থ ই গ্রহণ করিতে হয়। নব্য নৈয়ায়িক জগদীশ ওর্কালম্ভার এথানে তাংপর্য্যানুসারেই বিশেষার্থ গ্রহণের কথা বলিয়া গিয়াছেন । লক্ষণার আশ্রয় করিলে ঐ ছুই স্থলে বিওসমান হইতে না পারায় ঐকপ প্রয়োগ হইতে পারে না। বিওসমানে লাকণিক অর্থের বোধ হর না, এ জন্ত ত্রিকটু, সপ্তর্ধি প্রভৃতি প্রয়োগে লক্ষণার আশ্রম করিয়া কর্মধারর সমাসই হইরা থাকে, ইহাই অগদীশ তর্কালভারের দিদ্ধান্ত। (শক্ষণক্তিপ্রকাশিকার বিশুসমাস-প্রকরণ প্রতিরা)। ফল কথা, ভাষ্যকারের কথার দারা বুঝা যায় যে, লক্ষণা ব্যতিরেকেও প্রাদাণস্করণে ব্রাহ্মণ শব্দের ছারা ব্রাহ্মণবিশেষ বুঝা যায়। এইরূপ অন্তান্ত সামান্ত শব্দের ছারাও সামার্থ্যবশতঃ ঐরপ বুরা যায় এবং বুঝিতে হয়। আদাণ শব্দ প্রভৃতি সামান্ত শব্দ হইলেও সর্বাত তাহার অর্থসামান্তে প্রবৃত্তি হর না। কারণ, অর্থসামাত্তে পূর্ব্বোক্ত অর্থক্রিয়ার উপদেশ-বাক্য সম্ভব হয় না। অর্থক্রিয়ার জন্ম উপদেশ-বাকা বলিলে তাহার মধ্যে সামাত্র শব্দগুলি ব্যাসন্তব ঐরূপ বিশেষ অর্থ ই दुबाहेरत । ध भग्रस्त बाहा वला हहेल, छाहात्र मून छां भग्रे धहे रा, भन्न छनि मध्यकासमाराहे পুর্ব হইতেই দেই দেই অর্থে প্রযুক্ত হইরা আসিতেছে এবং অর্থবোধের অন্তই শব্দ প্রয়োগ হইয় আদিতেছে এবং শক্ষের অর্থবোধ প্রযুক্তই ব্যবহার চলিতেছে। শক্ষের মধ্যে মেগুলি দামান্ত শক্ষ্ তাহার বেখানে বে অর্থ সম্ভব, দেই বিশেষ অর্থই সেখানে বুঝিতে হয়, সেইত্রপ অর্থেই মেথানে তাহার প্রয়োগ হর। নবকথল – এইটি সামান্ত শব্দ। ইহার বে অর্থ সেথানে মন্তব, সেই অর্থ ই

<sup>&</sup>gt;। পঞ্জীআছে) তু বৃত্তপঞ্করেনের মুলবিশেরের ভারগর্বাং ন তু বিশেবক্রণেবাণি ইত্যারি।—( শব্দাজিঅকাশিকা !)।

বুঝিতে হইবে। সামান্ত শব্দের ভিন্ন ভিন্ন অর্থে ভিন্ন সংকেত থাকিলে দেশ, কাল, প্রকরণ, উচিত্য প্রভৃতির ছারা দেখানে কোন বিশেষ অর্থই বুরিতে হইবে। সংকেতামুদারে সামাস্ত শব্দ প্রয়োগ করিলে তজ্জন্ত বাদী অপরাধী ইইতে পারেন না। বাদী বিশেষ শব্দের দারা বিশেষ অর্থ প্রকাশ করেন নাই, তিনি নানার্থ সামান্ত শব্দ প্রয়োগ করিয়াছেন,ইহা বাদীর অপরাধ বলা যায় না। কারণ, বাদী সংকেতানুদারেই সামান্ত শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। সামান্ত শব্দে জ্রুপ সংকেত থাকে কেন ? এই বলিয়া সংকেতকে অপরাধী বলিতে পার, বল; কিন্তু বাদীকে অপরাধী বলিতে পার না। বাদ্রীকে ঐরপ সামান্ত শব্দ প্রারোগের জন্ত অপরাধী বলিলে, ছলকারী প্রতি-বাদীকেও ঐ ভাবে অপ্রাণী হইতে হইবে। কারণ, তাঁহার উচ্চারিত বাকাগুলির মধ্যেও সামান্ত শব্দ পাওয়া যাইবে অথবা যে কোনজপে তাঁখার কথাতেও কোনজপ ছল করা যাইবে; তিনি সংকেতামুসারেই শব্দ প্রয়োগ করিয়াছেন, ইত্যাদি বলিয়া আর তখন নিজের নিরপরাধ্ব প্রতিপন্ন করিতে পারিবেন না। স্কুতরাং ইহা অবশ্র বলিতে হইবে যে, বাদী সামান্ত শব্দ প্রবোগ করিলে তাহার যে বিশেষ অর্গটি যেখানে উপপন্ন হয় না, দেই অর্থের কলনা করিয়া বাদীর বাকোর প্রতিষেধ করা অযুক্ত, ঐরপ করিলে তজ্জন্ম ছলকারী প্রতিবাদীই অপরাদী। বাদীর ঐ স্থলে কোনই অপরাধ নাই। ছলকারী যদি বাদীর বাক্যার্থ বুঝিয়াও ছল করেন, তাহা হইলে উহা সত্য বুরিরাও সত্য গোপন, অথবা কণ্টতামূলক সত্যে। অপলাপ। আর যদি বাদীর বাক্যার্থ না বুরিয়া ছল করা হয়, তাহা হইলে ছলকারীর অজ্ঞতারূপ লোধ অপরিহার্যা। পরন্ত বাদীর বাক্যার্থ বুঝিতে না পারিলে বাদীর নিকটে প্রশ্ন করিয়া তাহা বুঝা উচিত। ছলকারী বুঝিতে পারেন নাই এবং প্রশ্ন করিয়াও বুরিয়া লন নাই, এই ক্লেত্রে বাদীর অপরাধ কি ? ফলকথা, বে ভাবেই ছল করা হউক, সেধানে ছলকারী প্রতিবাদীই অপরাধী, বাদীর ঐ হলে কোনই অপরাধ নাই।

এই শব্দ এই অর্থের বাচক অথবা এই অর্থ এই শব্দের বাচ্য, এইরূপ সংকেত ভিন্ন ন্যায়মতে শব্দ ও অর্থের কোন সংক্ষ স্বীকৃত হয় নাই। ভাষ্যকার এথানে শব্দ-সংকেতের কথা ধাহা বলিয়াছেন, তাহাতে "নবক্ষল" বাক্যরূপ শব্দেরও সংকেত তিনি স্বীকার করিতেন, ইহা মনে আসে। পরবর্ত্তী নব্য নৈয়ায়িকগণ বাক্যে শক্তি স্বীকার না করিলেও প্রাচীন নৈয়ায়িকগণ তাহা স্বীকার করিতেন, ইহা ব্রিবার হেতৃ পাওয়া ধায়। যথাস্থানে এ কথার আলোচনা পাওয়া যাইবে। (বিতীয়াধ্যায়ের প্রথমাহ্নিকের শেষভাগ ও বিতীয় আহ্নিকের শেষভাগ ক্রইব্য)।

প্রচলিত ভাষ্যপ্রকণ্ডলিতে 'অর্থক্রিয়াদেশনা' এইরূপ পাঠ আছে। দেশনা বলিতেও উপদেশবাক্য' বুঝা বায়। তাংপ্র্যানীকাকার 'অর্থক্রিয়ানোননা' এইরূপ পাঠ উক্ত করায় উহাই
প্রকৃত পাঠ বলিয়া গৃহীত হইয়াছে। কর্মপ্রবর্ত্তক বাক্যকে প্রাচীনগণ 'চোদনা' বলিয়াছেন<sup>২</sup>। শবর
স্বামীর চোদনা শব্দের ব্যাথ্যার' ভট্ট কুমারিল শব্দমাত্রই চোদনা শব্দের গৌণার্গ,ইহা বলিয়াছেন ॥১২॥

১। বেশনা লোকনাখানাং সন্থানহবশাসুগাঃ। ইত্যাদি (বো'ৰ্চিভবিবরণ)।

र । कांग्रामिक कियां इंद वार्तिकर राज्यांकः। ( नवरकांवा ) र कृत्वा।

 <sup>।</sup> চোক্ষেতাব্রনীক্ষাত্র শব্দমাত্রবিবক্ষয়। ইত্যাদি।—সীমাংসাবিতীবস্থাকাব্যার্থার্ত্তিকের ৭ লোক।

# সূত্র। সম্ভবতোঽর্থস্থাতিসামান্যযোগাদসম্ভূতার্থ-কম্পনা সামান্যচ্ছলম্ ॥১৩॥৫৪॥

অমুবাদ। সম্ভাব্যমান পদার্থের অর্থাৎ ইহা হইতে পারে, ইহা সম্ভব, এইরূপ তাৎপর্য্যে কথিত পদার্থের অতি সামাত্য ধর্ম্মের নোগবশতঃ অর্থাৎ বে সামাত্য ধর্ম্মিট ঐ সম্ভাব্যমান পদার্থকে অতিক্রম করিয়া অত্যত্রও থাকে, সেইরূপ সামাত্য ধর্ম্মের সম্বন্ধবশতঃ অসম্ভব অর্থের যে কল্পনা অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত প্রকার সামাত্য ধর্ম্মিটিতে যে পদার্থ অসম্ভব, বক্তা যাহা বলেনও নাই, সেই পদার্থের যে আরোপ, ফলিতার্থ এই যে, ঐরূপ অসম্ভব পদার্থের কল্পনার দারা যে বাক্যব্যাঘাত বা প্রতিষেধ, তাহা সামাত্যছল।

ভাষ্য। 'অহা থলুসোঁ ব্রান্ধণো বিদ্যাচরণসম্পন্ন' ইত্যুক্তে কশ্চিদাহ 'সম্ভবতি ব্রান্ধণে বিদ্যাচরণসম্প'দিতি। অস্তা বচনস্তা বিঘাতোহর্থবিকলো-পপজ্ঞাহসম্ভূতার্থকল্পনয়া ক্রিয়তে। যদি ব্রান্ধণে বিদ্যাচরণসম্পৎ সম্ভবতি ব্রাত্যেহপি সম্ভবেৎ, ব্রাত্যোহপি ব্রান্ধণঃ সোহপ্যস্তা বিদ্যাচরণসম্পন্ন ইতি। যদ্বিবক্ষিত্যর্থমাপ্রোতি চাত্যেতি চ তদতিসামান্তম্। যথা ব্রান্ধণত্বং বিদ্যাচরণসম্পদং কচিদাপ্রোতি কচিদত্যেতি। সামান্তনিমিত্তং ছলং সামান্তচ্লমিতি।

অনুবাদ। আহা, এই ব্রাক্ষণ বিদ্যাচরণসম্পন্ন, এই কথা (কেছ) বলিলে কেছ অর্থাৎ দ্বিতীয় কোনও ব্যক্তি বলিলেন,—ব্রাক্ষণে বিদ্যাচরণসম্পৎ সম্ভব। (এখানে) অসম্ভূত অর্থের কল্পনারূপ অর্থবিকল্লোপপত্তির দ্বারা অর্থাৎ (ছলের সামাত্ত লক্ষণসূত্রোক্ত) বাদীর অভিপ্রেত অর্থের বিরুক্তার্থ কল্পনারূপ উপপত্তির দ্বারা এই বাক্যের অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত দ্বিতীয়বাদীর বাক্যের বিঘাত (ছলকারী কোন তৃতীয় ব্যক্তি) করে। (সে কিরপে, তাহা বলিতেছেন)। যদি ব্রাক্ষণ হইলেই বিদ্যাচরণসম্পৎ সম্ভব হয়, ব্রাত্য ব্রাক্ষণেও অর্থাৎ ধাহার উপনয়নের কাল গিয়াছে, তবুও উপনয়ন হয় নাই, বেদাধায়ন হয় নাই, এমন ব্রাক্ষণেও সম্ভব হউক 
 বিশাদর্থ এই বে, ব্রাত্য ব্রাক্ষণেও করে, তাহা কর্থাৎ সেই ধর্মকে অতিসামান্য বলে। যেমন ব্রাক্ষণের বিদ্যাচরণসম্পৎকে কোন স্থলে (বিদ্যান ব্রাক্ষণে) প্রাপ্ত হয়,

কোনও স্থলে ( ব্রাত্য প্রভৃতি ব্রাক্ষণে ) অতিক্রম করে, ( অর্থাৎ প্রকৃত স্থলে ব্রাক্ষণত্ব ধর্মই বিদ্যাচরণসম্পদের অতি সামান্য ধর্ম, উহা বক্তা বিদ্যাচরণসম্পদের হেতুরপে বলেন নাই এবং উহাতে বিদ্যাচরণসম্পদের হেতুর সম্ভবও নহে, কিন্তু ছলকারী ঐ ব্রাক্ষণত্বে বিদ্যাচরণসম্পদের হেতুর কল্পনা করিয়া পূর্বেবাক্ত প্রকার ব্যাভিচার প্রদর্শন করিয়াছেন। ব্রাক্ষণত্ব ব্রাত্য ব্রাক্ষণেও আছে, সেখানে বিদ্যাচরণসম্পদের হেতু হইতে পারে না, ইহাই ছলকারীর বক্তব্য )। সামান্যনিমিত্তক অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত প্রকার সামান্য ধর্মনিমিত্তক ছল ( এ জন্য ) সামান্য ছল, অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত প্রকার সামান্য ধর্মনিমিত্তক ছল বলিয়াই ইহার নাম সামান্যছল।

টিপ্রনী। বাক্ছলের লক্ষণ বলিয়া মহর্ষি এই স্থাত্তের ছারা ক্রমপ্রাপ্ত সামান্তছলের লক্ষণ বলিয়াছেন। সামাগ্রছল পূর্বোক্ত বাক্ছলের ভাষ শব্দের অগস্তির কল্পনা করিয়া হয় না। সামান্তধর্ম-নিমিত্রক ছল বলিরাই ইহার নাম সামান্তছল। সামান্ত ধর্ম বলিতে যে কোনরূপ সামান্ত ধর্ম এখানে বুঝিতে হইবে না। এই জন্ত সূত্রে মহর্ষি বলিয়াছেন, —'অতিসামান্তবোগাং।' ভাষাকার বণিয়াছেন যে, যে ধর্মটি ব জার বিবক্ষিত অর্গকে প্রাপ্ত হয় এবং তাহাকে অতিক্রমণ্ড করে, এমন ধর্ম্মই স্থত্রোক্ত অভিসামায় ধর্ম। যেমন কোন ব্যক্তি কোন একজন বেদাধায়ন-শীল বিধান ব্রাহ্মণকে দেখিরা বলিলেন, —এই ব্রাহ্মণ বিদ্যাচরণসম্পন্ন। বেদবিদ্যার আগমনাদি-রূপ আচরণই ব্রাহ্মণের সম্পথ। উপনিষং ঐরূপ ব্রাহ্মণকে 'অনুচান' বলিয়াছেন। পূর্বেরাক্ত বিদ্যাচরণসম্পৎ সকল ব্রাহ্মণেই থাকে না। যিনি উপনীত হইয়া বেদবিদার অব্যয়নাদি করিয়াছেন অথবা করিতেছেন, তাঁহাতেই ঐ সম্পৎ থাকে। শিশু ব্রাহ্মণ অথবা রাত্য ব্রাহ্মণও ব্ৰাহ্মণসম্ভান বলিয়া ব্ৰাহ্মণ। দেহগত ব্ৰাহ্মণত্ব জাতি তাহাদিগেরও আছে, কিন্তু ঐ দকল बाद्धात विमान्त्रतमम्बर नाहै। ये मकन बाद्धात विमान्त्रतमम्बर मखवरै नरह। পূर्त्सांक প্রকার বান্ধণ-বিশেষেই ইহা সম্ভব। স্থতরাং পূর্বোক্ত বাকাখনে বান্ধণবিশেষের বিদ্যাচরণ-সম্পত্তিই স্থানেক 'সম্ভবং' পদার্থ এবং উহাই পূর্মবক্রার বিবক্ষিত এবং পূর্মবক্রার ঐ বাক্যটি প্রশংসার্গ। ঐ বাক্য প্রবণ করিয়া বিতীয় কোন ব্যক্তি ব্রাহ্মণত্বের প্রশংসার জন্ম ঐ বাক্যের সমর্থন করিয়া বলিলেন—ব্রাহ্মণে বিদ্যাচরণদম্পৎ সম্ভব। অর্থাৎ ইনি যখন ব্রাহ্মণ, তথন ইহার বিদ্যাচরণদম্পথ থাকাই দন্তব। এই বাকোর দ্বারা ব্রাহ্মণত্বকে বিদ চিরণ-দম্পদের হেতু বলা অর্থাৎ ব্রাহ্মণ ইইলেই তিনি বিদ্যাচরণসম্পন্ন ইইবেন, ইহা বলা দ্বি এর বক্তার উদ্দেশ্র নহে, বিতীয় বক্তা তাহা বলেন নাই। কিন্তু ঐ হলে ভূতীয় কোন বক্তা দিতীয় বক্তার তাৎপর্য্য বুঝিয়াই হউক আর না বুঝিয়াই হউক, বাদ্মণস্বকে বিদ্যাচরণদম্পদের হেতুরূপে ধরিয়া रमायक्षमर्मन कविरामन, -यमि बाध्यम इटेरामेट विमाणिवर्गमण्या दम, जाहा इटेराम बाजा बाध्यम বিদ্যাচরণসম্পন্ন হউক ? তৃতীয় বক্তার কথা এই যে, বাদ্যাখনক বিদ্যাচরণ-সম্পদের হেতৃ বলিয়ছ, তাহা বলিতে পার না। প্রাত্য প্রান্ধণণ্ড প্রান্ধণণ্ড আছে, কিন্তু দেখানে বিদ্যাচরণদম্পত্তি নাই, স্বতরাং প্রান্ধণণ্ড জাতি বিদ্যাচরণদম্পদের ব্যতিচারী, বলিয়া উহা তাহার সাধন হয়
না। এখানে প্রান্ধণন্ড ধর্মটি বিদ্যাচরণদম্পৎকে প্রাপ্ত হয় এবং অতিক্রমণ্ড করে অর্থাৎ
বিদ্যাচরণদম্পন্ন প্রান্ধণেও প্রান্ধণন্ড থাকে, প্রাত্য প্রান্ধণন্ধ থাকে, প্রজ্ঞ উহা বক্তার
বিবন্ধিত এবং দম্ভবপদার্থ যে বিদ্যাচরণদম্পৎ, তাহার পক্ষে অতি সামান্ত ধর্ম। প্রাত্য
প্রান্ধণে উহার যোগ বা দম্বন্ধ থাকাতে তৃতীয় বক্তা অসম্ভব অর্থ করনা করিয়া দোব প্রদর্শন
করিয়াছেন, প্রজ্ঞ তৃতীয় বক্তার ঐ দোব প্রদর্শন নামান্তছল ইইয়াছে। প্রান্ধণন্ধ ধর্মে বিদ্যাচরণদম্পদের হেতৃত্ব অসম্ভূত পদার্থ, অর্থাৎ উহা দম্ভব নহে। তৃতীয় বক্তা ঐ অসম্ভব হেতৃত্বের
করনা বা আরোপ করিয়া প্রাত্য প্রান্ধণে প্রান্ধণন্ধকপ অতি সামান্ত বর্ম্ম আছে বলিয়া এখানে
ছল করিয়াছেন।

ভাষ্য। অস্য চ প্রত্যবস্থানং। অবিবক্ষিতহেতুকস্য বিষয়াকুবাদং, প্রশংসার্থতাদ্বাক্যস্য, তদত্রাসন্ত্রার্থকস্থনাকুপপত্তিঃ যথাসম্ভবন্তাম্মন্ ক্ষেত্রে শালয় ইতি। অনিরাক্তমবিবক্ষিত্রক বীজজন্ম, প্রয়ন্তিবিষয়স্ত ক্ষেত্রং প্রশাসতে। সোহয়ং ক্ষেত্রাকুবাদো নাম্মিন্ শালয়ো বিধীয়ন্ত ইতি। বীজাত্র শালিনির্কৃত্তিঃ সতী ন বিবক্ষিতা। এবং সম্ভবতি ত্রাহ্মণে বিদ্যাচরণস্পদিতি, সম্পদ্বিষয়ো ত্রাহ্মণত্বং ন সম্পদ্বেতৃং, ন চাত্র হেতুর্কিব্রিক্তঃ,—বিষয়াকুবাদন্তয়ং, প্রশংসার্থত্বাদ্বাক্যস্য। সতি ত্রাহ্মণত্বে সম্পদ্বেতৃং সমর্থ ইতি। বিষয়প্র প্রশংসতাবাক্যেন যথাহেতৃতঃ ফলনির্ন্তিন প্রত্যাধ্যায়তে, তদেবং সতি বচনবিঘাতোহসম্ভূতার্থকঙ্কনয়া নোপপদ্যত ইতি।

অমুবাদ। এই সামান্ত ছলেরও প্রত্যবস্থান অর্থাৎ সমাধান বা উত্তর (বলিতেছি)। যিনি হেতুবিবন্ধা করেন নাই অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত স্থলে প্রাক্ষণককে বিদ্যাচরণসম্পদের হেতু বলা বাঁহার উদ্দেশ্য নহে, তাহা বলেন নাই, দেই বিতীয় বক্তার (ঐ বাক্যটি) বিষয়ের অমুবাদ। কারণ, (ঐ) বাক্যটি প্রশংসার্থ, অর্থাৎ প্রাক্ষণকের প্রশংসার জন্মই বিতীয় বক্তা ঐরূপ বাক্য বলিয়াছেন। স্কুতরাং এই স্থলে অসম্ভব পদার্থের কল্পনার দারা (দিতীয় বক্তার সেই বাক্যের বাাঘাতের) উপপত্তি হয় না। [ একটি দ্কান্তের উল্লেখপূর্বেক পূর্বেবাক্ত ভাষ্যের বিশদার্থ বর্ণন করিতেছেন]। যেমন এই ক্ষেত্রে শালির উৎপত্তি নিরাক্ত হয় নাই, বিবক্ষিত্ত হয় নাই,

অর্থাৎ বিনি ঐরপ কথা বলেন, তিনি এই ক্ষেত্রে বীজ রোপণ না করিলেও শালি জন্মে, ইহা বলেন না এবং বীজাদি কারণের দ্বারা এই ক্ষেত্রে শালি জন্মে, এইরপ কথাও তিনি বলেন না, ঐরপ বলা সেখানে তাঁহার উদ্দেশ্য নহে, কিন্তু প্রবৃত্তির বিষয় ক্ষেত্র ঐ বাক্যের দ্বারা প্রশংসিত হয়, অর্থাৎ ঐ হলে কেবল ক্ষেত্রকে প্রশংসা করাই বক্তার উদ্দেশ্য । বিশদার্থ এই যে, সেই এইটি (পূর্বেরাক্ত বাক্যটি) ক্ষেত্রের অমুবান । এই বাক্যে (ক্ষেত্রে) শালি বিহিত হয় না অর্থাৎ ঐ বাক্যেব দ্বারা বক্তা বীজ ব্যতীতও সেই ক্ষেত্রে শালির বিধান করেন না এবং বীজ হইতে শালির যে উৎপত্তি হয়, তাহাও ( ঐ বক্তার ) বিবক্ষিত নহে, অর্থাৎ বীজ রোপণ করিলে সেই ক্ষেত্রে শালি জন্মে, ইহা বলাও তাঁহার উদ্দেশ্য নহে ।

এইরপে ত্রান্ধণে বিদ্যাচরণসম্পৎ সম্ভব, এই স্থলে ত্রান্ধণন্ধ বিদ্যাচরণসম্পদের বিষয়', বিদ্যাচরণসম্পদের হেতু নহে, এই বাক্যে হেতু বিবক্ষিতও নহে, অর্ণাৎ ত্রান্ধণ হকে বিদ্যাচরণসম্পদের হেতু বলা বক্তার উদ্দেশ্যও নহে, বক্তা তাহা বলেনও নাই, কিন্তু এই বাক্যটি বিষয়ের অনুবাদ; কারণ, বাক্যটি প্রশংসার্থ।

িরাক্ষণবরূপ বিষয়ের প্রকৃতস্থলে প্রশংসা কি, তাহা বলিতেছেন । রাক্ষণব থাকিলে বিদ্যাচরণসম্পদের হেতু (অধ্যয়ন, বক্ষচর্য্যাদি) সমর্থ হয় অর্থাৎ বিদ্যাচরণসম্পদ্ জন্মাইতে সামর্থ্যশালা হয়। বিষয়ের প্রশংসাকারী বাক্যের দ্বারা যথাহেতু হইতে ফলের উৎপত্তি নিষেধ করা হয় না, (অর্থাৎ যে প্রকার হেতুর দ্বারাই যে কল জন্মে, সেই প্রকার হেতুর দ্বারাই সেই কল জন্মিবে। অধ্যয়ন প্রভৃতি বিদ্যাচরণসম্পদের যেগুলি হেতু, তদ্ব্যতীত ব্রাক্ষণত বিদ্যাচরণসম্পদ্ম হইতে পারেন না। কেহ কোন বাক্যের দ্বারা ব্রাক্ষণত্বের প্রশংসা করিলে তাহাতে ব্রাক্ষণহই বিদ্যাচরণসম্পদের হেতু, ব্রাক্ষণের বিদ্যাচরণসম্পদ্ম হইতে অধ্যয়নাদি কারণ আবশ্যক নাই, এ কথা বলা হয় না। কেবল ব্রাক্ষণত্বের প্রশংসা করাই হয়)। স্থতরাং এইরূপ হইলে অসম্ভব পদার্থের অর্থাৎ ব্রাক্ষণত্ব নহে, তাহার কল্পনার অর্থাৎ আার্যাপ্রত্ব দ্বারা (দ্বিতীয় বক্তার বিব্যক্ষিত্ব নহে, তাহার কল্পনার অর্থাৎ আার্যাপ্রত্ব দ্বারা (দ্বিতীয় বক্তার বিব্যক্ষিত্ব নহে, তাহার কল্পনার অর্থাৎ আার্যাপের দ্বারা (দ্বিতীয় বক্তার বিব্যক্ষিত্ব নহে, তাহার কল্পনার অর্থাৎ আার্যাপ্রত্ব দ্বারা (দ্বিতীয় বক্তার) বাক্যবাদ্যাত উপপন্ন হয় না।

<sup>&</sup>gt;। বিষয় শব্দের দেশ অর্থ অভিবানে পাওয়া যায়। এ অভ হান বা আধার ব্রাইতেও প্রাচীনপথ বিষয় শব্দের প্রথা করিতেন। আন্দান বিষয়াচহণের বিষয়, এই কথা বলিলে বিষয়াচহণের ছান ব্যা যাইতে পারে। একাশ বিষয়াচহণের ছান, ইহাই ঐ কথার ভাগপর্য। আন্দারই আন্দাকে বিষয়াচরণের বিষয় বা ছান করিয়াছে, ভাই আন্দাক্কে বিষয় বলা ইইয়াছে।

টিপ্রনী। ভাষাকার মহর্ষিপ্রোক্ত সামান্ত ছলের স্থরূপ ব্যাখ্যা করিয়া শেষে তাহারও সমাধান বা প্রত্যন্তর প্রকাশ করিয়াছেন। সেই স্মাধানের তাৎপর্য্য এই যে, প্রথম বক্তা তালাণবিশেষের প্রশংসার জন্ম যে বাক্য বলিয়াছেন, বিতীয় বক্তা দেই বাক্যের অনুমোদন করিতে রাহ্মণত্বের প্রশংসাই করিয়াছেন। রাহ্মণত্ব বিন্যাচরণসম্পদের হেতু, ইহা তিনি বলেন নাই। স্থতরাং তৃতীয় বক্তা বাহ্মণত্বকে বিদ্যাচরণদম্পদের হেতু বলিয়া করনা করিয়া দোষ প্রদর্শন করিলে তাহাতে বাদীর অভিপ্রেত অর্থে কোন দোষ না হওরায় উহা অস্ত্রর ৷ বিতীয় বক্তা যদি ব্রাদ্মণককে বিদ্যাচরণদম্পনের হেতু বলিতেন, তাহা হইলে অবগ্র তৃতীয় বক্রার প্রদর্শিত পূর্ব্বোক্ত প্রকার দোষ হইত। কিন্তু দ্বিতীর বক্তার তাহা বলা উদ্দেশ্য নহে; ব্রাহ্মণছের প্রশংসা করাই ভাঁহার উদ্দেশ্য। ব্রাহ্মণত্ব থাকিলে তিনি বেদবিদাার অধিকারী এবং যে কর্ম্মণতে ব্রাহ্মণত্ব লাভ হয়, সেই কর্মফল রাহ্মণকৈ বিদ্যার আচরণে প্রবৃত্ত করে এবং রাহ্মণ হুইলেই তিনি শাল্লামুসারে বিদ্যার আচরণ করিতে বাধা, রাঞ্চণের চিরাচরিত আচারও ঐরূপ, স্কুতরাং রাহ্মণে বিদ্যাচরণ-সম্পদ্ সম্ভব, এইরূপ তাংপর্য্যে বাহা বলা হয়, তাহাতে রাশ্বণক্রই বিদ্যাচরণসম্পদের কারণ, व्यवस्थानिक ना कतिराव अञ्चल विकारत्रभगन्त्र बहेशा थारकन, हेश वना इस ना । व्यथमनानि বাতীত ব্ৰাহ্মণ্ড বিদাত্রণসম্পন্ন হইতে পারেন না। বিদাত্রণ-বর্জ্জিত ব্রাহ্মণ্ড তিরকালই আছেন। অত্রিসংহিতার দশবিধ রাহ্মণের উলেখ দেখা ধার। সর্ক্ষবিধ রাহ্মণেরই দেহগত ব্রাহ্মণত্ব জাতি আছে, কিন্তু অধ্যয়নাদি কারণের অভাবে বিদ্যাচরণদম্পত্তি সকল ব্রাহ্মণের নাই, তাহা থাকিতেই পারে না। পুর্মোক্ত স্থলে দ্বিতীয় বক্তা ত্রান্ধণন্বকেই ঐ বিদ্যাতরণদম্পত্তির া কারণ বলেন নাই। তিনি বিদ্যাচরণসম্পত্তি লাভে অধ্যয়নাদি কারণের অপলাপ করিয়া, বেছেডু ইনি গ্রাহ্মণ, অত এব অবগুট ইনি বিদ্যাচরণদম্পন, ইহা বলেন নাই, তিনি ব্রাহ্মণত্তের প্রশংসা করিরাছেন। পূর্মবক্তা বে ত্রাহ্মণছের উরেথ করিয়াছেন, বিতীয় বক্তা তাহার প্রশংসার জন্ত দেই আদ্বৰ্ণত্বের পুনরবর্ণ করিয়া উহার অনুবাদ করিয়াছেন। বিতীয় বক্তার বাকাটি আদ্বৰণত্বের প্রশংসার্থ, এ জন্ত উহা ব্রাহ্মণত্বরূপ বিষয়ের অনুবাদ। সপ্রয়োজন পুনক্ষজ্বিকে অনুবাদ বলে। যেমন কোন ব্যক্তি যদি বলেন - এই ক্ষেত্রে শালি উৎপাদন করিবে: তথন ছিতীয় বক্তা যদি বলেন বে, এই কেত্রে শালি সম্ভব, তাগ হইলে সেই কেত্রে বীজাদি কারণ বাতীতই শালি উৎপন্ন হয়, এ কখা বলা হয় না। বীঞাদি কারণের হারা শালি উৎপর হয়, ইহা বলাও তাহার উদ্দেশ্য নহে; ক্ষেত্রের প্রশংসাই তাহার উদ্দেশ্র। এই কেত্রে শালি সম্ভব অর্থাৎ এই ক্ষেত্র শালি জন্মের উপযুক্ত কেন্ত্র, এইমাত্র বলাই ভাষার উদ্বেক্ত। ভাষার ঐ বাকাটি প্রবৃত্তির বিষয় ক্ষেত্রের অনুবাদ। ঐ বাক্যে শালি বিহিত হর নাই, স্মৃত াং উহা বিধারক বাক্য নহে। পুর্বের কোন বক্তা সেই ক্ষেত্রে শালি বিধারক বাকা প্রব্রোগ করিয়াছেন, দ্বিতীয় বক্তা পূর্মবাদীঃ উক্ত ক্ষেত্রের প্রশংসার্থ দেই ফেত্রের অনুবাদ করিয়াছেন। ভাষাঝার এই দৃষ্টান্ত প্রদর্শন পূর্বাক ব লিয়াছেন যে, এইরপ বান্ধণে বিদ্যাচরণদম্পৎ সম্ভব; এই বাক্য ও বান্ধণছরপ বিষয়ের অন্ধরাদ বান্ধণত্ব বিদ্যাচরণসম্পদের বিষয়, কিন্ত হেতু নহে; হেতু বলা বক্তার উদ্দেশ্রাও নহে। ব্রাহ্মণম্ থাকিলে বিদ্যাচরণসম্পত্তির হেতুগুলি সমর্গ হয়, তাই ব্রাহ্মণক বিদ্যাচরণসম্পদের বিষয়। বিষয় শব্দের দারা ভাষ্যকার এথানে বাহা থাকিলে অর্থাৎ বাহার আধারে প্রকৃত-কার্য্যের কারণগুলি সমর্থ বা সামর্থ্যশালী অর্থাৎ সকল হয়, তাহাই প্রকাশ করিরাছেন। ঐরূপ বিষয় পদার্থ প্রকৃত কার্য্যে হেতু নহে, ইহাই ভাষ্যকারের কথা। পুর্কোক্ত প্রকার সামান্ত ছল অনেক সমরেই হইরা থাকে। বক্তার তাৎপর্য্য না বৃথিয়া ঐরূপ প্রতিবাদ হয় এবং ভাষ্যোক্তরূপে আবার তাহার প্রতিবাদ হয়। লৌকিক বিষয়েও বে কত বাদ-প্রতিবাদ ঐ ভাবে হইতেছে, তাহা চিম্বাণীল চিম্বা

## সূত্র। ধর্মবিকপেনির্দ্দেশেইর্থসদ্ভাব-প্রতিষেধ উপচারচ্ছলম্ ॥১৪॥৫৫॥

অমুবাদ। ধর্ম্মবিকল্লের নির্দেশ হইলে অর্থাৎ শব্দের ধর্ম্ম যে যথার্থ প্রয়োগ, তাহার যে বিকল্প অর্থাৎ যে শব্দের যে অর্থ মৃথ্য, তাহা হইতে ভিন্নার্থে প্রয়োগ, তাহার নির্দেশ হইলে, ফলিতার্থ এই যে, লাক্ষণিক বা গৌণ অর্থে শব্দ প্রয়োগ করিলে, অর্থসদ্ভাবের দারা যে প্রতিষেধ, অর্থাৎ মুখ্যার্থ অবলম্বন করিয়া যে দোষ প্রদর্শন, তাহা উপচারছল।

ভাষ্য। অভিধানতা ধর্ম্মো বথার্থপ্রয়োগঃ। ধর্মবিকল্পোহতাত্ত দৃষ্ঠতাত্তত্ত্ব প্রয়োগঃ। তত্ত্য নির্দেশে ধর্মবিকল্পনির্দেশে। যথা—মঞ্চাঃ
কোশন্তীতি অর্থসদ্ভাবেন প্রতিষেধঃ, মঞ্চন্থাঃ পুরুষাঃ কোশন্তি।
কা পুনরত্রার্থবিকল্পোপতিঃ ? অত্যথা প্রযুক্তত্তাত্যথাহর্থকল্পনং, ভক্ত্যা
প্রয়োগে প্রাধাত্তেন কল্পনং। উপচারবিষয়ঃ ছলমুপচারছলং। উপচারো
নীতার্থঃ, সহচরণাদিনিমিত্তেনাতদ্ভাবে তত্বদভিধানমুপচার ইতি।

স্থাদ। অভিধানের অর্থাৎ শব্দের ধর্মা বথার্থ প্রয়োগ। ধর্ম্মের বিকর বলিতে (এখানে) অন্য অর্থে দৃষ্ট শব্দের অন্য অর্থে প্রয়োগ, অর্থাৎ যে শব্দের যে অর্থে সামান্যতঃ প্রয়োগ দেখা যায়, কোন বিশেষবশতঃ তাহা হইতে ভিন্ন অর্থে প্রয়োগই এই সূত্রোক্ত ধর্ম্মবিকয়। তাহার নির্দেশে (এই অর্থে সূত্রে বলা হইয়াছে) ধর্মবিকয়-নির্দেশে। (উদাহরণ) যেমন মঞ্চগণ রোদন করিতেছে, এই স্থলে অর্থাৎ কেহ ঐ বাক্য বলিলে অর্থসদ্ভাবের দায়া অর্থাৎ মঞ্চ শব্দের সদর্থ বা মুখ্য অর্থ অবলম্বন করিয়া নিষেধ করা হয়। (সে কিরূপে, তাহা বলিতেছেন) সক্ষেত্তিত পুরুষবগণ রোদন করিতেছে, কিন্তু মঞ্চ (কার্চ্ডের আসনবিশেষ) রোদন

করিতেছে না। ( প্রশ্ন ) এই স্থলে অর্থবিক্সররপ উপপত্তি কি ? অর্থাৎ ছলের সামান্য লক্ষণে যে অর্থ-বিকল্পরূপ উপপত্তি বলা হইয়াছে, যাহা ছল মাত্রেই আবশ্যক, তাহা পূর্বেনাক্ত উদাহরণে কি আছে ? (উত্তর) অন্যপ্রকারে প্রযুক্ত শব্দের অন্য প্রকার অর্থকল্পনা। বিশদার্থ এই যে, লক্ষণার দ্বারা প্রয়োগ হইলে প্রধানের দ্বারা অর্থাৎ শক্তির দ্বারা কল্লনা ( অর্থাস্তর কল্পনা )। অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত স্থলে মঞ্চন্থিত পুরুষ বুরাইতে মঞ্চ শব্দের লাক্ষণিক প্রয়োগ হইয়াছে, কিন্তু ছলকারী প্রতিবাদী মঞ্চ শব্দের মুখ্য অর্থ যে মঞ্চ, তাহা অবলম্বন করিয়া নিষেধ করিয়াছেন যে, মঞ্চ রোদন করিতেছে না, মঞ্চস্থ পুরুষগণই রোদন করিতেছে। তাহা হইলে মঞ্চ-শক্ষের অর্থ বিকল্প বা অর্থান্তর কল্লনা-রূপ উপপত্তির ছারাই এখানে চল হইয়াছে। উপচার-বিষয়ক ছল —উপচার-ছল। অর্থাৎ লাক্ষণিক বা গৌণ প্রয়োগরূপ উপচারকে বিষয় করিয়া ( আশ্রয় করিয়া ) পূর্বেবাক্ত প্রকার ছল করা হয়; এ জন্য ইহার নাম উপচারছল। উপচার 'নীতার্থ', অর্থাৎ সাহচর্য্য প্রভৃতি কোন নিমিত্ত কর্ত্তক যেখানে কোন শব্দ মুখ্য অর্থ হইতে ভিন্ন অর্থ প্রাপিত হয়, তাহাই উপচার। তদভাব না থাকিলেও সাহচর্য্য প্রভৃতি (কোন) নিমিত্তবশতঃ তদ্বৎকথন উপচার। ( অর্থাৎ যে অর্থে যে শব্দের বাচ্যতা নাই, সাহচর্য্য প্রভৃতি কোন নিমিত্তবশতঃ সেই শব্দের দারা সেই অর্থের কথনই উপচার, ইহা মহর্ষি গোতম নিজেই বলিয়াছেন )।

টিগ্ননী। স্ত্রে প্রথমেই বে ধর্ম শক্ষাট আছে, উহার হারা শক্ষের ধর্মই মহর্মির বিবন্ধিত।
বাহার হারা কোন অর্থ অভিহিত হয়, এই বৃংপত্তির হারা ভাষোর প্রথমে 'অভিধান' বলিতে
শক্ষ বৃধিতে হইবে। বে শক্ষাট যে অর্থে সামান্ততঃ প্রযুক্ত হইরা আসিতেছে, সেই শক্ষের সেই
অর্থে প্রয়োগই তাহার যথার্থ প্ররোগ, উহা শক্ষের ধর্মা। বেমন জল শক্ষের জল অর্থে প্ররোগ,
মঞ্চ শক্ষের হার্চ-নির্মিত আসনবিশেষ অর্থে প্রয়োগ, এইগুলি শক্ষের যথার্থ প্রয়োগ। শক্ষের
মুখ্যার্থ হইতে অন্ত অর্থে প্রয়োগই এখানে ভাষাকারের মতে ধর্মাবিকর। যেমন মঞ্চ শক্ষের
মুখ্যার্থ হইতে পুরুষ' অর্থে প্রয়োগ। উহা মঞ্চ শক্ষের মুখ্যার্থ নহে; উহাকে বলে লাক্ষণিক অর্থ।

এ অর্থেও মঞ্চ শক্ষের প্রয়োগ হইরা থাকে। ভাষাকার এইরূপ ধর্ম্মবিকরের নির্দেশকেই
স্থ্যোক্ত ধর্ম্মবিকর-নির্দ্ধেশ বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন।

তাংপর্যাটীকাকার ব্যাখ্যা করিরাছেন বে, শব্দের ধর্ম প্ররোগ। তাহার বিকল্প বলিতে হৈবিশ্য অর্থাৎ শব্দের প্ররোগ ছিবিধ; — মৃথ্য এবং গৌণ। শব্দের সামায়তঃ মৃথ্য প্রয়োগই হয়। কোন বিশেষবশতঃ কোন কোন হলে গৌণ প্রয়োগও হয়। সেই ধর্ম্ম-বিকল্পপ্রযুক্ত যে নির্দেশ অর্থাৎ বাক্য, ভাহাই ধর্ম-বিকল্প-নির্দেশ। ধাহার দ্বারা নির্দেশ করা হয়, এই অর্থে স্ত্রে নির্দেশ শব্দের দ্বারা বাক্য বুরিতে হইবে। ভাষ্যের প্রচলিত পাঠাকুসারে ভাৎপর্য্য-

টীকাকারের ব্যাখ্যা ভাষ্যব্যাখ্যা বলা যার না। কিন্তু তাংপর্যাটীকাকার ভাষ্যকারের কথার উল্লেখ করিয়াই এথানে ঐরপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ভাষ্যের প্রচলিত পাঠই মূলে গৃহীত হইয়াছে। সকল পুত্তকেই ঐরপ পাঠ দেখা যায়।

প্রকৃত কথা এই বে, অনেক শব্দের অর্থবিশেষে গৌণ বা লাক্ষণিক প্রয়োগ স্থাচিরকাল হইতেই লোকসিদ্ধ আছে। উহাকে প্রাচীনগণ 'উপচার' বলিয়া গিয়াছেন'। মহর্বি গোতম দ্বিতীয় অধ্যারের বিতীয় আহ্নিকের ৫৯ সূত্রে সাহচর্য্য প্রভৃতি কভকগুলি নিমিত্তবশতঃ এই উপচার হয়, এ কথা বলিয়াছেন। বেমন কোন ব্যক্তি মঞ্জু ব্যক্তিদিগের রোদন শুনিয়া বলিলেন,—মঞ্চগণ রোদন করিতেছে। কিন্তু প্রতিবাদী ঐ বাক্য প্রবণ করিয়া প্রতিবাদ করিলেন যে, মঞ রোদন করিতেছে না, মঞ্চম্ব ব্যক্তিরাই রোদন করিতেছে। মঞ্চ অচেতন পদার্থ, তাহা রোদন করিতে পারে না। পুর্নোক্ত বাক্যে মঞ্চন্ত ব্যক্তিতে মঞ্চ শব্দের লাক্ষণিক প্ররোগ হইরাছে। মঞ্চন্ত ব্যক্তিরা মঞ্চে অবস্থান করার ঐ স্থানরূপ নিমিত্তবশতঃ মঞ্চস্ত ব্যক্তিতে মঞ্চ শক্তের উপচার প্রসিদ্ধই আছে (২ অ০, ২ আ০, ৫৯ সূত্র দ্রষ্টবা)। প্রতিবাদী ঐ উপচারকে বিষয় করিয়া ঐ স্থলে মঞ্চ রোদন করিতেছে না, এই বাক্যের ছারা যে নিষেধ করিলেন, তাহা উপচার-ছল। মঞ্চ শব্দের মুখ্য অর্থ কার্চ-নির্দ্ধিত আসনবিশেষ। তাহা অচেতন পদার্থ বলিয়া রোদন করিতে পারে না। স্থতরাং ঐ খুলে অর্থ-সম্ভাবের দারা অর্থাৎ মঞ্চ শব্দের যে অর্থের সদ্ভাব বা মুখ্যতা আছে, সেই মুখ্য অর্থ অবলম্বন করিবাই ঐ খুলে প্রতিবাদী ঐরূপ নিষেধ করিবাছেন। উদ্যোতকরের মতে অর্থ-সদভাবের প্রতিষেধই স্থান্ত্রাক্ত অর্থ-সদভাব-প্রতিষেধ। মূলকণা, বাদী বে মঞ্চন্ত ব্যক্তিতে মঞ্চ শব্দের লাকণিক প্রয়োগ করিয়া মঞ্চগণ রোদন করিতেছে, এই কথা বলিয়াছেন, প্রতিবাদী তাহা বুঝিয়াই হউক, আর না বুঝিয়াই হউক, মঞ্চ শব্দের মুখ্য অর্থ ধরিয়া, মঞ্চের রোদন অসম্ভব বলিয়া বাদীর বাক্যের যে ব্যাঘাত করিলেন, তাহা উপচারছল। চলমাত্রেই অর্থবিকল্লরূপ উপপত্তি চাঁই, এখানেও তাহা আছে; কারণ, লক্ষণার দারা মঞ শব্দের 'মঞ্চন্থ ব্যক্তি' অর্থে প্রয়োগ হইরাছে, শক্তির দারা প্রতিবাদী তাহার মুখ্য অর্থের করনা করিয়াছেন। মঞ্চ শব্দের মুখ্য অর্থ বখন এখানে বাদীর বিবক্ষিত নছে, তখন ঐ মুখ্য অর্থ গ্রহণ এখানে ছলকারীর অর্থান্তর কলনাই হইয়াছে।

আপত্তি হইতে পারে বে, যদি এক অর্থে চিরপ্রযুক্ত শব্দের অন্ত অর্থে প্রয়োগ হইতে পারে, তাহা হইলে সকল শব্দেরই সকল অর্থে প্রয়োগ করা যাইতে পারে অর্থাৎ সকল অর্থেই সকল শব্দের উপচার হইতে পারে। এই অন্ত ভাষ্যকার বিলিয়াছেন—"উপচারো নীতার্থঃ।" তাৎপর্য্যানীকারার ব্যাখ্যা করিয়াছেন, "নীতার্থঃ প্রাপিতার্থঃ সহচরপাদিনা নিমিছেনেতি"। অর্থাৎ উপচার নিজের ইছো-মত হয় না। সাহচর্য্য প্রভৃতি কতকগুলি নিমিছ আছে, তাহার মধ্যে কোন নিমিছ বেখানে কোন শব্দকে অন্ত অর্থ প্রাপ্ত করার, সেখানেই সেই অর্থে সেই শব্দের উপচার বা লাক্ষণিক প্রয়োগ হয়, সেইরূপ প্রয়োগই উপচার। তাৎপর্য্যানীকার্কার ঐ ব্যাখ্যার পরে তাৎপর্য্য বর্ণন করিয়াছেন বে, এক অর্থে দৃষ্ট শব্দের যে অন্ত অর্থে প্রয়োগ, তাহা সেই শব্দের মুখ্য অর্থের

সহিত গৌণ অর্গের কোন সম্বন্ধবিশেষ প্রযুক্তই হয়, স্থতরাং যে কোন শব্দের যে কোন অর্থে প্রস্তুপ্ত উপচার বা লাক্ষণিক প্রয়োগ হইতে পারে না।

বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতি পরবর্তী কেই কেই মুখ্য অর্থে প্রযুক্ত শক্ষের লাক্ষণিক অর্থ প্রহণ করিয়াও উপচার-ছল ইইবে, এইরপ বাাখা। করিয়াছেন। কিন্তু ভাষ্যকারের ব্যাখ্যার লাক্ষণিক অর্থে শক্ষ প্রয়োগ করিলে মুখা অর্থ প্রহণ করিয়া দে প্রতিষেধ, তাহাই উপচার-ছল বিদ্যা বুঝা যায়। অবশু মুখ্য অর্থের ভাষ গৌণ অর্থ ধরিয়াও প্রতিষেধ ইইতে পারে, কিন্তু মুখ্য অর্থ সন্তব ইইলে গৌণ অর্থ গ্রাহ্থ নহে। স্কুতরাং মুখ্য অর্থে প্রযুক্ত শক্ষের গৌণ অর্থ গ্রহণ করিয়া প্রতিষেধকে ভাষ্যকার উপচার-ছল বলেন নাই। মহর্ষির স্থ্যের ছারাও সরল ভাবে তাহা বুঝা যায় না। উপচার-ছল, এই নামের ছারাও সহজে তাহা বুঝা যায় না। মনে হয়, এই সকল কারণেই ভাষ্যকার ঐর্পে ব্যাখ্যা করেন নাই।

ভাষা। অত্র সমাধিঃ, প্রসিদ্ধে প্রয়োগে বক্তৃর্যথাভিপ্রায়ং শব্দার্থয়োনরস্ক্রা-প্রতিষেধাে বা ন ছন্দতঃ। প্রধানভূততা শব্দুতা ভাকতা চ গুণভূততা প্রয়োগ উভয়োলোকি সিদ্ধাঃ। সিদ্ধপ্রয়োগে যথা বক্তুরভিপ্রায়-তথা শব্দার্থাবনুজেরের, প্রতিষেধ্যাে বা ন ছন্দতঃ। যদি বক্তা প্রধানশব্দ প্রয়ুক্তে যথাভূততাভানুক্রা প্রতিষেধাে বা ন ছন্দতঃ, অথ গুণভূতং তদা গুণভূততা, যত্র তু বক্তা গুণভূতং শব্দং প্রয়ুজ্কে, প্রধানভূতমভিপ্রতা পরঃ প্রতিষেধতি, স্বমনীয়য়া প্রতিষেধাহসাে ভবতি ন পরোপালন্ত ইতি।

অনুবাদ। এই উপচার-ছল বিষয়ে সমাধান (বলিতেছি)। প্রসিদ্ধ প্রয়োগে বক্তার অভিপ্রায়ানুসারে শব্দ এবং অর্থের অনুজ্ঞা অথবা নিষেধ হয়, ছলের ধারা অর্থাৎ নিক্ষের ইচ্ছানুসারে হয় না। বিশদার্থ এই বে, প্রধানভূত শব্দের অর্থাৎ মুখ্য শব্দের এবং ভাক্ত কি না গুণভূত (অপ্রধান) শব্দের প্রয়োগ উভয় পক্ষে লোকসিদ্ধ, অর্থাৎ মুখ্য ও গৌণ এই দ্বিবিধ শব্দের প্রয়োগাই যে লোকসিদ্ধ, ইহা বাদী ও প্রতিবাদী উভয়েরই স্বীকৃত। সিদ্ধ প্রয়োগে অর্থাৎ লোকসিদ্ধ প্রয়োগে বক্তার যে প্রকার অভিপ্রায়, তদনুসারে শব্দ ও অর্থকে অনুজ্ঞা করিবে, অথবা নিষেধ করিবে,—ছলের ধারা অর্থাৎ স্বেচ্ছানুসারে করিবে না। বক্তা যদি প্রধান শব্দ প্রয়োগ করেন, (তাহা হইলে) যথাভূত অর্থাৎ সেধানে ঐ শব্দ এবং তাহার অর্থ যে প্রকার, তাহারই অনুজ্ঞা অথবা নিষেধ করিতে হইবে, স্বেচ্ছানুসারে করিতে হইবে, না, আর যদি বক্তা গুণভূত অর্থাৎ স্বপ্রধান বা লাক্ষণিক শব্দ

প্রয়োগ করেন, ( তাহা হইলে ) গুণভূতের অর্থাৎ সেই অপ্রধান শব্দ ও অর্থের অনুজ্ঞা ও প্রতিষেধ হয় ( স্বেচ্ছানুসারে প্রতিষেধ হয় না )। যে হলে কিন্তু বক্তা অপ্রধান শব্দ প্রয়োগ করেন, অপর অর্থাৎ প্রতিবাদী ( ঐ শব্দকে ) প্রধানভূত মনে করিয়া নিষেধ করেন, এই নিষেধ নিজ বুদ্ধির দ্বারা হয়, ( উহার দ্বারা ) পরের অর্থাৎ বাদীর উপালম্ভ ( বাক্য-ব্যাঘাত বা নিগ্রহ ) হয় না।

টিপ্লনী। ভাষাকার উপচার-ছলের সমাধান বলিতে প্রথমেই বলিয়াছেন যে, শব্দের মুখা প্ররোগ এবং গৌণ প্রয়োগ লোক-সিদ্ধ। বক্তা যদি মুখা শন্দেরই প্রয়োগ করেন, তাহা হইলে সেই মুখ্য শব্দ এবং তাহার প্রতিপাদ্য মুখ্য অর্থ গ্রহণ করিয়া তাহার নিষেধের কারণ থাকিলে নিবেধ করা বায় অর্থাৎ তাহাতে কোন দোব থাকিলে সেই দোব প্রদর্শন করা বায়, আর তাহা নিষেধ করিবার কোন কারণ না থাকিলে সেই মুখ্য শব্দ এবং তাহার অর্থের অন্কুজ্ঞাই করিতে হয়। নিজের ইচ্ছানুসারে শব্দ ও অর্থের অনুজ্ঞা অথবা নিষেধ করা যায় না। আর যদি বক্তা কোন ভাক্ত শব্দের অর্থাৎ অপ্রধান শব্দের প্রয়োগ করেন, তাহা হইলেও বক্তার অভিপ্রাণ অনুসারে সেই শব্দ ও তাহার প্রতিপাদ্য লাক্ষণিক অর্থ গ্রহণ করিয়া তাহার নিষেধ বা অনুক্র্য করিতে হয়। বক্তা কোন ত্রলে গ্রোণ শক্তের প্রয়োগ করিয়া কোন গৌণ অর্থ প্রকাশ করিলেন, দেখানে বক্তার ঐ শব্দটিকে মুখ্য শব্দ বলিয়া করনা করিয়া এবং তাহার প্রতিপাদা মুখ্য অর্থ ধরিয়া নিষেধ করিলে তাহা নিজ বৃদ্ধির হারা নিজের ইচ্ছানুসারে নিষেধ হয়, ঐ নিষেধে বাদীর বাক্যের বস্ততঃ ব্যাঘাত হইতে পারে না, উহাতে বাদীর কথিত পদার্থের কোন নিষেধ হয় না। বাদী যাহা বলিয়াছেন, তাঁহার অভিপ্রায়ামুদারে তাহাই গ্রহণ করিয়া যদি তাহার নিষেধ করিতে পারা যায়, তাহা হইলেই বাদীর উপালম্ভ বা পক্ষদুষণ হইতে পারে। পূর্ব্বোক্ত স্থলে বাদী মঞ্চ ব্যক্তি বুঝাইতে মঞ্চ শব্দের গৌণ প্রয়োগ করিগছেন; উহা উপচার এবং উহা লোক-সিদ্ধ। প্রতিবাদীও ঐত্তর প্রয়োগের লোক-সিদ্ধতা স্বীকার করিতে বান্য। স্ততরাং ঐত্তর লোক-সিদ্ধ গৌণ প্রয়োগ করাতে বাদীর কোন অপরাব নাই। প্রতিবাদী, বাদীর প্রযুক্ত ঐ গৌণ শব্দকে প্রধান শব্দ ধরিয়া অর্থাৎ মঞ্চ শন্ধটি যে অর্থের বাচক, যে অর্থ বুরাইতে উহা প্রধান শব্দ বা মুখ্য শব্দ, সেই অর্থ ধরিরা বাদীর অভিপ্রায়কে উপেক্ষা করিরা নিষেধ করিলেন –সঞ্চ রোদন করিতেছে না, মঞ্চন্ত ব্যক্তিরাই রোদন করিতেছে। মঞ্চগুলি অচেতন পদার্থ, তাহাদিগের রোদন অসম্ভব, ইহা বাদী জানেন, বাদী দেই মঞ্চের রোদন বলেনও নাই। প্রতিবাদী বাদীর অভিপ্রায় বুঝিয়াও ঐক্লপ গৌৰ অৰ্থ ধরিয়া নিষেধ করিলে উহা প্রতিবাদীরই অপরাধ। আর বাদীর বিবক্ষিত অর্থ না বুঝিতে পারিয়া উদ্ধপ নিষের করিলেও গৌণ প্ররোগ বিষয়ে নিজের অনভিজ্ঞতা তাহারই দোষ। পরস্ত বাদীর বিবক্ষিত অর্থ না বুঝিলে প্রতিবাদীর তাহা জিজ্ঞাসা করিয়া বুঝা উচিত, তাহা না করিরা নিজের ইজারুসারে বাদীর প্রযুক্ত গৌণ শব্দের মুখ্য অর্থ গ্রহণ করিয়া দোৰ প্ৰদৰ্শন কথনই উচিত নহে। আপতি হইতে পাৱে যে, যদি গৌণ প্ৰয়োগ বলিয়াই উপপত্তি

করা বায়, তাহা হইলে আর কাহারও কোন বাক্যে দোষ থাকিতেই পারে না, সর্ব্বেই শব্দের একটা গৌণ অর্থের বাাখ্যা করিয়া উপপত্তি করা যায়। এতছত্তরে ভাষ্যকার বলিয়াছেন যে, প্রধানত্ত শব্দ এবং ভাক্ত শব্দের প্রয়োগ লোকসিদ্ধ আছে অর্থাং লোকসিদ্ধ গৌণ প্রয়োগই করিতে হইবে, নিপ্রয়োজনে নৃতন কোনরূপ গৌণ প্রয়োগ করা যায় না। পূর্ক্যেক্ত স্থলে মঞ্চ শব্দের মঞ্চত্ব ব্যক্তিতে গৌণ প্রয়োগ অর্থাং মঞ্চগণ রোদন করিতেছে, এইরূপ প্রয়োগ লোক-সিদ্ধ আছে, ঐরূপ প্রয়োগ বাদী নৃতন করেন নাই। তাৎপর্য্যাদীকাকার বলিয়াছেন যে, যদিও ভাষাকারের এথানে ভাক্ত শব্দের প্রয়োগ লোকসিদ্ধ আছে, এইমাত্রেই বক্তব্য, উহা বলিলেই পূর্ক্ষোক্ত আপত্তির নিরাস হয়, তাহা হইলেও চৃষ্টান্ত প্রদর্শনের জন্তুই প্রথান শব্দের কথা বলিয়াছেন। অর্থাং প্রধান শব্দ বা মৃথ্য শব্দের প্রয়োগ বেমন লোক-সিদ্ধ, তক্তপ ভাক্ত অর্থাং লাফ্ষিক শব্দের প্রয়োগও লোক-সিদ্ধ। লোক-সিদ্ধ প্রয়োগ বাদীর কোন অপরাধ হইতে পারে না। স্বেচ্ছাত্ব-সারে নৃতন করিয়া লাক্ষণিক প্রয়োগ করিলে দোষ বলা যাইতে পারে।

বে অর্থটি বে শব্দের বাচ্যার্থ বা মুখ্যার্থ, সেই অর্থে সেই শব্দকে প্রধান শব্দ ও মুখ্য শব্দ বলে। যে শব্দের মুখ্যার্থের সহিত কোন বিশেষ সম্বন্ধ অপর একটি অর্থ ঐ শব্দের ছারা প্রকাশিত হয়, ঐ অর্থে ঐ শব্দকে ভাক্ত শব্দ বলে। ভাক্ত শব্দ গুণভূত অগীং অপ্রধান। বেমন মঞ্চ শব্দটি মঞ্চ অর্থে মুখ্য শব্দ, মঞ্চন্ত পূর্ব অর্থে ভাক্ত শব্দ। প্রাচীনগণ লক্ষণাকে ভক্তি বলিতেন। ঐ ভক্তি শব্দ হইতেই ভাক্ত শব্দ দিছ হইয়াছে। উদ্যোতকর অন্তন্ত্র বাহা বলিয়াছেন, তাহাতে বুঝা বার, ভক্তি বলিতে সাদৃগুবিশেষ। "উভয়েন ভলাতে" অর্থাৎ উভর পদার্থ বাহাকে ভজনা বা আশ্রর করে, এই অর্থে ভক্তি শব্দের দারা সাদৃশ্য বুঝা বার। এক পদার্থে সাদৃশ্র থাকে না, সাদৃশ্র উভয়াশ্রিত। তাহা হইলে সাদৃশ্র সংকরণ লকণা অর্থাং বাহাকে গৌণী লক্ষণা বলা হইরাছে, তাহাই ভক্তি শব্দের দারা বুরিতে হয় এবং ঐরপ লক্ষণান্তনেই দেই শব্ধকে ভাক্ত বলিতে পারা যায়। ভাষ্যকার কিন্ত মঞ্চন্থ পুরুষে লাক্ষণিক মঞ্চ শব্দের প্ররোগ করিরাও এখানে ঐ শব্দকে লক্ষ্য করিয়া ভাক্ত শব্দের প্ররোগ করিয়াছেন। স্তরাং সামান্ততঃ লাকণিক শক্ষমাত্রই ভাক্ত, ইহা তাঁহার কথায় বুবা যায়। "ভাক্তা গুণভূতভা" এই স্থলে গুণভূত শব্দের দারা তাহা ব্যক্ত করিয়াছেন। ঐ স্থলে গুণভূত বলিতে অপ্রধান অর্গাৎ লাক্ষণিক। ভাষো "ছন্দতঃ" এই হলে ছন্দ শব্দের অর্থ ইচ্ছা বা স্বেচ্ছা। শব্দের অভিপ্রায় অর্থ পাওয়া হায়। তাৎপর্যাটীকাকার "ছন্দতঃ" ইহার ব্যাথ্যা বলিয়াছেন ছিল্মনা।" ছল্মন্ শব্দের অর্থ কপট। কোন প্তকে ঐ স্থলে "ছলতঃ" এইরূপ পাঠ দেখা यांस १५६१

১। ভতিনীৰ অঙ্গাকুতজ ভগাভাবিতিঃ সাৰাজ্য, উভৱেন ভলাতে ইতি ভতিঃ, বখা বাহীকত ন্ৰাম্ভঃ সংজ্ঞামুশাদার বাহীকো গৌরিতি।—ভারবার্তিক, ২০০৩ করে।

#### সূত্র। বাক্চ্ছলমেবোপচারচ্ছলং তদবি-শেষাৎ ॥১৫॥৫৬॥

অনুবাদ। (পূর্ববিপক্ষ) উপচারছল— বাক্ছলই; কারণ, তাহা হইতে বিশেষ নাই। অর্থাৎ বাক্ছলে যেমন অর্থান্তরকল্পনা, উপচারছলেও তদ্রুপ অর্থান্তর-কল্পনা, স্তরাং উপচারছল ও বাক্ছলে কোন ভেদ না থাকার ছল দ্বিধি, ত্রিবিধ নহে।

ভাষ্য। ন বাক্ছলাত্পচারছলং ভিদ্যতে, তস্থাপার্থান্তরকল্পনারা অবিশেষাৎ। ইহাপি স্থান্থর্থো গুণশব্দঃ প্রধানশব্দঃ স্থানার্থ ইতি কল্পনিত্বা প্রতিষিধ্যত ইতি।

অনুবাদ। (পূর্ববিপক্ষ) বাক্ছল হইতে উপচারছল ভিন্ন নহে। কারণ, সেই উপচারছলের সম্বন্ধেও অর্থান্তর কল্পনার বিশেষ নাই। বিশদার্থ এই যে, এই উপচারছলেও স্থানীর বোধক অপ্রধান শব্দ (অর্থাৎ মঞ্চন্থ ব্যক্তির বোধক মঞ্চশব্দটি) স্থানার্থ অর্থাৎ মঞ্চরপ স্থানের বাচক প্রধান শব্দ, ইহা কল্পনা করিয়া প্রতিষেধ করা হয়।

টিগ্লনী। মহর্ষি গোতম প্রমাণাদি বোড়শ প্রকার পদার্গের উদ্দেশ ও লক্ষণ বলিয়া উহাদিগের মধ্যে অনেকগুলি পদার্থের পরীক্ষা করিয়াছেন। উদ্দেশ, লক্ষণ এবং পরীক্ষা, এই তিন প্রকারেই মহর্ষি শিযাগণকে উপদেশ করিয়াছেন। পরীকা-প্রকরণে দকল পদার্থেরই সাক্ষাৎ সম্বন্ধে পরীক্ষা করা আবশ্রক মনে করেন নাই। বে পদার্থে সংশয় হইবে, সেই পদার্থে মহর্ষির প্রদর্শিত প্রণালীতে পরীক্ষা করিতে হইবে। এই কথা দ্বিতীয়াধ্যায়ে বলিয়া গিরাছেন। ছল পদার্থের ত্রিবিধত্ব বিবরে সংশয় হইতে পারে, ইহা মনে করিয়া মহর্বি এখানেই ছলের পরীক্ষা করিয়া গিরাছেন। পরীকা-প্রকরণে ছলের পরীকা করিলে প্রয়োজন, দুঠান্ত, দিদ্ধান্ত প্রভৃতি ছলের পূর্মকথিত অনেক পদার্থ উল্লন্জন করিয়া সে পরীকা করা হয়, তাহাতে ঐ পরীকা-প্রকরণের পূর্ব্বকথার সহিত সংগতি থাকে না। পরন্ত পরীক্ষা-প্রকরণও নিকটবর্ত্তী। মহর্ষির শিষ্যগণ্ড পরীক্ষা-চিস্তাপরায়ণ হইয়া উঠিয়াছেন, তাই মহর্ষি লক্ষণ-প্রকরণেও ছলের লক্ষণের পরে প্রদঙ্গতঃ ছলের পরীকা করিয়াছেন। প্রথমতঃ সংশয়, পরে পূর্বপক্ষ, তাহার পরে দিন্ধান্ত, এই ভাবেই পদার্থের পরীকা হয়। মহর্ষি-কবিত উপচারছল বাক্ছল হইতে ভিন্ন কি না ? এইরপ সংশরে মহবি তাহার পরীকার জন্ত প্রথমেই পূর্ব্ধপক হুত্র বলিয়াছেন। পূর্ব্ধপক্ষের তাৎপর্য্য এই বে, উপচারছল বাক্ছল হইতে অভিন। কারণ, উপচারছলও শব্দের অর্থান্তর কলনামূলক, বাক্ছলও শব্দের অর্থান্তর কলনামূলক। স্তরাং উভয় হলেই বখন শব্দের অর্থান্তর কলনার কোন বিশেষ নাই, তথন উপগ্রছল বাক্ছলের মধ্যেই গণ্য। ফলকথা, ছল

ত্রিবিধ নহে, বাক্ছল এবং সামাক্সছল, এই ছই নামে ছল দ্বিবিধ। ভাষ্যকার তাঁহার প্রদর্শিত উপচারছলের উদাহরণে বাক্ছলের ভাষ্য অর্থান্তর করনা বুঝাইবার জন্ত বলিয়াছেন যে, পূর্ব্বোক্ত উপচারছলেও স্থানীর বোধক অপ্রধান শব্দকে স্থানার্থপোন শব্দ বলিয়াই করনা করিয়া নিষেধ করা হইয়াছে। তাৎপর্য্য এই বে, মঞ্চ শব্দের মুখ্যার্থ মঞ্চ নামক স্থান। ঐ অর্থে মঞ্চ শব্দটি প্রধান শব্দ। ঐ মঞ্চন্থিত প্রক্ষণণ স্থানী; কারণ, তাহারা মঞ্চে অবস্থান করিতেছে। মঞ্চ তাহারিদিগের স্থান, মুতরাং তাহারা স্থানী। মঞ্চ শব্দ বখন ঐ স্থানী অর্থাৎ মঞ্চন্থ প্রক্ষকে বুঝাইবে, তখন মঞ্চ শব্দটি ঐ স্থানী অর্থে অপ্রধান শব্দ বা ভাক্ত অর্থাৎ লাক্ষণিক শব্দ। বাদী মঞ্চ শব্দিক ঐ স্থলে মঞ্চন্থিত প্রক্ষর্কপ স্থানী অর্থে প্রব্রোগ করিয়াছেন; প্রতিবাদী মঞ্চ শব্দের স্থানরূপ অর্থ করনা করিয়া নিষেধ করিয়াছেন। স্ক্রেরাং বাক্ছলের ভার এই উপচারছলেও শব্দের অর্থান্তর করনা রহিয়ছে। তাহা হইলে উপচারছল বাক্ছলবিশেবই। উহা বাক্ছল হইতে ভিন্ন কোন প্রকার ছল নহে। ১৫।

## সূত্র। ন তদর্থান্তরভাবাৎ॥ ১৩॥ ৫৭॥

অনুবাদ। (উত্তর) না, অর্থাৎ উপচারছল বাক্ছলই নহে; কারণ, উপচার-ছলে যে অর্থসদ্ভাব প্রতিষেধ হয়, অর্থাস্তর কল্পনা হইতে তাহার ভেদ আছে।

ভাষ্য। ন বাক্ছলমেবোপচারছেলং, তস্থার্থসদ্ভাবপ্রতিষেধ-স্থার্থান্তরভাবাং। কুতঃ ? অর্থান্তরকল্পনাং। অন্যা হুর্থান্তরকল্পনা অন্যোহর্থসদ্ভাবপ্রতিষেধ ইতি।

অনুবাদ। (উত্তর) উপচারছল বাক্ছলই নহে; কারণ, সেই অর্থসদ্ভাব প্রতিষেধের অর্থাৎ উপচারছলে যে অর্থসদ্ভাব প্রতিষেধ হয়, তাহার অর্থান্তর ভাব অর্থাৎ ভিন্নপদার্থতা বা ভিন্নর আছে। (প্রশ্ন) কি হইতে? অর্থাৎ কি হইতে অর্থসদ্ভাব-প্রতিষেধের ভেদ আছে? (উত্তর) অর্থান্তরকল্পনা হইতে। বিশদার্থ এই যে, অর্থান্তরকল্পনা ভিন্ন পদার্থ, অর্থসদ্ভাবপ্রতিষেধ ভিন্ন পদার্থ। (ঐ তুইটি একই পদার্থ নহে; স্কুতরাং উপচারছল বাক্ছল হইতে ভিন্ন)।

টিগ্ননী। পূর্ক্ষ্ত্রের দারা বে পূর্কপক প্রকাশ করা হইরাছে, এই স্থ্রের দারা তাহার নিরাদ করিয়া দিছাস্ত সমর্থন করিয়াছেন। এইটি দিছাস্ত স্ত্র। এই স্থ্রে বলা হইয়াছে বে, উপচারছলে অর্থনদ্ভাব-প্রতিষেধ হয়, আর বাক্ছলে তাহা হয় না, কেবল অর্থান্তর কলনার দারাই লোব প্রদর্শন হয়। অর্থনদ্ভাব-প্রতিষেধ, আর অর্থান্তরকলনা এক পদার্থ নহে, ঐ ছইটি ভিন্ন পদার্থ; স্থতরাং উপচারছল বাক্ছল হইতে ভিন্ন। উদ্যোতকরের মতে অর্থনদ্ভাবের নিষেধই স্থ্যোক্ত অর্থনদ্ভাব-প্রতিষেধ। অর্থনদ্ভাব বলিতে বস্তর সত্রা। তাহার নিষেধ বাক্ছলে হয়

না। উদ্যোতকর বলিয়াছেন বে, মঞ্চগণ রোদন করিতেছে না, এই বাক্যের হারা মঞ্চে রোদনরূপ বস্তর অন্তিইই নিবিদ্ধ হয়, অর্গাৎ মঞ্চে রোদন পদার্থের সন্তাই অস্বীকার করা হয়, কিন্তু বাক্ছলে এই বালকের নবসংখাক কয়ল নাই, এই কথার হারা তাহার কয়লের সত্তার নিবের করা হয় না। বাদী, এই বালক নবকয়লবিশিষ্ট, এই বাক্যের হারা বালকবিশেষে যে নবয়বিশিষ্ট কয়লের বিধান করিয়াছেন, সেই বিধীয়মান কয়ল সেই বালকে আছে, ইয়া স্বীকার করিয়া অর্গাৎ তাহার প্রতিবের না করিয়া তাহার বিশেষণ যে নবয়, তাহারই নিবের করা হয়। কিন্তু উপচারছলে প্রের্মাক্ত ত্বলে ) মঞ্চে বিধীয়মান রোদন পদার্গেরই প্রতিবের করা হয়, য়তরাং বাক্ছল ও উপচারছলে বিশেষ ভেদ আছে। ভাষ্যকারের বাধ্যাতেও উপচারছল ও বাক্ছলের প্রের্মাক্ত প্রকার ভেদ ব্রিতে হইবে। ভাষ্যকারের ও ইয়াই মূল তাৎপর্য্য। ১৬।

### সূত্র। অবিশেষে বা কিঞ্চিৎসাধর্ম্যাদেক-চ্ছল-প্রসঙ্গঃ ॥১৭॥৫৮॥

অনুবাদ। পঞ্চান্তরে—বিশেষ না থাকিলে অর্থাৎ যদি বাক্ছল ও উপচার-ছলের ঐ বিশেষ গ্রহণ না কর, তাহা হইলে কিঞ্চিৎ সাধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত এক ছলের আপত্তি হয়, অর্থাৎ তাহা হইলে ছল একই হইয়া পড়ে, ছল দ্বিবিধও হইতে পারে না।

ভাষ্য। ছলস্থ দ্বিদ্বমন্তানুজ্ঞান ত্রিহং প্রতিষিধ্যতে কিঞ্চিৎ দাধর্ম্মাৎ, যথা চামং হেতুন্ত্রিহং প্রতিষেধতি তথা দ্বিদ্বমপ্যভানুজ্ঞাতং প্রতিষেধতি, বিদ্যতে হি কিঞ্চিৎ সাধর্ম্মাং দ্বমোরপীতি। অথ দ্বিহং কিঞ্ছিৎসাধর্ম্মান নিবর্ত্ততে ত্রিদ্বমপি ন নিবইস্ততি।

অনুবাদ। ছলের দ্বির স্বীকার করিয়া কিন্ধিং সাধর্ম্মা বশতঃ ত্রিব্বকে নিষেধ করা হইতেছে অর্থাং বাক্ছল ও উপচারছলে কিছু সাধর্ম্মা থাকায় ঐ চুইটিকে এক বলিয়া পূর্বপক্ষবাদী ছলকে দ্বিবিধ বলিতেছেন, ছলের ত্রিত্ব বা ত্রিবিধর্ব খণ্ডন করিতেছেন। (তাহা হইলে) যেমন এই হেতু অর্থাং কিন্ধিং সাধর্ম্মারূপ হেতু (ছলের) ত্রিব্বকে নিষেধ করিতেছে, তদ্রপ স্বীকৃত দ্বিব্বকেও নিষেধ করিতেছে। যেহেতু কিন্ধিংসাধর্ম্মা সুই ছলেও আছে অর্থাং বাক্ছল ও সামান্মছল নামে যে দ্বিবিধ ছল স্বীকার করা হইতেছে, তাহাতেও কিন্ধিং সাধর্ম্মা থাকায় ছল দ্বিবিধও হইতে পারে না। আর যদি কিন্ধিং সাধর্ম্মা বশতঃ দ্বিত্ব নির্বত্ত নির্বত্ত হইবে না।

টিগ্লনী। আপত্তি হইতে পারে নে, বাক্ছলে এবং উপচারছলে কোন অংশে বিশেষ

থাকিলেও অর্থান্তরকরন। ঐ উভয় ছলেই আছে, স্থতরাং অর্থান্তরকরনারপ সাম্প্রাবশতঃ উপচারছলকে বাক্ছলই বলিব, উহার মধ্যে আর কোন বিশেষ গ্রহণ করিব না । এতছন্তরে মহিব বলিয়াছেন যে, যদি অর্থান্তরকরনারপ কোন একটি সাধর্ম্ম লইয়াই বিভিন্ন প্রকার ছলকেও এক বল, তাহা হইলে ছল বিবিধও বলিতে পার না । তাহা হইলে ছল পদার্থ একই হইরা পড়ে, ছলের আর কোন প্রকার-ভেদ থাকে না । কারণ, যে কোনরূপে অর্থান্তরকরনা ছল মাত্রেই আছে । অর্থান্তরকরনা ব্যতীত কোনরূপ ছলই হয় না । সামান্ত ছলেও পূর্ব্বোক্ত মলে রাহ্মণন্থ-ধর্ম্মে বিদ্যাচরণসম্পদের হৈত্ত্বরূপ অর্থান্তর (অর্থাৎ সেখানে বাহা বক্তার বিবিদ্যিত নহে, এমন অর্থ ) করনার দারা দোষ প্রদর্শন করা হয় । স্থতরাং অর্থান্তরকরনারূপ কিঞ্জিৎ সাধর্ম্মা ছল মাত্রেই থাকার ছল একই হইরা পড়ে, ছলের দ্বিবিধন্তও থাকে না ।

ভাষ্যকার মহর্ষির তাৎপর্য্য বর্ণন করিয়াছেন বে, পূর্ব্ধপক্ষবাদী কিঞ্চিৎ সাধর্ম্যক্রপ বে হেতৃকে প্রহণ করিয়া ছলের ত্রিবিধন্ধ নিবেধ করিতেছেন, সেই কিঞ্চিৎ সাধর্ম্যক্রপ হৈতৃই তাহার স্বীকৃত ছলের দ্বিবিধন্ধেরও বাধক হইতেছে। ফলতঃ পূর্ব্বপক্ষবাদীর গৃহীত হেতৃর হারা যথন তাহার নিজ সিন্ধান্তই ব্যাহত হইতেছে, তথন উহা ঐ হুলে হেতৃ হইতে পারে না। যদি কিঞ্চিৎ সাধর্ম্যক্রপ হেতৃ তাহার নিজ সিন্ধান্ত অর্পাৎ ছলের দ্বিবিধন্ধের বাধক না হয়, তাহা হইলে ঐ হেতৃ ছলের ত্রিবিবন্ধেরও বাধক হইতে পারে না। মূলকথা, বে মুক্তিতে কিঞ্চিৎ সাধর্ম্য ছলের ত্রিবিবন্ধের বাধক বলা হইতেছে, সেই মুক্তিতেই উহাকে ছলের দ্বিবিধন্ধেরও বাধক বলা যাইবে। অন্ধতঃ ছলত্ব প্রস্তুতি কিঞ্চিৎ সাধর্ম্য ছলমাত্রেই আছে। স্কতরাং ছলকে একই বলিতে হইবে, ছলকে বিবিধন্ধ বলা যাইবে না। পরিশেবে তাহাই স্বীকার করিলে অর্থাৎ সাধর্ম্যাবশতঃ ছলকে একই বলিলে কোন পদার্থেরই প্রকার-ভেদ বলিতে পারিবে না। কারণ, বন্ধ মাত্রেরই বন্ধন্ধ প্রস্তুতি কিঞ্চিৎ সাধর্ম্য আছেই, অতএব বন্ধ মাত্রেরই প্রকার-ভেদের উচ্ছেদ হইয়া য়য়। স্কতরাং পদার্থের যে অংশে যে ভেদ আছে, ঐ ভেদ বা বিশেবকে প্রহণ করিয়াই পদার্থের প্রকারভিদ বলিতে হইবে। তাহা হইলে বাক্ছল ও উপচারছলের যে অংশে ভেদ আছে, তাহাকে গ্রহণ করিয়া ছলকে ত্রিবিগ বলা যাইতে পারে। মহর্ষি গোতম তাহাই বিলিয়াছেন। ১৭।

ভीषा। इननक्षामूक्य।

অনুবাদ। ছলের লক্ষণের পরে ( ক্রমপ্রাপ্ত জাতির লক্ষণ বলিয়াছেন )।

## সূত্র। সাধর্ম্যা-বৈধর্ম্যাভ্যাৎ প্রত্যবস্থানং

#### জাতিঃ ॥১৮॥৫৯॥

অনুবাদ। সাধর্ম্ম্য ও বৈধর্ম্ম্যের দ্বারা অর্থাৎ ব্যাপ্তিকে অপেকা না করিয়া কেবল মাত্র কোন সাধর্ম্ম্যবিশেষ অথবা বৈধর্ম্ম্য-বিশেষ অবলম্বন করিয়া প্রভ্যবস্থান অর্থাৎ প্রতিষেধ—জ্ঞাতি। ভাষ্য। প্রযুক্তে হি হেতো যঃ প্রদক্ষে জায়তে স জাতিঃ। স চ প্রসঙ্গঃ সাধর্ম্মা-বৈধর্ম্মাভাাং প্রভাবস্থানমুপালন্তঃ প্রভিষেধ ইতি। উদাহরণ-সাধর্ম্মাৎ সাধ্যসাধনং হেতুরিভ্যস্তোদাহরণ-বৈধর্ম্মেণ প্রভাব-স্থানম্। উদাহরণ-বৈধর্ম্মাৎ সাধ্যসাধনং হেতুরিভ্যস্তোদাহরণ-সাধর্ম্মণ প্রভাবস্থানং, প্রভানীকভাবাৎ। জায়মানোহর্থো জাতিরিভি।

অনুবাদ। হেতু প্রযুক্ত হইলে অর্থাৎ কোন বাদী কোন সাধ্য সাধনের জন্য কোন হেতু অথবা হেতাভার্স প্রয়োগ করিলে বে প্রসঙ্গ জন্মে, তাহা জাতি। সেই প্রসঙ্গ কিন্তু সাধর্ম্ম্য অথবা বৈধর্ম্ম্যের হারা প্রভাবস্থান কি না উপালন্ত, প্রতিষেধ। উদাহরণের সাধর্ম্ম্য প্রযুক্ত সাধ্যের সাধন হেতু, ইহার অর্থাৎ সাধর্ম্ম্য হেতু স্থলে উদাহরণের বৈধর্ম্ম্যের হারা প্রভাবস্থান। উদাহরণের বৈধর্ম্ম্যের হারা প্রভাবস্থান। অর্থাৎ এইরূপ প্রভাবস্থানকে জাতি বলে; কারণ, প্রভানীকভাব অর্থাৎ এইরূপ প্রভাবস্থানে প্রতিক্ল ভাব বা বিরুক্ষতা আছে। জায়মান পদার্থ জাতি, অর্থাৎ বাদী হেতু অথবা হেত্বাভাবের প্রয়োগ করিলে পূর্বেবাক্ত প্রকার প্রভাবস্থান জন্মে, এই জন্য উহার নাম জাতি। যাহা জন্মে, তাহাকে জাতি বলা যায়।

টিয়নী। প্রথম স্থত্রে ছল পদার্থের পরেই জাতি নামক পদার্থ উদ্দিষ্ট হইয়াছে। স্নতরাং লক্ষণ-প্রকরণে ছলের পরেই ক্রমপ্রাপ্ত জাতির লক্ষণ বক্তবা। মধ্যে প্রদন্ধতঃ ছলের পরীক্ষা করা হইলেও ছলের লক্ষণের পরে অন্ত কোন পদার্থের লক্ষণ বলা হয় নাই। যথাক্রমে মহর্বি ছলের লক্ষণের পরে জাতিরই লক্ষণ বলিয়াছেন। ভাষ্যকার দেই কথা বলিয়াই জাতি-লক্ষণ-স্থত্বের অবতারণা করিয়াছেন।

প্রতিক্ল ভাবে অবস্থানকে প্রতাবস্থান বলে। বালী কোন দাধ্য দাধনের জন্ত হেতু অথবা হেস্কাভান প্রয়োগ করিলে অর্থাৎ বালী তাঁহার অপক্ষের সংস্থাপন করিলে, প্রতিবালী যদি কোন একটি দোষ প্রদর্শন বা আপত্তি করিয়া প্রত্যুত্তর করেন, তাহা হইলে প্রতিবালী বালীর প্রতিক্ল ভাবে দাঁড়াইলেন; তাই প্রত্যবস্থানকে ভাষাকার উপালম্ভ বলিয়াছেন, শেবে প্রতিষেধ বলিয়া আবার তাহারই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। অর্থাৎ ধাহার নাম উপালম্ভ এবং প্রতিষেধ, স্বত্রে তাহাকেই প্রত্যবস্থান বলা হইয়াছে। কেবল প্রতাবস্থান মাত্রকেই জাতি বলা ধায় না। তাহা বলিলেছল নামক পূর্বেজিক প্রকার অসহত্তর এবং সত্তরগুণিও জাতির লক্ষণাক্রান্ত হইয়া পড়ে; কারণ, দেগুলিও উপালম্ভ বা প্রতিষেধ, স্কৃতরাং দেগুলিও প্রতাবস্থান। এজন্ত মহর্ষি বলিয়াছেন— "দাধর্ম্মা-বৈধর্ম্মাভাাং।" অর্থাৎ দাধর্ম্মা অথবা বৈধর্ম্মা মাত্র অবলম্বন করিয়া যে প্রত্যবস্থান, তাহাই জাতি। সাধর্ম্মা অথবা বৈধর্ম্মাপ্রথক্ত কোন প্রকার ছল হয় না। সভ্তরগুলিও কেবল

সাধর্ম্ম অথবা কেবল বৈধর্ম্মমাত্র ধরিয়া হয় না, তাহা হইলে সে উত্তর সত্তরই হয় না। পূর্ব্বোক্ত ঐরূপ প্রত্যান্তরকেই জাতি বলে, উহা অবছন্তর। বেমন কোন বাদী বলিলেন—আত্মা নিজিয়, বেহেতু আত্মাতে বিভুত্ব অৰ্থাৎ দৰ্মবাপিত্ব আছে, বাহা বাহা দৰ্মবাপী পদাৰ্থ, তাহা নিক্ৰিয়, বেমন গগন। এখানে কোন প্রতিবাদী যদি বলেন বে, যদি নিজিয় গগনের সাধর্দ্মা বিভূত্ব থাকাতেই আস্থা নিজিম্ম হয়, তাহা হইলে সক্রিম ঘটের সাধর্ম্ম সংযোগ আত্মাতে আছে বলিয়া আত্মা সক্রিম হউক। আত্মা দর্মব্যাপী অর্থাৎ আত্মার সহিত সমস্ত মুর্ত্ত পদার্থের সংযোগ আছে, স্কুতরাং ঘট প্রভৃতি ক্রিরাযুক্ত পদার্থের সহিতও আত্মার সংবোগ আছে, তাহা হইলে ক্রিরাযুক্ত ঘটের সাধর্ম্ম বে সংযোগ, তাহা আত্মাতে থাকায় আত্মা ক্রিরাযুক্ত হউক। প্রতিবাদী এই কথা বলিয়া বাদীর প্রযুক্ত হেতুতে দোষ উদ্ভাবন করিলে, ঐ দোব প্রকৃত দোষ নহে। কারণ, সংযোগ থাকিলেই বে দে পদার্থ সক্রিয় হইবে, এমন নিয়ম নাই। প্রতিবাদী কেবল সংযোগক্রপ সাধর্ম্মাটি লইয়া ঐরূপ আপত্তি করিয়াছেন। তাঁহার গৃহীত সংযোগরূপ সাধর্ম্মে সক্রিয়াম্বের ব্যাপ্তি নাই। প্রতি-বাদী ঐ ব্যাপ্তির কোন অপেকা না করিয়া কেবল দাধর্ম্যমাত্র অবলহনে পূর্ব্বোক্ত প্রকার প্রতিষেব করায়, উহা জাতি হইবে'। ঐরূপ জাতিকে সাধর্ম্মাসমা জাতি বলে। এবং বদি কোন বাদী বলেন বে, শব্দ অনিতা – বেহেতু শব্দ জন্ম এবং ভাব পদার্গ, যাহা যাহা অনিতা নহে, তাহা জন্ম ও ভাবপদাৰ্থ নহে। এই স্থলে যদি কোন প্ৰতিবাদী বলেন যে, শব্দ যদি নিতা পদাৰ্পের বৈগদ্যা জন্ত-ভাবন্ধ হেতুক অনিতা হয়, তাহা হইলে অনিতা ঘটের বৈগদ্যা বে শ্রাবাতা সেই প্রাব্যতাহেতুক শব্দ নিতা হউক। ঘট, প্রবণেক্রিয়-জন্ম প্রত্যাকের বিষয় হয় না, স্রতরাং প্রাব্যতা গটে না থাকার উহা ঘটের বৈধর্ম্ম। ঘট অনিতা, ইহা উভরবাদীরই সমত। স্বতরাং প্রতিবাদী অনিতা ঘটের বৈধর্ম্মা যে প্রাব্যতা, তাহা শব্দে আছে বলিয়া শব্দে নিত্যত্বের আপত্তি করিলে অর্গাং ঐ আপত্তির ঘারা বাদীর প্রযুক্ত হেতুতে দোষ উদ্ভাবন করিলে, উহা কেবল বৈধর্ম্মা মাত্র অবলম্বন করিয়া প্রতিষেধ হওয়ায় জাতি হইবে, এইরূপ জাতিকৈ বৈধর্ম্মসমা জাতি বলে। পূর্ব্বোক্ত দলে প্রাব্যতা-রূপ বৈধর্ম্যে নিতাছের ব্যাপ্তি নাই, অর্থাৎ প্রাব্য হইলেই সে পদার্থ নিত্য হইবে, এরূপ নিয়ম নাই। প্রতিবাদী ব্যাপ্তির অপেকা না করিয়া কেবল বৈধর্ম্মা মাত্র অবলম্বনে ঐ হলে প্রতিষেধ করায় তাঁহার ঐ উত্তর জাতি হইয়াছে। এই জাতি নামক উত্তর অসহতর। কারণ, যে প্রণালীতে প্রতিবাদী পূর্ব্বোক্ত প্রকার উত্তর করিরাছেন, সেই প্রণালীতেই তাহার ঐ উত্তর পণ্ডিত হয়। বাদী প্রতিবাদীর প্রত্যুত্তরে বলিতে পারেন বে, বদি কেবল একটা সাধৰ্ম্ম থাকিলেই ঐ সাধর্ম্মের সহচর ধর্মাট সেখানে সিদ্ধ হইরা যায়, তাহা হইলে প্রদেয়ত্বরপ অপ্রমাণের সাধধ্য থাকার প্রতিবাদীর উত্তরেও অপ্রমাণত দিছ হইবে। এইরপ কোন বৈগদ্যা থাকাতে প্রতিবাদীর উত্তরেও অপ্রমাণত্ব প্রভৃতি দিছ হইবে। অর্থাৎ প্রতিবাদী বেমন কোন একটি সাধ্যামাত্র অথবা বৈধ্যামাত্র অবলম্বন করিরা বাদীর পক্ষ ব্যাহত করিবেন, সেইরূপ কোন একটি সাধর্ঘ্য অথবা বৈধর্ম্য মাত্র অবলম্বন করিয়া প্রতিবাদীর পক্ষকেও ঐ ভাবে ধখন থগুন করা যায়, তথ্ন জাতি নামক উত্তর কথন্টে সমূত্র হইতে পারে না। এই জন্তই প্রাচীনগণ জাতিকে অব্যাঘাতক উত্তর বলিরাছেন। কেং কেং অব্যাঘাতক উত্তরকেই জাতির অরপ বলিরাছেন'। এই জাতি চতুর্বিংশতি প্রকার। মহর্বি গোতম পঞ্চমাধ্যারের প্রথম আছিকে সেই চতুর্বিংশতি প্রকার জাতির বিশেষ নাম ও বিশেষ লক্ষণগুলি বলিরাছেন। সেধানে এই জাতির পরীক্ষাও করিরাছেন। তাহাতে এই জাতি অসছতর কেন, তাহা প্রতিপাদন করা হইরাছে। যথাস্থানে জাতি পদার্থ বিষয়ে সকল কথা স্থব্যক্ত হইবে।

ভাষ্যে হেতু প্রযুক্ত হইলে এইরূপ কথা আছে, কিন্তু তাৎপর্যাটীকাকার বাখ্যা করিরাছেন যে, হেতু অথবা হেথাভাস প্ররোগ করিলে বে প্রসঙ্গ জন্মে, তাহা জাতি। বন্ধতঃ হেথাভাস প্রয়োগ করিলেও প্রতিবাদী জাতি নামক অসহতর করিতে পারেন। ভাষ্যে প্রসঙ্গ শব্দের প্রয়োগ করিরা ভাষ্যকার শেবে উহারই ব্যাখ্যার সাধর্ম্য অথবা বৈধর্ম্যের হারা প্রত্যবহান বিদ্যাত্দিন। প্রসঙ্গ শব্দের হারা প্রসক্তিক বা আপত্তি বুঝা যার। সর্ক্তরই জাতি নামক উত্তরে একটা আপত্তি প্রদর্শন করা হইরা থাকে। ভাষ্যকার সেই তাৎপর্য্যেও এখানে প্রসঙ্গ শব্দের প্রয়োগ করিতে পারেন। অর্থাৎ পূর্ব্বোক্তরূপ আপত্তি-স্চক প্রতিবেধ-বাকাই জাতি।

উদ্যোতকর বলিরাছেন বে, স্ত্রে সাধর্মা ও বৈধর্মা শব্দের ছারা যে কোন পদার্থের সহিত সাধর্মা ও বৈধর্মা বৃদ্ধিতে হইবে। ভাষাকার যে শেষে উদাহরণ-সাধর্মা এবং উদাহরণ বৈধর্মা বলিরাছেন উহা স্থান্তরের সাধ্যা ও বৈধর্মা শব্দের ব্যাথা নহে। ভাষাকার একটা দৃষ্টান্ত প্রদর্শনের জন্তই ঐকপ কথা শেষে বলিরা গিরাছেন। অর্থাৎ যেমন উদাহরণের সহিত সাধর্মা এবং বৈধর্মা, তক্ষণ থাহা উদাহরণ নহে, তাহার সহিতও সাধর্মা এবং বৈধর্মা। ফলিতার্থ এই বে, যে কোন পদার্থের সহিত সাধর্মা অববা বৈধর্মা অবলম্বন করিয়া প্রতিবেধ করিলেই জাতি হইবে। উদ্যোতকর শেষে বলিরাছেন যে, এইকপ স্থার্থে না হইলে চতুর্ব্বিংশতি প্রকার জাতির লক্ষণ বলা হয় না। কারণ, সর্কবিধ জাতিই উদাহরণের সাধর্মা অথবা বৈধর্মা প্রযুক্ত হয় না। কিন্তু জাতিমাত্রই যে কোন পদার্থের সাধর্মা অথবা বৈধর্মা প্রযুক্ত হয় না। কিন্তু জাতিমাত্রই যে কোন পদার্থের সাধর্মা অথবা বৈধর্মা প্রযুক্ত হয় না। কারণ, যাইতে পারে। মহর্ষি স্বর্ধপ্রকার জাতির সামান্ত লক্ষণ বলিতে তাহাই বলিরাছেন।

উদ্যোতকর এইরূপ বলিলেও ভাষাকারের কথার বারা কিন্তু স্পষ্ট বুঝা যায় যে, উদাহরণের দাধর্ম্মা প্রযুক্ত হেতু প্রয়োগ করিলে উদাহরণের কোন একটি বৈধর্ম্মের হারা এবং উদাহরণের বৈধর্ম্মপ্রকুক্ত হেতু প্রয়োগ করিলে উদাহরণের কোন একটি দাধর্ম্মের হারা যে প্রত্যবহান, তাহাই এথানে স্থ্রকারের অভিমত। কারণ, এরূপ প্রতিষেধে বিকন্ধ ভাব আছে। ভাষ্যকার শেষে এইরূপ কথার বারা স্থ্রেরই তাৎপর্য্যার্থ বর্ণন করিয়াছেন। কিন্তু এইরূপ স্থ্রার্থ ব্যাখ্যা করিলে জাতিমাত্রের লক্ষণ বলা হয় না, ইহা সত্য। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ বলিয়াছেন যে, স্থ্রকার

প্ৰবৃক্তে স্থাপাতক্ষ্তর্থ।
 পাতিমাত্রখাতে তু অয়াপাতকম্তর্থ 

তার্কিকঃকা, বিতীয় পরিছেৎ, ১৭ কারিকা।

এই স্তের ছারা জাতির সামান্ত লক্ষণ সম্পূর্ণরূপে বলেন নাই; যাহা বলিয়াছেন, তাহাতে জাতির সামান্ত লক্ষণ স্চিত হইয়ছে? । অর্পাৎ ছল প্রভৃতি ভিন্ন দ্যণাসমর্থ উত্তর, অথবা স্বব্যাঘাতক উত্তর জাতি, ইহাই এই স্তেরে দারা স্চিত হইয়ছে। স্কৃত্যাং উহার দারা জাতিমাত্রের সামান্ত লক্ষণ বুঝা পিয়ছে। জন ধাতু হইতে জাতি শক্ষটি সিদ্ধ হইয়ছে। স্কৃতরাং দাহা জন্ম, তাহাকে জাতি বলা য়য়। ভায়াকার শেষে জায়মান পদার্থ জাতি, এই কথা বলিয়া এই জাতি শক্ষের বৃহৎপত্তি প্রদর্শন করিয়ছেন। বস্ততঃ উহা জাতি শক্ষের একটা বৃহৎপত্তি মাত্র। জায়মান পদার্থমাত্রই জাতি নহে; পুর্ব্বোক্ত প্রকার স্ববাাঘাতক উত্তরই জাতি। ঐ অর্থে মহর্ষির এই জাতি শক্ষটি পারিভাষিক। পঞ্চম অন্যায়ে এই জাতির সম্বন্ধ সমস্ত কথা বিবৃত হইবে। সেধানেই এই জাতির সমস্ত তথ্ব পরিক্ষাই হইবে। ১৮।

## সূত্র। বিপ্রতিপত্তিরপ্রতিপত্তিশ্চ নিগ্রহ-স্থানম্॥ ১৯॥ ৬০॥

অনুবাদ। বিপ্রতিপত্তি অর্থাৎ বিপরীত জ্ঞান এবং কুৎসিত জ্ঞান এবং অপ্রতি-পত্তি অর্থাৎ অজ্ঞতাবিশেষ নিগ্রহস্থান। অর্থাৎ যাহার দ্বারা পূর্বেবাক্ত বিপ্রতিপত্তি অথবা অপ্রতিপত্তি প্রকাশ পায়, তাহাকে নিগ্রহস্থান বলে।

ভাষ্য। বিপরীতা বা ক্ৎসিতা বা প্রতিপত্তির্বিপ্রতিপত্তিঃ, বিপ্রতি-পদ্যমানঃ পরাজয়ং প্রাপ্নোতি, নিগ্রহস্থানং ধলু পরাজয়প্রাপ্তিঃ। অপ্রতি-পত্তিস্তারম্ভবিষয়ে অনারম্ভঃ। পরেণ স্থাপিতং বা ন প্রতিষেধতি, প্রতি-ষেধং বা নোদ্ধরতি। অসমাসাচ্চ নৈতে এব নিগ্রহস্থানে ইতি।

অনুবাদ। বিপরীত অথবা কুৎসিত জ্ঞান বিপ্রতিপত্তি। বিপ্রতিপদ্যমান ব্যক্তি অর্থাৎ বাহার ঐরপ বিপ্রতিপত্তি আছে, সেই ব্যক্তি পরাজয় প্রাপ্ত হয়। নিগ্রহস্থানই পরাজয় লাভ। অপ্রতিপত্তি কিন্তু আরস্ত বিবয়ে অনারস্ত। (সে কিরূপ, তাহা বলিতেছেন) পর কর্তৃক স্থাপিত পক্ষকে প্রতিষেধ করে না অথবা (পরকৃত) প্রতিষেধকে উদ্ধার করে না। সমাস না করায় অর্থাৎ মহর্ষি এই সূত্রে বিপ্রতিপত্তি এবং অপ্রতিপত্তি, এই দুইটি শব্দের সমাস না করিয়া উল্লেখ করায় (বুঝিতে হইবে যে) এই দুইটিই অর্থাৎ বিপ্রতিপত্তি এবং অপ্রতিপত্তিই নিগ্রহস্থান নহে।

টিগ্লনী। আতি-লক্ষণের পরে মহর্ষি এই ক্তরারা তাঁহার ক্থিত চরম পদার্থ নিগ্রহস্থানের

১। তেন চ সন্দর্ভেশ দুব্দাসমর্থবং ব্যাঘাতকরং বা বর্ণিকং। ৩খাচ ছলাবিভিছ্ম্বশাসমর্থপুরয়ং ব্যাঘাতকস্তরং বা লাভিডিতি স্চিতং, সাংখ্যা-সমাদিতভূর্বিংশভালাল্লবং তথ্ব ইতাপি বর্ণন্ত-নিব্নাল বৃত্তি।

লক্ষণ স্থচনা করিয়াছেন। স্থত্রে যে বিপ্রতিপত্তি শব্দ ,আছে, তাহার বাখ্যায় ভাষ্যকার বলিয়াছেন, - বিপরীত জ্ঞান এবং কুংসিত জ্ঞান। তাংপর্যাটীকাকার বলিয়াছেন যে, স্থল-বিষয়ক জান বিপরীত জান, স্থলবিষয়ক জান কুংসিত জান। অর্থাৎ যদিও কুংসিত জানও বিপরীত জানই, বিপরীত জান বা ভ্রমজ্ঞানবিশেষ ভিন্ন তাহা কুৎসিত জ্ঞান হর না, তাহা হইলেও স্থন্ন বিষয়ে বিপরীত জ্ঞান জন্মিলে তাহাকে বিপরীত জ্ঞান বলিয়াছেন, আর ধুল বিষয়ে বিপরীত জ্ঞান জারিলে তাহাকে কুংদিত জ্ঞান বলিয়াছেন। এইরূপ বিষয়ভেদেই ভাষ্যকার বিপ্রতিপত্তিকে বিপরীত জ্ঞান এবং কুৎসিত জ্ঞান বলিয়াছেন। ভাৎপর্যানীকাকারের ঐ কথার ইহাই তাৎপর্যা মনে হয়। পূর্নোজপ্রকার বিপ্রতিপত্তি নিগ্রহত্বান হইবে কি প্রকারে १ এ জন্ম ভাষ্যকার বলিয়াছেন যে, বিপ্রতিপত্তিযুক্ত বাক্তি পরাজয় লাভ করে অর্থাৎ যাহার পূর্বোক্ত প্রকার বিপ্রতিপত্তি জন্মে, তাহার পরাজ্য হয়। পরাজ্য হইলেই নিগ্রহ হইল, নিগ্রহতান ও পরাজয়লাভ, ফলে একই কথা। স্থতরাং পুর্মোক্ত প্রকার বিপ্রতিপত্তিকে নিগ্রহম্বান বলা যাইতে পারে। এবং আরম্ভ বিষয়ে আরম্ভ না করাই এখানে অপ্রতিপত্তি। বিপক্ষ ব্যক্তি স্থপক স্থাপনা করিলে তথন তাহার প্রতিষেধ বা গণ্ডন করিতে হইবে, অথবা প্রতিষেধ করিলে তাহার উদ্ধার করিতে হইবে, তাহা না করাই আরম্ভ বিষয়ে অনারম্ভ, ইহা অপ্রতিপত্তি অর্গাৎ অক্সতাবশতঃই হয়, এ জন্ত ইহাকে অপ্রতিপত্তি বলা হইয়াছে। বস্ততঃ এই ক্ষত্রে বিপ্রতিপত্তি এবং অপ্রতিপত্তিমূলক নিএহস্থানগুলিকে বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তি বলিয়াই মহর্ষি প্রকাশ করিয়াছেন। অর্থাৎ মহবি পঞ্চম অধ্যারের দ্বিতীয় আহিকে বে প্রতিজ্ঞাহানি প্রভৃতি দ্বাবিংশতি প্রকার নিগ্রহস্থান বলিরাছেন এবং তাহাদিগের প্রত্যেকের লক্ষণও বলিরাছেন, তক্সবের কতক-গুলি বিপ্রতিপতিমূলক এবং কতকগুলি অপ্রতিপত্তিমূলক। এই জল্ল এই ফুলে বিপ্রতিপত্তি এবং অপ্রতিপত্তি শব্দের ছারাই মহবি নিগ্রহত্বানগুলির সামান্ত লক্ষণ স্থচনা করিয়াছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথও বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপ দিকে নিগ্রহম্বান বলা যায় না, এই কথা বুরাইয়া বলিয়াছেন যে, যাহাতে বিপ্রতিপত্তি অথবা অপ্রতিপত্তি –ইহার কোন একটির অনুমাপক ধর্ম্ম আছে, তাহাই নিগ্রহস্থান', এই পর্যান্তই মহর্ষির তাৎপর্যার্থ। নিগ্রহস্থানের স্বারা পরাজয় লাভ হয়, এ জন্ম ভাব্যকার এথানে নিগ্রহস্থানকেই পরাজয়লাভ বলিয়াছেন। বস্ততঃ নিগ্রহস্থানগুলি পরাজর কান্তের কারণ।

মহর্বি এই স্থান বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তি শব্দের সমাস করিয়া 'বিপ্রতিপত্তাপ্রতিপত্তী' এইরূপ বাক্য প্রাক্ষো করেন নাই কেন ? ঐরূপ বাক্য বলিলে তাহার শব্দ-লাঘবই হইত। এতছত্তরে ভাষ্যকার বলিয়াছেন বে, এই ছইটিই নিগ্রহস্থান নহে, ইহা স্চনা করিয়ার জন্তই মহর্ষি সমাস করেন নাই। তাৎপর্যা টীকাকার ঐ ক্যার তাৎপর্য্য বর্ণনা করিয়াছেন বে, বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তি ভিন্ন আরও নিগ্রহস্থান আছে। মহর্ষি এই স্থানে সমাস না করিয়া

 <sup>।</sup> ব্যাপোত্ৰলত্ত্ৰৎ প্ৰনিটং নোণ্ডাৰ্থিতুৰ্বং প্ৰতিঞা-হানাদেনিগ্ৰহ্যন্তানুপপ্তিক তথাপি বিপ্ৰতিপ্ৰাক্ৰিপ্ৰান্তব্যালাহক-ধূৰ্যব্য তথাই ইত্যাদি।—বিধনাধ-বৃত্তি।

এছগোরবের হারা তাহার সংগ্রহ করিয়াছেন। অর্গাৎ বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তি তিয়
নিমহন্তানও এই স্তের হারা বলিয়াছেন। ভাষাকার কিন্ত ইহার পরবর্তী স্ত্রভাষ্টে মহর্ষি
গোতমাক্ত নিগ্রহন্তানের মধ্যে কতকগুলিকে অপ্রতিপত্তি-নিগ্রহন্তান বলিয়া অবশিষ্টগুলি
বিপ্রতিপত্তি-নিগ্রহন্তান, এই কথা বলিয়াছেন। এখানে যদি বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তি
ভিন্ন কোন নিগ্রহন্তানও (তাংপ্র্যানীকাকারের ব্যাখ্যান্ত্র্যারে) স্ত্রকারের ক্ষিত বলিয়া ভাষাকারের অভিনত হয়, তারা হইলে পরবর্তী স্ত্রভাষ্টে ভাষাকার জন্মপ কথা কিন্তপে বলিয়াছেন,
তাহা স্থানীগণ চিন্তা করিয়া দেখুন।

মন্ধি এই স্থান ঐ প্লে সমাদ না করিয়া বিপ্রতিপত্তি এবং অপ্রতিপত্তিই নিপ্রহন্তান নহে, ইহাই স্ট্রনা করিয়াছেন অর্গাৎ বিপ্রতিপত্তি এবং অপ্রতিপত্তি পদার্গই নিপ্রহন্তান নহে, তন্ম লক প্রতিজ্ঞা-হানি প্রস্কৃতিই নিপ্রহন্তান, ইহাই ভাষ্যকারের ঐ কথার তাৎপর্য্য বুঝিলে প্রকৃত সিদ্ধান্ত বুঝা হয়; পরবর্তী স্ত্রভাষ্যেরও স্থানগতি হয়। বস্ততঃ মহর্ষি-ক্ষিত প্রতিজ্ঞাহানি প্রস্কৃতি নিগ্রহন্তান, বিপ্রতিপত্তি পদার্গ অধ্ব আপ্রতিপত্তি পদার্গ নহে। উহার হারা বাদী বা প্রতিবাদীর বিপ্রতিপত্তি অধ্বা অপ্রতিপত্তি বুঝা যার এবং উহার মব্যে কতকগুলি বিপ্রতিপত্তিমূলক এবং কতকগুলি অপ্রতিপত্তিমূলক। বিপ্রতিপত্তিমূলক নিপ্রহন্তানগুলিকেই ভাষ্যকার বিপ্রতিপত্তিনির্গ্রহ্ণান বিলয়াছেন এবং অপ্রতিপত্তিমূলক নিগ্রহন্তানগুলিকে অপ্রতিপত্তি এবং অপ্রতিপত্তিমূলক নিগ্রহন্তানগুলিকে অপ্রতিপত্তি এবং অপ্রতিপত্তি পদার্গই নিগ্রহন্তান নহে, স্থতরাং স্থাকার ও ভাষ্যকার তাহা বলেন নাই। বৃত্তিকার বিশ্বনাধের ব্যাখ্যা পূর্কেই বলা ইইয়াছে। ফলকথা, যাহার হারা বাদী বা প্রতিবাদী নিগৃহীত বা প্রাজিত হইয়া থাকেন, তাহাই নিগ্রহন্তান। নিগ্রহন্তান বিশেষ তত্ত্ব পঞ্চম অধ্যাধের দ্বিতীয় আ্ছিকে পরিক্ষ্ ট হইবে। ১৯ ।

ভাষ্য। কিং পুনদৃ ফান্তবজ্জাতিনিগ্রহস্থানয়োরভেদোহণ দিদ্ধান্ত-বদ্ভেদ ইত্যত আহ।

অনুবাদ। (প্রশ্ন) জাতি ও নিগ্রহস্থানের কি দৃষ্টাস্ত পদার্থের ভায় অভেদ ? অথবা সিন্ধান্ত পদার্থের ন্যায় ভেদ আছে ? এই জন্য বলিয়াছেন—

### সূত্র। তদ্বিকপাজ্জাতিনিগ্রহস্থান-বহুত্বম্ ॥২০॥৬১॥

অমুবাদ। সেই সাধর্ম্মা ও বৈধর্ম্মাপ্রযুক্ত প্রত্যবস্থানের বিকল্প অর্থাৎ বিবিধ কল্প আছে বলিয়া এবং বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তির বিকল্প আছে বলিয়া জাতি এবং নিগ্রহস্থানের বহুত্ব আছে অর্থাৎ জাতিও বহুপ্রকার, নিগ্রহস্থানও বহুপ্রকার।

ভাষ্য। তম্ম সাধর্ম্মা-বৈধর্ম্মাভ্যাং প্রত্যবস্থানম্ম বিকল্পাজাতিবছত্বং তয়োশ্চ বিপ্রতিপত্যপ্রতিপত্যোর্বিকলান্ত্রিগ্রহমানবভ্তম্। নানাকলো বিকল্প:, বিবিধাে বা কল্পাে বিকল্প:। তত্রানসুভাষণমজ্ঞানমপ্রতিভা-বিক্লেপাে মতাসুজ্ঞা-পর্যাসুযোজ্যাে পেকণমিত্যপ্রতিপত্তিনিগ্রহস্থানং, শেষস্থ বিপ্রতিপত্তিরিতি।

ইমে প্রমাণাদরঃ পদার্থা উদ্দিন্টা যথোদেশং লক্ষিতা যথালকণং পরীক্ষিয়ন্ত ইতি, ত্রিবিধাহস্ত শাস্ত্রস্ত প্রস্তির্কেদিতব্যেতি।

#### ইতি বাৎস্থায়নীয়ে স্থায়ভাষ্যে প্রথমোহধ্যায়ঃ॥

অমুবাদ। সেই সাধর্ম্মা ও বৈধর্ম্মাপ্রযুক্ত প্রতাবস্থানের বিকরবশতঃ জাতির বছর এবং সেই বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তির বিকরবশতঃ নিগ্রহস্থানের বছর। নানা কর বিকর অথবা বিবিধ কর বিকর। তন্মধ্যে অর্থাৎ বহুবিধ নিগ্রহস্থানের মধ্যে অন্যুভাষণ, অজ্ঞান, অপ্রতিভা, বিক্লেগ, মতানুজ্ঞা, পর্যানুষোজ্যোপেক্ষণ, এইগুলি অর্থাৎ এই সকল নামে যে নিগ্রহস্থান, তাহা অপ্রতিপত্তি-নিগ্রহস্থান। অবনিষ্ট কিন্তু অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত নিগ্রহস্থান ভিন্ন আর যে সকল নিগ্রহস্থান আছে, সেগুলি বিপ্রতিপত্তি-নিগ্রহস্থান।

এই প্রমাণাদি পদার্থগুলি অর্থাৎ প্রমাণ হইতে নিগ্রহন্থান পর্যান্ত ষোড়শ প্রকার পদার্থ উদ্দিন্ত হইয়া উদ্দেশানুসারে লক্ষিত হইল, অর্থাৎ মহর্ষি গোতম তাঁহার আরদর্শনের প্রথম অধ্যায়ে প্রমাণ হইতে নিগ্রহন্তান পর্যান্ত ষোড়শ প্রকার পদার্থের উদ্দেশ পূর্ববক যথাক্রমে তাহাদিগের লক্ষণ বলিয়াছেন। লক্ষণানুসারে অর্থাৎ পদার্থের স্বরূপানুসারে পদার্থগুলি পরীক্ষা করিবেন, এইরূপে এই শাজের (ভায় দর্শনের) তিন প্রকার (উদ্দেশ, লক্ষণ ও পরীক্ষা) প্রবৃত্তি (উপদেশ-ব্যাপার) জানিবে।

#### বাৎস্থায়ন-প্রণীত ভায়ভাষ্যে প্রথম অধ্যায় সমাপ্ত।

টিপ্দনী। মহর্বি গোতম তাহার কথিত প্রমাণ হইতে নিজহস্থান পর্যান্ত বোড়শ প্রকার পদার্থের লক্ষণ বলিয়া এই লক্ষণ-প্রকরণেই শেষে আবার এই স্থা বলিয়াছেন কেন ? আর এখানে অন্ত স্থ্রের প্রয়োজন কি ? এতহাত্তরে ভাষ্যকার এখানে মহর্ষির এই স্থাটির প্রয়োজন ব্যাখ্যার জন্ত একটি প্রশ্ন করিয়া এই স্থাত্তর অবতারণা করিয়াছেন। ভাষ্যকারের তাৎপর্যা এই যে, মহর্ষির শিষাগণের এইরূপ প্রশ্ন হওয়াতেই মহর্ষি এই স্থাটি শেবে বলিয়াছিলেন। সেই প্রশ্ন এই যে, জাতি ও নিজহন্তান নামে যে ছুইটি পদার্থের লক্ষণ বলা হইল, ঐ ছুইটি পদার্থ কি

THE RESIDENCE OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

The company of the co

- STATE OF THE PERSON OF THE P

10年5月19年,10年

THE RESIDENCE OF STREET, STREE

# শুদ্দিপত্ৰ

| 14    | 01414                          | 25                   |
|-------|--------------------------------|----------------------|
| পুঠাক | লণ্ড                           | <b>65</b>            |
| ¢     | কির্প                          | কিকপে                |
| , ,   | মমাংসা                         | मीमाश्मा '           |
| 45    | निर्द                          | নিৰ্দ্দেশ            |
| 70.25 | ব্যা বাক্যের                   | ব্যাসবাক্যের         |
| 26 1- | <b>मृ</b> ष्टेर <b>स्</b> ष्ट् | ছ্টহেতু              |
| *     | হইতেছে।                        | হইতেছে,              |
| 09    | "आदीकिको छर्कविना।"            | আন্বীক্ষিকী তর্কবিদা |
| 80    | প্রস্তীগণের •                  | প্রজুীগণের           |
| 40    | অব্যভিচারী                     | বাভিচারী             |
| 49    | मर -                           | সংস্থ                |
|       | পদৰ্থ                          | পদার্থ               |
| 46    | ৰ্ষ্টি                         | ব্যষ্টি              |
| 65    | নিভ'ংবতীতি                     | নিবৰ্ণস্ততীতি        |
|       | প্রমাণনি                       | প্রমাণানি            |
| 65    | প্রবর্তমন                      | প্রবর্তমান           |
| 95    | পাওয়ায                        | পাওয়া বায়।         |
| 200   | মহবি                           | महर्षि               |
| 300   | প্রমাণসমূচ্যম্                 | প্রমাণসমূচ্চর        |
| 204   | <b>े</b> बस                    | रेकन                 |
| 588   | নিভঁক্তত, শক্ত                 | নিৰ্ভক্ত শৰ্মণ্ড,    |
| 386   | সং পদাৰ্থ                      | সং পদাৰ্থ            |
| 300   | অনুমান প্রমাণ                  | উপমান প্রমাণ         |
| 365   | সমস্ত কুথসাধনের                | সমস্ত সূথ ছঃখ সাধনের |
| 250   | অ গ্ৰহণ                        | অৰ্থ গ্ৰহণ           |
| 208   | ভেদ থাকিলে                     | ভেদ না থাকিলে        |
| ₹8৮   | উৎপত্তিধর্মধর্মকত্বাৎ          | উৎপত্তিধৰ্মকত্বাৎ    |
| 269   | ব্যাপ্ত্যপদর্শকো               | বাপ্ত্যুপদর্শকো 🥞    |
| 299   | - देवसदर्श्वामाञ्चन            | देवसरर्यामाञ्चन      |
| 22¢   | নাবপদ্ধ                        | নাবগছ                |
|       |                                |                      |

2

| <b>श</b> र्वाष | <b>অভ</b> দ   | 98            |
|----------------|---------------|---------------|
| COP            | প্রমাণবিষয়ে  | প্রমাণবিষয়   |
| 050            | হওয়ারও       | হ ওয়ায়      |
| 058            | বিশেষতা       | বিশেষ্তা      |
| 026            | নিৰ্পাষ্ট     | নিৰ্ম্মূৰ     |
| 0541003        | 85 A.         | > 70          |
| 0.0            | ভহা           | তাহা          |
|                | উপালম্ভ       | উপাবস্ত       |
| 7007           | 80 मृ॰        | २ स्          |
| 080[600        | - বেশাং       | देवशंद        |
|                | বিশেষণলক্ষণ   | বিশেষ লক্ষণ   |
| 080            |               | উপলব্ধ হয়    |
| 085            | উপলব্ধি হয়   |               |
| 965            | ব্যাধার       | ব্যাখ্যায়    |
| 068            | <b>हे</b> र   | <b>हे</b> हा  |
| 018            | অনিতও         | অনিত্যও       |
| 096            | বিশেষেম       | - विदर्भदवत्र |
| 066            | অতিক্রম বরায় | অতিক্রম করার  |
| 800            | সভ্যে অপনাপ   | সভ্যের অপলাগ  |
| 80%            | সভূতার্থ      | সভূতাৰ্থ      |
|                | নিরু ভি ন     | নির্ভির্ন     |
|                |               |               |



(93) w



Philosophy - Nyaya Nyaya - Philosophy

"A book that is shut is but a block"

RCHAEOLOGICA

Depa N

GOVT. OF INDIA
Department of Archaeology
NEW DELHI.

Please help us to keep the book clean and moving.

5. 8., 145. H. DELHL.